
Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

1 

 

 

 

RAMATÍS 
 

 

A Missão do Espiritismo 
 

Obra Psicografada  

por Hercílio Maes 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

2 

 

 

 

 

Missão do Espiritismo 
 

Ramatís 

 
Obra psicografada por Hercílio Maes 

 

 

 Nesta obra Ramatís analisa os movimentos evolutivos da Humanidade desde sua 

origem na Lemúria-Atlântida até nossos dias, estudando os efeitos produzidos pelos vários 

credos e doutrinas esotéricas, expondo, com impressionante argumentação, a urgência da 

doutrina espírita, como despertamento das massas humanas de nosso mundo. Efetuando 

ilações convincentes, demonstra que o Espiritismo constitui o socorro de última hora que 

Deus envia à Humanidade. 

 

Universalista, como a tónica original da doutrina espírita, esta obra de Ramatís 

examina sucessivamente os grandes movimentos religiosos - o Catolicismo, o 

Protestantismo, o Budismo, a Teosofia e a Umbanda, e as relações do Espiritismo com cada 

um deles, e ainda com o Evangelho, a Bíblia e a Psicanálise, e a sua posição ante a 

Homeopatia. 

 

Ramatís delineia a missão transcedental da doutrina espírita, que, ao invés de "mais 

uma doutrina", sectária e exclusivista, foi prevista pelo Alto como elo de união fraterna entre 

crenças e religiões. Como síntese acessível ao homem contemporâneo das grandes verdades 

"ocultas" iniciáticas, possibilita ao espírito ocidental, neste século da transição planetária, 

efetuar a "iniciação à luz do dia". 

 

Esta obra vem recordar a alta missão de solidariedade universal do Espiritismo, como 

um movimento libertador de consciências, destacando sempre o ideal de Fraternidade que o 

anima, e sua alta função de atender a todas as indagações do conhecimento humano. Ao 

mesmo tempo, como um estudo de religiões comparadas, traz valiosas informações sobre os 

conteúdos dessas diversas correntes, salientando-se as preciosas informações sobre a 

Umbanda e sua elevada missão, esquematizada pelo Alto para o terceiro Milénio. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

3 

 

  

 

 

 

 

 

 

Homenagem a 
 

Paulo Castaldelli, minha rogativa ao Pai, para que 

lhe sustente o ânimo de acolher os irmãos, cuja 

existência dolorosa é um benefício de redenção 

para o seu espírito endividado. 

 

Curitiba, 18 de fevereiro de 1967 

 

Hercílio Maes 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

4 

 

 

OBRAS DE RAMATIS . 
 

 

1. A vida no planeta marte  Hercílio Mães  1955  Ramatis   Freitas Bastos  

2. Mensagens do astral  Hercílio Mães  1956    Ramatis   Conhecimento 

3. A vida alem da sepultura    Hercílio Mães  1957  Ramatis   Conhecimento 

4. A sobrevivência do Espírito    Hercílio Mães  1958  Ramatis   Conhecimento 

5. Fisiologia da alma  Hercílio Mães  1959   Ramatis   Conhecimento 

6. Mediunismo   Hercílio Mães  1960  Ramatis   Conhecimento 

7. Mediunidade  de cura   Hercílio Mães  1963    Ramatis   Conhecimento  

8. O sublime peregrino   Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

9. Elucidações do além  Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

10. A missão do espiritismo  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

11. Magia da redenção  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

12. A vida humana e o espírito imortal  Hercílio Mães  1970  Ramatis   Conhecimento 

13. O evangelho a luz do cosmo    Hercílio Mães  1974  Ramatis   Conhecimento 

14. Sob a luz do espiritismo   Hercílio Mães  1999   Ramatis   Conhecimento  

 

15. Mensagens do grande coração    America Paoliello Marques ? Ramatis     Conhecimento 

 

16. Evangelho , psicologia , ioga  America Paoliello Marques ? Ramatis etc   Freitas Bastos  

17. Jesus e a Jerusalém renovada  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

18. Brasil , terra de promissão  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

19. Viagem em torno do Eu   America Paoliello Marques ? Ramatis  Holus Publicações  

 

20. Momentos de reflexão vol 1 Maria Margarida Liguori 1990 Ramatis  Freitas Bastos  

21. Momentos de reflexão vol 2 Maria Margarida Liguori 1993 Ramatis  Freitas Bastos  

22. Momentos de reflexão vol 3 Maria Margarida Liguori 1995 Ramatis  Freitas Bastos  

23. O homem e a planeta terra   Maria Margarida Liguori 1999 Ramatis  Conhecimento 

24. O despertar da consciência  Maria Margarida Liguori 2000 Ramatis  Conhecimento 

25. Jornada de Luz   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Freitas Bastos  

26. Em busca da Luz Interior   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Conhecimento 

 

 

27. Gotas de Luz   Beatriz Bergamo 1996  Ramatis          Série Elucidações 

 

 

28. As flores do oriente  Marcio Godinho 2000  Ramatis  Conhecimento 

 

 

29. O Astro Intruso                               Hur Than De Shidha 2009  Ramatis   Internet 

 

 

30. Chama Crística   Norberto Peixoto 2000  Ramatis  Conhecimento 

31. Samadhi   Norberto Peixoto 2002  Ramatis  Conhecimento 

32. Evolução no Planeta Azul  Norberto Peixoto 2003  Ramatis  Conhecimento 

33. Jardim Orixás   Norberto Peixoto 2004  Ramatis  Conhecimento 

34. Vozes de Aruanda  Norberto Peixoto 2005  Ramatis  Conhecimento 

35. A missão da umbanda  Norberto Peixoto 2006  Ramatis  Conhecimento 

36. Diário Mediúnico    Norberto Peixoto 2009  Ramatis  Conhecimento 

37. Umbanda Pé no chão  Norberto Peixoto 2009  Ramatis  Conhecimento 

 

 

http://br.edconhecimento.com.br/default.asp?main=7&idl=265


Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

5 

 

 

 

 

SUMÁRIO 
 

 

Invocação às Falanges do Bem       6 

Invocação às Falanges do Bem       7 
 

Agradecimento          8 

Aos leitores          9 

Ao irmão Castaldelli         10 

Prólogo           11 

Algumas palavras         12 

 

 

1. A missão do Espiritismo        13 

2. Espiritismo e Religião        32 

3. O Espiritismo e o Evangelho       38 

4. O Espiritismo e o Catolicismo       44 

5. O Espiritismo e o Protestantismo       64 

6. O Espiritismo e a Teosofia        72 

7. O Espiritismo e o Budismo        81 

8. O Espiritismo e a Psicanálise       87 

9. Espiritismo e Umbanda        93 

10. O Espiritismo e a Bíblia        147 

11. O Espiritismo em face da Homeopatia      157 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

6 

 

 

 

Invocação às Falanges do Bem 
 

 

 

 

Doce nome de Jesus,  

Doce nome de Maria,  

Enviai-nos vossa luz  

Vossa paz e harmonia! 

 

Estrela azul de Dharma, 

Farol de nosso Dever!  

Libertai-nos do mau carma,  

Ensinai-nos a viver! 

 

Ante o símbolo amado  

Do Triângulo e da Cruz,  

Vê-se o servo renovado  

Por Ti, ó Mestre Jesus! 

 

Com os nossos irmãos de Marte  

Façamos uma oração-.  

Que nos ensinem a arte  

Da Grande Harmonização! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

7 

 

 

 

 

 

Invocação às Falanges do Bem 
 

 

 

 
Do ponto de Luz na mente de Deus,  

Flua luz às mentes dos homens,  

Desça luz à terra. 

 

Do ponto de Amor no Coração de Deus,  

Flua amor aos corações dos homens,  

Volte Cristo à Terra. 

 

Do centro onde a Vontade de Deus é conhecida,  

Guie o Propósito das pequenas vontades dos homens,  

O propósito a que os Mestres conhecem e servem. 

 

No centro a que chamamos a raça dos homens,  

Cumpra-se o plano de Amor e Luz,  

e mure-se a porta onde mora o mal. 

 

Que a Luz, o Amor e o Poder  

restabeleçam o Plano de Deus na Terra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradecimento 
 

 Nossos sinceros agradecimentos ao 

irmão Edson Guiraud, estudioso umbandista, 

pela ajuda que nos prestou ao esclarecer-nos 

sobre diversos temas de Umbanda, que 

desconhecíamos, facilitando-nos a composição 

da maioria dos rodapés expostos no capítulo 

intitulado "Espiritismo e Umbanda". 

 

 

Grupo Ramatís 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

9 

 

 

Aos leitores: 

 
 

Em face da exigüidade de espaço nesta obra, não pudemos esmiuçar o assunto em 

toda a sua plenitude, quanto ao capitulo "Espiritismo e Umbanda". 

 

No entanto, o preclaro mentor Ramatís prometeu ditar pelo médium uma obra mais 

vasta e pormenorizada sobre as atividades de Umbanda, esclarecendo os seus propósitos e 

sua significação no Brasil. 

 

Então, serão esclarecidos satisfatoriamente os objetivos e a heróica atividade de 

inúmeros espíritos benfeitores, de elevada condição espiritual. que atuam no seio das 

falanges de Umbanda a fim de neutralizarem os efeitos maléficos da magia negra, 

prejudicial à evolução do homem. É um trabalho hercúleo, de atividade benfeitora, 

incorporado às hostes do Amado Cordeiro Jesus! 

 

Nossa sincera homenagem aos espíritos resplandecentes, que abandonam sua 

moradia principesca, descendo ao nosso mundo desventurado, a fim de nos socorrerem 

nesta hora em que se aproxima a angustiosa calamidade do "Juízo Final", pela 

desobediência da nossa humanidade aos preceitos estatuídos no Evangelho de Jesus. 

 

 

Curitiba, 27 de março de 1967 

 

 

Edson Guiraud 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

10 

 

 

 

 

Irmão Paulo Castaldelli, 

 

 

 Passam-se os séculos e os milênios! 

 

 E os acontecimentos da vida humana esfumam-se como as derradeiras cenas de um 

filme cinematográfico. Entretanto, no âmago do Espírito ainda vibra o eco apagado das 

carruagens de esplendores, os gemidos dos vencidos e dos escravos, na esteira dos 

guerreiros, entre o delírio das multidões entusiastas e inconstantes! 

 

 Passam-se os séculos e os milênios! 

 

 Outra vez, a reminiscência da fúria e da insanidade afogueia a alma impetuosa e 

rude dos conquistadores. E então, novamente, ginetes velozes, montados por homens 

loucos, de faces duras e queimadas pelo sol, estouram em doida disparada pelos desertos, 

lanças em riste e flâmulas rubras como sangue, agitadas no ar e os mantos soltos ao vento 

como águias esvoaçando em busca da presa. Os gritos selvagens e de triunfo sonorizam a 

mortífera cavalgada, enquanto caem os corpos dos vencidos pagando o tributo de resistirem 

à morte! 

 

 Passam-se os séculos e os milênios! 

 

 Mas, agora, os "homens loucos", ei-los, aqui e ali, deitados nas enxergas da miséria, 

nas soleiras das igrejas, nos desvãos das pontes e nos bancos das praças públicas. São 

corpos que palpitam, semi-vivos, faces imbecilizadas, olhos apagados, membros atrofiados, 

figuras mongolóides e hidrocéfalas, caricaturas humanas, cujo impulso de vida estagnou, 

ficou paralisado no limiar da consciência do ser! São uma espécie de moribundos, filhos da 

demência e da morfologia teratológica, que, outrora, em louca tropelia, semearam a morte e 

ultrapassaram os direitos da vida! 

 

 Passam-se os séculos e os milênios! 

 

 Irmão Paulo! - Recolhe-os carinhosamente, pois são guerreiros derrotados na 

batalha da própria Vida! Rejubilai-vos, portanto, no holocausto dessa tarefa incomum 

porque o cetro do comando agora pertence ao Cristo-Jesus! 

 

 

Curitiba, 16 de fevereiro de 1967 

 

Ramatís 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

11 

 

Prólogo 

 
 

Meus Irmãos 

 

 

 Reconhecemos que outros espíritos já transmitiram esclarecimentos suficientes 

quanto à verdadeira "missão" do Espiritismo junto aos homens. Estudiosos como Gabriel 

Delanne, Paul Gibier, Léon Denis, Aksakof, Lombroso, Carl Duprel, De Rochas e outros. 

seguindo as normas estabelecidas por Allan Kardec, já eXpuseram, a contento, o sistema 

filosófico, religioso e científico da doutrina Espírita disciplinando as relações entre 

encarnados e desencarnados e satisfazendo a ansiedade humana a respeito do "porquê" da 

Vida e da Morte! 

 

 Em conseqüência, a presente obra é apenas modesta contribuição ou pálida 

homenagem ao generoso labor de tantos homens, que se consomem na existência humana, 

no sentido de divulgarem os valores transcendentais e morais da doutrina Espírita. Não 

alimentamos a presunção de transmitir-vos novidades além do que já foi dito; apenas 

tentamos rápidos cotejos do Espiritismo com outros temas, assuntos e doutrinas, 

procurando acentuar a sua alta missão de solidariedade universal e movimento libertador 

do Espírito ainda algemado às paixões animais! 

 

 Nossa incumbência principal foi a de atender às solicitações dos leitores, 

procurando esclarecer as perguntas que nos foram endereçadas através do médium. Deste 

modo, tentamos alinhar observações que nos pareceram úteis num esforço comparativo 

entre o Espiritismo e os outros movimentos espiritualistas, destacando-lhe, sempre, o ideal 

de Fraternidade e sua alta função de atender a todas as perquirições do conhecimento e da 

capacidade humana. Como garantia de que o Ideal Cristão há de predominar um dia na 

Terra, segundo as predições do próprio Cristo no advento do Consolador, o Espiritismo é o 

complemento indiscutível do verdadeiro Cristianismo, cuja proclamação é destituída de 

ídolos, hierarquias sacerdotais, liturgias ou dogmas. E o seu êxito é inegável e implacável, 

porque a sua atuação no mundo, além de ser disciplinada pelos seus adeptos encarnados e 

pela segurança federativa, é, também, administrada pelas organizações avançadas de 

Espíritos desencarnados, que presidem o evento Espírita no vosso mundo sob a égide de 

Jesus, o Governador Espiritual da Terra! 

 

 

Curitiba, 26 de fevereiro de 1967 

 

Ramatís 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

12 

 

Algumas Palavras 
 

 

 Embora nada deva acrescentar a esta obra de que fui insignificante intérprete 

mediúnico, cumpre-me expor algumas considerações sobre o motivo e a razão do seu texto. 

 

 Conforme tem sido habitual nas demais obras, o texto de "A Missão do Espiritismo" 

também foi tecido à medida que os assuntos se desdobravam,por efeito da seqüência das 

próprias perguntas. O sistema de perguntas e respostas toma-se mais acessível aos leitores e 

menos cansativo para o prosseguimento da leitura. Depois de Ramatís comunicar-nos o 

assunto principal da obra que vai ditar, organizamos uma relação das perguntas que nos 

parecem de maior importância, dentro do tema geral, dando início à obra. Tudo aquilo que 

posteriormente necessita de novos esclarecimentos, sugere dúvidas ou requer perguntas 

suplementares, é providenciado pelo próprio Ramatís, através de minha mediunidade. 

Deste modo, quando nós esgotamos a nossa capacidade e o nosso conhecimento para novas 

indagações sobre o assunto em foco, então, ele mesmo prossegue a composição mediúnica, 

no sentido de satisfazer a todos os leitores. 

 

 Em "A Missão do Espiritismo", Ramatís também retorna a alguns assuntos já 

mencionados em suas obras anteriores, embora resumindo, clareando ou acrescentando 

novos esclarecimentos. Diversas vezes nos tem advertido de que as suas comunicações 

mediúnicas não devem ser encaradas, como um motivo de entretenimento ou uma literatura 

atraente, nem mesmo rigidamente escravizada aos cânones acadêmicos do nosso mundo. O 

essencial é que o leitor tire as suas próprias ilações dos temas abordados, sem necessidade 

de abdicar de qualquer simpatia a outro credo ou doutrina. Por isso, as repetições 

insistentes sobre um mesmo assunto têm por escopo auxiliar os leitores menos 

familiarizados com os temas do Espiritismo a assimilar mais facilmente o que pode 

esclarecer as suas dúvidas. 

 

 Oxalá a leitura desta obra resulte em novas reflexões sobre a vida imortal e a 

gloriosa missão do Espiritismo, como um movimento de influência universalista entre os 

homens. 

 

 

Curitiba, 26 de fevereiro de 1967 

 

Hercílio Maes 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

13 

Capítulo 1 

 

A missão do Espiritismo 

 
  

 PERGUNTA: Conforme afirmam os espíritas, o Espiritismo é realmente a 

doutrina mais compatível com a evolução do homem atual?  

 RAMATÍS: O Espiritismo é a doutrina mais própria para o aprimoramento 

espiritual do cidadão moderno. Os seus ensinamentos são compreensíveis a todos os 

homens e ajustam-se perfeitamente às tendências especulativas e ao progresso científico 

dos tempos atuais. É o Consolador da humanidade prometido por Jesus. Cumpre-lhe a 

missão de incentivar e disciplinar o "derramamento da mediunidade pela carne", 

estimulando pelas vozes do Além as lutas pela evolução moral dos seres humanos. Assim, 

através de médiuns, os espíritos sábios, benfeitores e angélicos, ensinam as coisas sublimes 

do "Espírito Santo", conforme a predição evangélica. (1)  

 
 (1) “Se me amais, guardai os meus mandamentos; e eu rogarei a meu Pai e Ele vos 
enviará outro Consolador, a fim de que fique eternamente convosco o Espírito da Verdade, que o 
mundo não pode receber, porque não o vê e absolutamente não o conhece. Mas quanto a vós 
conhecê-lo-eis, porque ficará convosco e estará em vós. Porém, o Consolador, que é o Santo 
Espírito que meu Pai enviará em meu nome, vos ensinará todas as coisas e vos fará recordar tudo 
o que vos tenho dito.” João, cap. XIV vs. 15, 16, 17 e 26. Vide, também, o Capítulo “Missão do 
Espiritismo”, da obra Roteiro, de Emmanuel.  

 

 

 PERGUNTA: Mas é evidente que antes da codificação espírita os homens 

também se redimiam através de outras doutrinas, filosofias e religiões. Não é assim?  

 RAMATÍS: Indubitavelmente, a maior parte das almas que compõem a 

humanidade celestial jamais conheceu o Espiritismo e ainda provieram de outras doutrinas 

religiosas, como Hermetismo, Confucionismo, Budismo, Judaísmo, Islamismo, Hinduísmo, 

Catolicismo e outras seitas reformistas. Aliás, algumas dessas religiões nem ouviram falar 

de Jesus, o sintetizador dos ensinamentos de todos os precursores. Desde o início da 

civilização humana, as almas evoluíram independentemente de quaisquer doutrinas, seitas 

ou religiões. O caminho da "salvação" é feito pela ação em prol do bem e não pela crença 

do adepto.  

 

 

 PERGUNTA: Considerando-se que o homem salva-se mais pelas suas obras 

do que pela sua crença, então qual é o papel mais evidente do Espiritismo?  

 RAMATÍS: Sem dúvida, explicar aos homens o mecanismo da ação e reação 

que rege o Universo. O Bem será o bem e o Mal será o mal! Isso induz o homem a só 

praticar boas obras!  

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

14 

 

 PERGUNTA: Qual é o principal motivo de o Espiritismo superar os demais 

movimentos religiosos do século?  

 RAMATÍS: O Espiritismo é doutrina mais eletiva à mente moderna porque é 

despido de adornos inúteis, complexidades doutrinárias, posturas fatigantes ou "tabus" 

religiosos. Os seus ensinamentos são simples e diretos, sem cansar os discípulos ou fazê-los 

perder precioso tempo na  

busca da Verdade. A hora profética dos "Tempos Chegados" já não comporta doutrinas ou 

religiões subordinadas a símbolos, ritos, superstições e alegorias dogmáticas de caráter 

especulativo.  

 

 

 PERGUNTA: Qual é a principal força atrativa do Espiritismo sobre o povo?  

 RAMATÍS: É a generalização e o esclarecimento das atividades do mundo 

oculto para as massas comuns, na forma de regras simples e atraentes, proporcionando a 

iniciação espiritual à "luz do dia", de modo claro e objetivo, sem terminologias dificultosas 

ou linguagem iniciática, pois aprende o sábio e o homem comum, o velho e a criança! Os 

seus fundamentos doutrinários são a crença em Deus, a Reencarnação e a Lei do Carma, 

constituindo processos e ensejos para o aperfeiçoamento do espírito imortal. 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, o Espiritismo não é doutrina eletiva somente aos 

ocidentais, isto é, a uma parte da humanidade? 

 RAMATÍS: As raízes doutrinárias do Espiritismo fundem-se com o 

conhecimento da filosofia espiritual de todos os povos da Terra, como seja a Reencarnação 

e a Lei do Carma. Por isso, compreendem-no, facilmente, os chineses, hindus, árabes, 

africanos, latinos, germânicos, eslavos ou saxões. Os próprios judeus, tão arraigados aos 

dogmas e preceitos mosaístas, ingressam no Espiritismo, ajustam-se às práticas mediúnicas 

e aos seus objetivos filantrópicos. Além de doutrina facilmente assimilável a qualquer 

criatura, a sua mensagem ajusta-se mais a todos os homens, porque também estuda e 

disciplina os fenômenos mediúnicos, que são comuns a todas as raças terrícolas. A 

fenomenologia mediúnica tem sido acontecimento comprovado por todos os povos e 

civilizações como as da Atlântida, Lemúria, China, Hebréia, Egito, Pérsia, Caldéia, 

Cartago, Assíria, Grécia, Babilônia, índia, Germânia ou Arábia. Comprova-se isto pela sua 

história, lendas ou pelo seu folclore, cujos fenômenos foram evidenciados até nos objetos e 

nos propósitos guerreiros dos povos mais primitivos. Os escandinavos, principalmente os 

"vikings", narram seus encontros com bruxas, sereias, e entidades fascinadoras, que 

surgiam das brumas misteriosas perseguindo-os durante as noites de lua cheia. As histórias 

e as lendas musicadas por Wagner em suas peças sinfônicas ou óperas magistrais, 

confirmam o espírito de religiosidade e a crença no mundo invisível por parte dos povos 

germânicos e anglo-saxões. Eles rendiam sua homenagem aos deuses, gênios, numes e os 

consideravam habitantes de um mundo estranho muito diferente do que é habitado pelos 

homens. As lendas brasileiras também são férteis de fenômenos mediúnicos. No cenário 

das matas enluaradas surge o "boitatá" lançando fogo pelas narinas; nas encruzilhadas 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

15 

escuras aparece o fantasmagórico "saci pererê", saltitando numa perna só e despedindo 

fulgores dos olhos esbraseados; na pradaria sem fim, corre loucamente a "mula-sem-

cabeça", ou na penumbra das madrugadas nevoentas, os mais crédulos dizem ouvir os 

gemidos tristes da alma do "negrinho do pastoreio". 

 

 

 PERGUNTA: Que significa a iniciação à "luz do dia", popularizada pelo 

Espiritismo no conhecimento do mundo oculto? 

 RAMATÍS: Antigamente as iniciações espirituais eram secretas e exclusivas 

das confrarias esotéricas, cujas provas simbólicas e até sacrificiais, serviam para auferir o 

valor pessoal e o entendimento psíquico dos discípulos. Mas os candidatos já deviam 

possuir certo desenvolvimento esotérico e algum domínio da vontade no mundo profano, 

para então graduarem-se nas provas decisivas. Deste modo, o intercâmbio com os mestres 

ou espíritos desencarnados só era permissível aos poucos adeptos eletivos às iniciações 

secretas. 

 No entanto, o Espiritismo abriu as portas dos templos secretos, eliminou a 

terminologia complexa e o vocabulário simbólico das práticas iniciáticas, transferindo o 

conhecimento espiritual diretamente para o povo através de regras e princípios sensatos 

para o progresso humano. Divulgando o conhecimento milenário sobre a Lei do Carma e a 

Reencarnação, demonstrou ao homem a sua grave responsabilidade pessoal na colheita dos 

frutos bons ou maus da sementeira da vida passada. Extinguiu a idéia absurda do Inferno 

que estimulava virtudes por meio de ameaças de sofrimentos eternos, mas advertiu que 

mais se salva o homem pelas suas obras do que por sua crença! Esclareceu que ninguém 

consegue a absolvição dos seus pecados à hora extrema da morte, através de sacerdotes, 

pastores ou mestres arvorados em procuradores divinos! O céu e o inferno são estados de 

espírito decorrentes do bom ou do mau viver! Em verdade, o próprio homem é o 

responsável pela sua glória ou falência. 

 No século XX, o discípulo evoluiu pelas provas iniciáticas que se lhe apresentam a 

todo momento na vida cotidiana, sem necessidade de recolher-se a instituições, conventos 

ou fraternidades iniciáticas. O treinamento do espírito deve ser exercido no convívio de 

todas as criaturas, pois sofrimentos, fracassos, vicissitudes ou misérias do mundo são lições 

severas e argüições pedagógicas do Alto, que graduam o ser conforme o seu 

comportamento. Não é preciso o homem isolar-se do mundo numa vida puramente 

contemplativa, a fim de alcançar a sabedoria espiritual que o próprio mundo oferece na 

experimentação cotidiana! O discípulo diligente e disciplinado na argüição espiritual da 

vida moderna promove-se para nível superior sabendo aproveitar cada minuto de sua 

vivência atento aos postulados espíritas e submisso aos preceitos evangélicos de Jesus! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos alguns exemplos práticos dessa iniciação à 

"luz do dia"? 

 RAMATÍS: É evidente que os homens freqüentam igrejas católicas, templos 

protestantes, sinagogas judaicas, mesquitas muçulmanas, pagodes chineses, santuários 

hindus, centros espíritas, "tatwas" esotéricos, lojas teosóficas, fraternidades Rosa-Cruz ou 

terreiros de Umbanda, buscando o conhecimento e o conforto espiritual para suas almas 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

16 

enfraquecidas. Mas o seu aperfeiçoamento não se processa exclusivamente pela adoração a 

ídolos, meditações esotéricas, interpretações iniciáticas, reuniões doutrinárias ou 

cerimoniais fatigantes. Em tais momentos, os fiéis, crentes, adeptos, discípulos ou 

simpatizantes, só aprendem as regras e composturas que terão de comprovar diariamente no 

mundo profano. Os templos religiosos, as lojas teosóficas, confrarias iniciáticas, 

instituições espíritas ou tendas de Umbanda, guardam certa semelhança com as agências de 

informações, que fornecem o programa das atividades espirituais recomendadas pelo Alto e 

conforme a preferência de determinado grupo humano. 

 Mas as práticas à "luz do dia" graduam os discípulos de modo imprevisto porque se 

exercem sob a espontaneidade da própria vida dos seres em comum. Aqui, o discípulo é 

experimentado na virtude da paciência pela demora dos caixeiros em servirem-no nas lojas 

de compras, ou pela reação colérica do cobrador de ônibus; ali, prova-se na tolerância pela 

descortesia do egoísta que fura a "fila" de espera, ou pela intransigência do fiscal de 

impostos ou de trânsito; acolá, pela renúncia e perdão depois de explorado pelo vendeiro, 

insultado pelo motorista irascível ou prejudicado no roubo da empregada! 

 Assim, no decorrer de nossa atividade humana, somos defrontados com as mais 

graves argüições no exame da paciência, bondade, tolerância, humildade, renúncia ou 

generosidade! Fere-nos a calúnia dos vizinhos, maltrata-nos a injustiça do patrão, judia-nos 

a brutalidade dos desafetos ou somos explorados pelo melhor amigo! É o Espiritismo, 

portanto, com sua doutrina racional e eletiva à mentalidade moderna, que pode ensinar-nos 

a melhor compostura espiritual no momento dessas provas iniciáticas à "luz do dia", sem 

complexidades, mistérios ou segredos. É tão simples como a própria vida, pois no seio da 

agitação neurótica e competição desesperada para a sobrevivência humana, o homem do 

século XX decora os programas salvacionistas elaborados no interior dos templos 

religiosos ou instituições espiritualistas, para depois comprová-los nas atividades da vida 

cotidiana. 

 

 

 PERGUNTA: Muitos espíritas alegam que o Espiritismo deve ser 

predominantemente científico, e não religioso, como o fazem os pregadores evangélicos 

lacrimosos! Aliás, baseiam-se nas próprias palavras de Allan Kardec, quando disse: "O 

Espiritismo será científico ou não sobreviverá." Que dizeis? 

 RAMATÍS: O Espiritismo filosófico e científico pode satisfazer a especulação 

exigente do intelecto, mas só o Evangelho ilumina o coração do homem! Lembremos que 

apesar do cuidado e atenção à contextura e capacidade da lâmpada elétrica, nem por isso 

ela dispensa a luz que lhe vem da usina! 

 Por isso, Allan Kardec fundamentou a codificação espírita na moral evangélica, 

certo de que a pesquisa científica pode convencer o homem da sua imortalidade, mas só o 

Evangelho é capaz de convertê-lo à linhagem espiritual do mundo superior. A missão do 

Espiritismo não consiste apenas em comprovar a vida imortal. mas também consolar o 

espírito, acendendo-lhe a luz na lâmpada da consciência para depois iluminar o próprio 

mundo.  

 

 

 PERGUNTA: Naturalmente, esses espíritos temem uma vulgarização 

religiosa do Espiritismo à semelhança do que já aconteceu com a pureza iniciática do 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

17 

Cristianismo, desvirtuado pela pompa do Catolicismo e infantilizado pelos dogmas 

bíblicos! 

 RAMATÍS: Considerando-se que o Espiritismo codificado por Allan Kardec 

não admite imagens, culto material, simbolismos cabalísticos, insígnias, paramentos ou 

organizações hierárquicas, é evidente que sua mensagem espiritual não será vulgarizada 

por sectarismos religiosos nem desfigurada pelos enfeites e cerimoniais do mundo. Não 

exige templos apropriados para a adoração estandardizada com a Divindade, mas admite a 

reunião evangélica no próprio lar ou abrigo à mão. sob a recomendação do Mestre Jesus, 

que assim diz: "Onde estiverem dois ou mais reunidos em meu nome, eu ali também estarei 

em espírito." 

 Desde que Ciência é sinônimo de pesquisa e exatidão, o Espiritismo é 

predominantemente científico, pois além de sua pesquisa incessante sobre a vida oculta, 

distingue-se pela exatidão dos seus princípios claros e. insubstituíveis porque não 

dependem de fórmulas, dogmas ou fantasias religiosas. Ademais, não há sacerdotes ou 

instrutores intermediários interpretando de modo pessoal ou interesseiro os ensinamentos 

espiritistas, como é o caso da Bíblia, fonte de centenas de seitas religiosas discutindo de 

modo diferente os mesmos versículos. 

 

 

 PERGUNTA: Opinam alguns espiritualistas que o Espiritismo não revelou 

qualquer novidade digna de admiração, pois a Lei do Carma e a Reencarnação já eram 

postulados das filosofias orientais há milênios. Que dizeis? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, o Espiritismo apenas popularizou de modo 

disciplinado e bastante fácil para a mente moderna, os conhecimentos que se estiolavam na 

intimidade dos templos fraternistas, velados por dificultosa terminologia iniciática. Mas 

também rejeitou tudo o que se mostrava incoerente, complexo ou passível de interpretações 

dúbias, embora simpático às diversas correntes do orientalismo iniciático. A codificação 

espírita transformou-se num copo d'água límpida e sem qualquer colorido particular, 

perfeitamente eletiva à mentalidade ocidental e avessa aos adornos e superstições do 

agrado oriental! 

 Allan Kardec adotou o método indutivo nos seus experimentos; e sua doutrina 

também brotou diretamente da observação dos fatos. Os postulados espíritas não são fruto 

direto das tradições de qualquer escola do espiritualismo oriental, pois o codificador não 

aceitou nenhuma afirmação apriorística, mas partiu da própria demonstração positiva para 

definir seus princípios doutrinários. 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis indicar-nos algo que Allan Kardec achou incoerente 

ou tenha rejeitado quanto às correntes espiritualistas do Oriente? 

 RAMATÍS: De princípio ele rejeitou o dogma da "metempsicose", quando 

egípcios e hindus admitiam a transmigração da alma para o corpo de animal, como castigo 

pelos pecados mais graves cometidos pelo homem em vidas pregressas. Os sacerdotes 

ensinavam ao povo que o espírito encarnaria na espécie mais adequada ao tipo do seu 

pecado; o glutão nasceria no porco, o irascível, no touro, o bruto, no elefante, o teimoso, no 

asno! No entanto, Allan Kardec não só rejeitou esse postulado explicando que o espírito 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

18 

não retrograda, como também não admitiu a concepção reencarnacionista do 

Brahamanismo, com sua orgulhosa divisão de castas aristocráticas e sacerdotais, 

ressaltando-se sobre a desprezível condição deserdada dos párias! Realmente, o Espiritismo 

não trouxe revelações inusitadas no campo da Reencarnação e da Lei do Carma, já 

expostos milenariamente pelas escolas orientais; mas Allan Kardec só adotou tais 

ensinamentos ou postulados, depois de submetê-los à opinião saneadora e unânime dos 

espíritos a serviço da doutrina. Só os admitiu obediente à coerência do Alto e pela sensatez 

na solução dos problemas do mundo transcendental, quando confirmaram satisfatoriamente 

a origem das diferenças entre os seres humanos, a consciência de existir, o destino, o livre-

arbítrio, o bem e o mal na transitoriedade da vida terrena! 

 

 PERGUNTA: Há fundamento de que o Espiritismo é realmente uma 

doutrina universalista? 

 RAMATÍS: Indubitavelmente, o Espiritismo é doutrina universalista porque o 

principal motivo de sua atuação e existência são os acontecimentos e problemas derivados 

do Espírito, isto é, da entidade universal. Seu motivo fundamental é o Espírito imortal, seja 

luz, energia, chama, centelha ou ser imponderável e indescritível ao nosso entendimento 

humano, mas sempre o "élan" de nossa consciência com o Absoluto, o alimentador da Vida 

e do Universo! 

 

 

 PERGUNTA: Mas se o Espiritismo é doutrina universalista, por que 

determinados espíritas combatem outros credos, filosofias ou mensagens mediúnicas, 

inclusive até as vossas comunicações mediúnicas?  

 RAMATÍS: Repetimos: O Espiritismo é universalista, mas não lhe cabe a culpa 

se muitos espíritas desmentem essa salutar conceituação e desperdiçam seu precioso tempo 

no julgamento e agressividade mental aos demais trabalhadores da espiritualidade. 

 

 

 PERGUNTA: Mas alguns confrades alegam a necessidade imperiosa de se 

"defender" os princípios sensatos do Espiritismo, evitando-se a promiscuidade das 

misturas e sincretismos religiosos. 

 RAMATÍS: O argumento é bastante débil, pois o que é invulnerável à 

influência ou agressão alheia, jamais precisa de defesa! A roseira plantada em qualquer 

terreno continua a dar rosas, sem o perigo de produzir batatas ou limões! Evidentemente, 

muitos espíritas ainda revivem, em modernas sublimações, os dogmas dos velhos credos 

que esposaram nesta ou em reencarnações passadas. Revelam no meio espírita a mesma 

intolerância religiosa, a sisudez pessimista e má disposição para com as idéias e labores 

alheios que ultrapassem as fronteiras de suas convicções e simpatias. Reproduzem sob 

novos aspectos doutrinários o mesmo vício de excomunhão do passado, embora sejam 

cultos ou cientes de mais avançado programa espiritual! O perigo de dissolução doutrinária 

do Espiritismo, em face de conceitos ou misturas estranhas, há de desaparecer se os 

espíritas estiverem integrados e convictos dos postulados doutrinários de raízes 

indestrutíveis! Só a convicção absoluta pode afiançar a "fé que remove montanhas"; só uma 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

19 

fé viva, continua e forte, sustenta qualquer ideal, cuja espécie de fé também recomendamos 

para os espíritos temerosos de confusão. 

 

 

 PERGUNTA: Mas o Espiritismo não se contradiz no seu universalismo, ao 

rejeitar qualquer aproximação de outros credos ou postulados espiritualistas? 

 RAMATÍS: Naturalmente, estamos nos referindo ao universalismo que é fruto 

da convicção cimentada na cultura e no discernimento espiritual do homem, e não a 

simples ajustes de credos, princípios religiosos, práticas diversas, ou variedade de crenças. 

O Espiritismo é uma doutrina universalista, porque também se coloca acima dos conflitos e 

das contradições religiosas, julgando as atividades humanas de modo global e benfeitor. 

 Ademais, expõe o conhecimento oculto de todos os povos, sem atavios, em 

linguajar simples e sem enigmas alegóricos; o seu texto moral e filosófico pode ser 

facilmente compreendido por todos os seres e sem ferir os postulados alheios! (2) Então 

comprova o seu sentido universalista por servir e compreender todas as criaturas em todas 

as latitudes geográficas. Pelo fato de não incorporar no seu conteúdo revelações ou 

conceitos de outras fontes espiritualistas, isso não desnatura o seu conceito de 

universalismo. Em verdade, evita-se o sincretismo religioso ou doutrinário, para não tornar 

fatigante e complexo o que já foi dito de modo tão simples! 

 
 (2) Vide o Capitulo "Missão do Espiritismo", da obra "Roteiro", de Emmanuel, ditado a 
Chico Xavier.  

 

 

 PERGUNTA: Ante os esforços ecléticos de unir outras religiões, como 

procede atualmente o Catolicismo através dos seus concílios ecumênicos, o Espiritismo 

ainda deve ser considerado universalista, mal grado se mantenha à margem de tais 

iniciativas? 

 RAMATÍS: É missão do Espiritismo conjugar os valores inerentes à 

imortalidade e despertar nos homens a simpatia e o respeito para todas as crenças e 

instituições religiosas do mundo, acendendo na alma dos seus prosélitos a chama ardente 

do desejo da busca comum da Verdade! É mensagem universalista porque valoriza todos os 

esforços do ser humano em favor do Bem e da compreensão espiritual, numa visão global 

do conhecimento, sem precisar juntar credos e seitas religiosas numa fusão improdutiva e 

que baixa a qualidade original pela confusão da mistura. 

 Universalismo não é apenas a colcha confeccionada com retalhos de todas as 

religiões e doutrinas espiritualistas, mas o entendimento panorâmico dos costumes, 

temperamentos e sentimentos religiosos de todos os homens a convergir para um só 

objetivo espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: Que dizeis do Espiritismo, ante a crítica de certos movimentos 

espiritualistas orientais, que o julgam doutrina prematura e até perigosa para a massa 

popular? 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

20 

 RAMATÍS: Embora a doutrina espírita divulgue em seus postulados velhos 

ensinamentos da tradicional filosofia espiritualista do Oriente, é certo que a Teosofia, a 

Rosa-Cruz e algumas instituições esotéricas criticam desairosamente o Espiritismo e 

desaconselham as práticas mediúnicas. Alegam que o exercício da mediunidade é arma de 

dois gumes, que coloca o médium sob o perigoso controle dos espíritos malfeitores e 

enfermos do mundo invisível. 

 Realmente, o uso da mediunidade exige prudência, estudo e rigorosa elevação 

moral, pois as anomalias psíquicas, como fascinações, obsessões ou comunicações 

mediúnicas desregradas, são mais próprias da ignorância e imprudência humana do que 

oriundas dos postulados espíritas. 

 O Espiritismo, além de um sistema filosófico disciplinado e de experimento 

científico, possui a garantia moral do Evangelho de Jesus. Lógico e sensato nos seus 

princípios, em cem anos de atividades doutrinárias jamais causou prejuízos diretos aos 

estudiosos e adeptos bem intencionados! Os seus ensinamentos facilmente compreensíveis 

e sem objetivos pessoais, foram corporificados para a emancipação espiritual da 

humanidade do século XX. 

 

 

 PERGUNTA: Há quem diga que o Espiritismo não é a "Terceira Revelação" 

tão propalada pelos espíritas e prometida há dois mil anos pelo Cristo-Jesus! 

 RAMATÍS: Evidentemente, Antúlio, Anfion, Numu, Orfeu, Pitágoras, Lau Tsé, 

Fo-Hi, Zoroastro, Maomé, Confúcio, Krishna, Buda e outros mensageiros do Alto, também 

foram reveladores da Verdade Espiritual e portadores de ensinamentos incomuns, 

atendendo as necessidades e os costumes de cada raça. De suas atividades nasceram 

crenças, doutrinas, confrarias iniciáticas, seitas religiosas e movimentos filosóficos, que 

ainda hoje ramificam-se pelo mundo e são alheias ao próprio Espiritismo. 

 

 

 PERGUNTA: Porventura essa "Terceira Revelação" não é o próprio 

fenômeno da mediunidade a "derramar-se pela carne dos homens", na época predita por 

Jesus? 

 RAMATÍS: O fenômeno mediúnico é inerente a todos os homens. É próprio do 

espírito humano e por isso existe desde os tempos simbólicos de Adão e Eva. A expansão 

mediúnica não é propriamente a "Terceira Revelação", mas é o Espiritismo, no seu 

conjunto doutrinário de revelar o mundo oculto a todos os homens, e na responsabilidade 

grave de pesquisar e controlar o desenvolvimento mediúnico. (3) 

 
 (3) Aconselhamos a leitura da excelente obra mediúnica "Seara dos Médiuns", de Chico 
Xavier, pelo espírito de Emmanuel, principalmente os capítulos: "Na Mediunidade", "Força 
Mediúnica", "Formação Mediúnica" e "Médiuns Transviados". Obra editada pela Federação Espírita 
Brasileira.  

 

 

 PERGUNTA: Quais são as principais características que então justificam a 

doutrina espírita como sendo a "Terceira Revelação"? 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

21 

 RAMATÍS: O Espiritismo é realmente a "Terceira Revelação", porque a sua 

mensagem mediúnica do Alto, embora assemelhe-se ao procedimento dos demais 

reveladores e instrutores religiosos, distingue-se excepcionalmente pela incumbência de 

proceder a uma transformação radical no espírito da humanidade, assim como também já 

aconteceu às duas anteriores revelações de Moisés e Jesus! 

 A Primeira Revelação promulgou os "Dez Mandamentos" através da mediunidade 

flamante de Moisés, no monte Sinai; a Segunda Revelação codificou o Evangelho pela vida 

sacrificial de Jesus. Em ambos os casos, foram movimentados recursos de elevada estirpe 

espiritual, que além de influírem decisivamente sobre a raça hebraica, ainda foram 

extensivos a toda a humanidade. 

 Examinando-se as mensagens de outros instrutores, afora as de Moisés e Jesus, 

verificamos que elas foram algo pessoais e dirigiram-se mais intencionalmente a povos, 

raças e seres, cujos costumes e temperamentos eram mais eletivos aos ensinamentos da 

época. Antúlio, o filósofo da Paz, predicou entre os atlantes; Confúcio pregou aos chineses; 

Orfeu particularizou-se nos ensinos do Alto aos gregos; Hermes aos egípcios; Buda aos 

asiáticos; Zoroastro aos persas; Krishna aos hindus. No entanto, as mensagens de Jesus e 

Kardec transcenderam a peculiaridade específica de raças e foram divulgadas sob caráter 

universalista, porque se endereçavam a toda a humanidade. 

 Os Dez Mandamentos, o Evangelho e a Codificação Espírita ultrapassam os 

preconceitos e os costumes racistas de qualquer povo, pois servem de orientação espiritual 

a todos os homens. 

 

 

 PERGUNTA: Mas não havia diferenças de procedimento, costumes e moral 

na época de cada revelação, por cujo motivo não deve ser aplicado hoje o que só serviu 

outrora? 

 RAMATÍS: Evidentemente, essas três revelações fundamentais ocorreram em 

épocas diferentes e de acordo com o entendimento intelectivo e psicológico dos povos. Mas 

os preceitos "não furtarás", "não matarás" e "honra pai e mãe", extraídos dos Dez 

Mandamentos de Moisés; os conceitos de "amarás ao próximo como a ti mesmo" ou "faze 

aos outros o que queres que te façam", de Jesus, e "fora do amor e da caridade não há 

salvação", de Allan Kardec, são, realmente, ensinos de natureza universalista, porque além 

de compreensíveis a todos os homens, doutrinam no mesmo sentido moral e independente 

de raças, credo ou costumes! 

 Embora também sejam mensagens espirituais algo semelhantes às de outros 

instrutores como Buda, Krishna ou Confúcio, elas aplicam-se a todo o gênero humano por 

estarem despidas de alegorias, tradições, regras ou costumes peculiares a certo povo. Ligam 

o passado ao futuro, em três etapas distintas, embora de acordo com a compreensão 

espiritual na época de suas, revelações. Estão identificadas pelo mesmo conteúdo espiritual 

da humanidade, sem exclusivismos racistas ou simbologia de iniciados.  

 A verdade é que após a revelação dos Dez Mandamentos transmitidos por Moisés, 

do Evangelho vivido por Jesus e da codificação do Espiritismo por Allan Kardec, 

produziram-se consideráveis transformações na humanidade. São realmente três revelações 

que se distinguem fundamentalmente em suas épocas, modificando a moral dos homens 

pela libertação gradativa das paixões inferiores e pelo conhecimento mais exato da Vida 

Imortal! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

22 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis esclarecer-nos melhor sobre o sentido messiânico da 

primeira revelação? 

 RAMATÍS: Obedecendo ao esquema de progresso espiritual da humanidade 

terrena traçado pelos Mestres Siderais, Moisés transmitiu pelos Dez Mandamentos a 

primeira revelação - a Lei da Justiça; Jesus foi o mensageiro da Lei do Amor através do 

Evangelho, e Allan Kardec, o fiel expositor da Lei do Dever, pela codificação do 

Espiritismo. 

 A primeira revelação a cargo de Moisés foi de severa ameaça para tolher a 

ferocidade humana, advertindo a humanidade dos castigos infernais que deveriam punir a 

rebeldia contra os Dez Mandamentos. A humanidade, ainda bastante escravizada aos 

instintos inferiores, não poderia modificar-se através de conselhos e sugestões pacificas. 

Por isso, a mensagem severa de Moisés expunha os rigores da Justiça Divina, advertindo os 

homens para pensarem demoradamente no castigo, antes de pecar! 

 As catástrofes de Babilônia, Sodoma, Gomorra, Herculanum e Pompéia, depois 

ficaram na história como civilizações castigadas por um Deus, em face do aviltamento e 

deboche dos homens no desrespeito às leis divinas! 

 

 

 PERGUNTA: E qual é o sentido exato da segunda revelação? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, cada revelação identifica-se num sentido educativo do 

espírito do homem e no modo de conduzi-lo à realidade da vida eterna. A primeira 

revelação foi um imperativo para o céu, através do temor e da ameaça; a segunda 

revelação, foi um convite celestial, sob a insígnia da renúncia e do amor; a terceira 

revelação, o despertamento mental para que o homem alcance o "éden", na construção do 

seu destino. 

 No entanto, a Segundo Revelação, por intermédio de Jesus de Nazaré, fez vibrar 

ainda mais os espíritos encarnados, que em vidas anteriores já haviam admitido seriamente 

as regras dos Dez Mandamentos da primeira revelação de Moisés. Jesus comunicou à 

humanidade nova expressão Divina, substituindo Jeová, deus irascível, guerreiro e 

vingativo, pela concepção agradável de Pai Magnânimo, doador de graças e providências, 

que deviam aliviar os enfermos, proteger os pobres e compensar os injustiçados. Moisés 

condenou sumariamente os pecadores e sob ameaça de terríveis castigos divinos proibiu o 

deboche, o paganismo, orgulho, a inveja, ira, avareza, preguiça e perversidade. Mas Jesus 

trouxe a promessa do reino de Deus, com as esperanças e os consolos para todos os homens 

sofredores. Sua mensagem dizia respeito às criaturas batidas pelas vicissitudes e injustiças, 

as infelizes deserdadas de todos os bens do mundo! Os discípulos de Jesus eram as vítimas 

dos cruéis, poderosos e egoístas! 

 Enfim, Moisés atemorizou apontando pecados; e Jesus consolou valorizando as 

virtudes! No entanto, os espíritos que admitiram a primeira revelação dos Dez 

Mandamentos promulgados por Moisés, mais tarde, em novas encarnações, também 

vibraram intensamente com a mensagem divina e amorosa de Jesus, no seu admirável 

Evangelho! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

23 

 

 PERGUNTA: E qual é a significação da Terceira Revelação, atribuída ao 

Espiritismo? 

 RAMATÍS: Repetimos: Moisés revelou à humanidade a Lei da Justiça, Jesus a 

Lei do Amor e Allan Kardec a Lei do Dever! Kardec foi a inteligência e o bom senso 

codificando mensagem de emancipação do homem através do "conhecimento de si 

mesmo". Cada uma dessas revelações marca um ciclo ou época de amplitude universal na 

face do orbe terráqueo, embora continuem a existir inúmeros credos e doutrinas 

promulgadas por outros reveladores menores, peculiares ao temperamento, tradições e 

costumes de certos povos. 

 

 

 PERGUNTA: Dissestes que os cristãos aceitaram mais facilmente a pregação 

evangélica de Jesus, porque em vidas anteriores já haviam se convertido aos Dez 

Mandamentos da revelação de Moisés. Não é assim? 

 RAMATÍS: A evolução ou ascese angélica não se faz aos saltos, mas os 

espíritos encarnados submetem-se às diversas etapas de graduação espiritual, assim como 

as crianças só obedecem pela ameaça do castigo, os moços são mais acessíveis às sugestões 

e os velhos mais compenetrados de seus deveres. 

 Malgrado terem frenado seus instintos pelas ameaças de Moisés, os espíritos que 

vibraram favoravelmente com a revelação dos Dez Mandamentos, um milênio depois, 

também se mostraram mais afins ao convite evangélico de Jesus. Seria bastante incoerente, 

que os sarcásticos, indiferentes ou adversos aos Dez Mandamentos, depois aceitassem 

docilmente a mensagem terna do Evangelho de Jesus, sem admitirem antes a revelação de 

Moisés! 

 

 PERGUNTA: Por que os homens ainda se odeiam e se matam, apesar das 

extraordinárias revelações de Moisés, Jesus e Kardec? Não houve progresso nessas três 

etapas revelativas? 

 RAMATÍS: Trata-se de almas primárias, cuja sensibilidade psíquica ainda é 

insuficiente para vibrar com os ensinamentos avançados do Alto. Elas ainda predominam 

na Terra com o seu tipo inferior e reencarnam-se quase inconscientes de sua condição 

espiritual, pois vivem na Crosta sob os impulsos instintivos e desejos incontrolados. 

Ademais, à medida que se despedem da Terra os espíritos promovidos para habitarem 

outros planos superiores, logo são substituídos por novas camadas de almas primárias, 

assim como nas escolas do mundo os alunos graduados para o ginásio deixam suas vagas a 

outros candidatos incipientes. (4) 

 
 (4) É suficiente recordarmos o que praticou Hitler e seus asseclas na última guerra, 
afogando, metralhando e sufocando judeus nas câmaras de gases, para comprovarmos, 
realmente, que ainda vivem, na Terra, os mesmos espíritos do tempo de Moisés, cujos ouvidos 
ficaram moucos às diversas mensagens do Alto.  
 

 Por isso, quando chega a fase seletiva de "fim de tempos" em cada orbe habitado, os 

espíritos relapsos ou alunos atrasados à "esquerda" do Cristo, são removidos para outro 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

24 

mundo escolar primário, onde repetem .as lições anteriormente negligenciadas. Nem todos 

os homens sentiram o convite do Alto através das três revelações espirituais tão 

importantes. Moisés proibiu intempestivamente o uso e o ato das coisas prejudiciais ao 

espírito, enquanto Jesus mostrava a transitoriedade das glórias do mundo, louvando o amor, 

a renúncia, pobreza, vicissitude, o perdão e o sofrimento, como condições favoráveis para a 

redenção do pecado humano e o ingresso do ser no Paraíso. Finalmente, Kardec revelou 

pela codificação espírita as noções do dever do espírito para consigo mesmo, encontrando 

os melhores cooperadores entre aqueles mesmos seres que já haviam obedecido à 

mensagem de Moisés e acorrido ao labor evangélico do Cristo-Jesus! 

 

 

 PERGUNTA: Quereis dizer que os espíritas atuais, em sua maioria, são 

realmente egressos do Cristianismo? 

 RAMATÍS: A maior parte dos atuais líderes e trabalhadores do Espiritismo, 

também obedeceram às normas dos Dez Mandamentos da primeira revelação, frenando os 

instintos inferiores. Mais tarde, pacificaram essas paixões iniciando o desenvolvimento de 

algumas virtudes louváveis sob a égide do Evangelho de Jesus. Atualmente, esse conjunto 

de almas sensíveis às duas primeiras revelações, também convive no seio do Espiritismo 

desenvolvendo o autoconhecimento e divulgando-lhe os preceitos sensatos e dignos. 

 Mas assim como o jardineiro precisa arrancar as ervas daninhas, que proliferam 

com desusado vigor asfixiando as flores delicadas e as plantas benfeitoras do jardim, o 

clima espiritual da Terra também requer o expurgo dos espíritos malfeitores, para favorecer 

o progresso mais breve das almas bem intencionadas. 

 Os esquerdistas do Cristo, ou "ervas daninhas" espirituais, são os espíritos que não 

obedeceram aos Dez Mandamentos de' Moisés, não acorreram ao Evangelho de Jesus, nem 

levam a sério o Espiritismo de Kardec e outros movimentos espiritualistas benfeitores. 

Ainda são indiferentes à sua própria ventura espiritual, preocupados somente com os seus 

interesses inferiores e paixões animais. Em conseqüência, não se modificaram com as 

ameaças de Moisés, não vibraram com o convite de Jesus, nem se interessam pelos 

esclarecimentos do Espiritismo sobre as obrigações morais do Espírito eterno! 

 

 

 PERGUNTA: O Espiritismo poderia tomar-se um ecletismo religioso? 

 RAMATÍS: É principalmente um movimento de solidariedade fraterna entre 

todos os homens! O Espiritismo não é doutrina separativista, nem ecletismo religioso à 

superfície do Espírito imortal! Apesar do louvável entusiasmo de alguns espíritas para a 

comunhão de seitas religiosas no seio da doutrina, a mistura heterogênea sempre sacrifica a 

pureza íntima da essência! A qualidade de substância espírita reduzir-se-ia pela quantidade 

da mistura de outros ingredientes religiosos, mas adversos! 

 O Espiritismo pode ser ecletismo espiritual unindo em espírito todos os credos e 

religiões, porque também firmam suas doutrinas e postulados na realidade imortal. Mas 

seria insensato a mistura heterogênea de práticas, dogmas, princípios e composturas 

devocionais diferentes, entre si, para constituir outro movimento espiritualista excêntrico. 

Ademais, a doutrina espírita tem algo de bandeirantismo na lavradura do terreno para o 

"Mentalismo" do próximo milênio, porque é liberta de quaisquer dogmas, fórmulas, 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

25 

liturgias, idolatrias, fetiches ou sacerdócio ainda tão comuns nas atividades religiosas do 

mundo. Sua missão, enfim, é libertar o homem e não prendê-lo ainda mais às fórmulas e 

superstições do mundo carnal transitório.  

 

 

 PERGUNTA: Mas o Espiritismo, tal como já aconteceu a algumas crenças, 

também não poderia promiscuir-se nos seus princípios iniciáticos, adotando, no futuro, 

expressões semelhantes às de outras seitas dogmáticas? 

 RAMATÍS: Se isso acontecer já não é Espiritismo, porém, algum sincretismo 

religioso ou movimento excêntrico à margem da doutrina. Espiritismo puro é aquele que se 

pratica sob a disciplina dos seus preceitos doutrinários originais; qualquer interferência ou 

mistura que lhe tisne a virgindade iniciática, é desmentido flagrante à linhagem codificada 

por Kardec. 

 Allan Kardec não elaborou as regras e os postulados fundamentais da doutrina 

espírita, somente no decurso de sua última existência física, na França. Ele deu corpo 

disciplinado a princípios espirituais que investigou e firmou na sua memória espiritual, 

após três milênios de várias encarnações anteriores vividas nas mais diversas latitudes 

geográficas do orbe. 

 No Egito do faraó Mernephtá, ele foi Amenhofis, médico estudioso do "Livro dos 

Mortos" e dos fenômenos do Além; na índia, depois de aprofundar-se nos Vedas, 

desenvolveu o poder mental, e mais tarde foi conhecido como o "mestre do silêncio"; na 

Caldéia, viveu como Shiranosóstri, entre magos babilônicos e foi detentor de poderes 

mediúnicos excepcionais. A Grécia conheceu-o como elevado hierofante do Templo; viveu 

na Assíria e na Pérsia investigando os fenômenos das forças ocultas da Natureza; e 

participou das cerimônias dos Druidas nas florestas sagradas da Gália. Kardec pôde reviver 

no Espaço toda a sua trajetória iniciática vivida anteriormente nas diversas romagens ter 

renas, antes de partir para a Terra e se toma Hippolyte-Léon-Denizard Rivail, o codificador 

do Espiritismo. 

 Antes de sua existência, na França, ele ainda viveu na Escócia, fazendo um estágio 

de repouso psíquico no contato com o mundo que lhe aguardava a síntese dos 

conhecimentos espirituais na codificação do Espiritismo. Em sua alma, no entanto, ainda 

vibravam as evocações do politeísmo da Lemúria, as revelações dos gênios da Atlântida, os 

esforços infatigáveis dos mentores da raça adâmica, a peregrinação iluminada de Buda, os 

organizadores do povo judeu. Conviveu entre sacerdotes do Egito, iniciados da índia dos 

Vedas, assimilando os fundamentos hermetistas, as práticas do Brahamanismo, o processo 

justo da Lei do Carma e o conhecimento da Reencarnação. Mais tarde, no Espaço, ainda 

peregrinou pelas regiões que serviram de cenário à vida do Sublime Jesus, acompanhando, 

comovido, no estudo e na pesquisa dos "arquivos siderais" (5) os surtos evolutivos do 

Cristianismo. 

 
 (5) Akasa ou "Éter Refletor". 
 

 As suas existências pretéritas já definiam o rumo da vida missionária, na França, 

traçando-lhe os primórdios de um grandioso plano espiritual elaborado pelo Alto, como foi, 

realmente, o Espiritismo no século XX. A firmeza de intenções e a tenacidade indomável 

de Kardec, então garantiram a divulgação da doutrina espírita no momento psicológico da 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

26 

compreensão mental do mundo ocidental e do intercâmbio proveitoso com o plano 

Invisível. 

 A superioridade da pedagogia espírita codificada por Kardec ressalta-se em favor da 

mais breve ascensão humana, porque os seus fundamentos não são produtos exclusivos .da 

seleção de fenômenos observados numa só existência, mas a síntese de princípios sublimes 

investigados em diversas existências pretéritas. 

 

 

 PERGUNTA: Podereis estender-vos mais sobre as romagens terrenas de 

Allan Kardec, quando pesquisava os fundamentos da codificação do Espiritismo? 

 RAMATÍS: As principais raízes do Espiritismo perdem-se nos milênios já 

transcorridos, aprofundam-se em quase todos os templos iniciáticos do Oriente e nas 

cogitações espirituais de quase todos os povos. Renascendo na França e em contato com a 

,força atrativa dos fenômenos de Além-túmulo, o genial codificador viu-se tomado por uma 

avalanche de idéias e recordações pregressas que o fizeram admitir sem qualquer dúvida a 

"Lei da Reencarnação" e a "Lei do Carma", como preceitos de carinhosa e longa 

familiaridade. 

 Sob o fascínio da evocação pretérita, na. sua retina espiritual delineavam-se os 

vultos heráldicos dos sacerdotes de Rá e Osíris-Íris, no suntuoso culto aos "mortos que 

sobrevivem"; as figuras imponentes dos Druidas, no culto do Fogo Sagrado; a oferenda no 

seio das florestas dos gregos presidindo os mistérios de Eleusis, ou dos mistérios órficos da 

alma apurando-se nas vibrações da música celestial. 

 Hermes, Krishna, Lao-Tsé, Fo-Hi, Zoroastro, Rama, Buda e o divino Jesus, 

influenciaram-lhe a alma poeticamente por algum tempo, embora Kardec tivesse nascido 

francês e se criado sob severa disciplina científica. Atuava-lhe na mente sensibilizada o 

passado de intensa atividade espiritual, a evocação de longa caminhada através de 

instituições espiritualistas e templos religiosos de todos os povos. O seu espírito, insaciável 

na busca da Verdade, havia perscrutado todas as fontes humanas da revelação espiritual, 

mas sempre se mostrava avesso às práticas excêntricas, fórmulas complicadas ou dogmas 

infantis. Sua bagagem milenária era constituída de valores tão exatos e preciosos, que na 

última existência francesa ele foi descrente até 50 anos de idade, porque ainda mostrava 

ojeriza pelas superstições e dogmas religiosos da época. Por isso, a segurança doutrinária 

do Espiritismo firma-se exatamente no alicerce milenário das pesquisas e experimentações 

de um espírito adulto e desassombrado, que ainda glorificou sua realização universalista 

pela adoção incondicional do "Código Moral" do Evangelho de Jesus! 

 

 

 PERGUNTA: No entanto, afirmam alguns espiritualistas e iniciados que o 

Espiritismo não pode sobreviver como doutrina universalista porque lhe faltam o método 

e a disciplina próprios da cultura iniciática dos templos esotéricos. Que se trata de um 

movimento popular variando conforme a versatilidade das massas, as quais não possuem 

o discernimento espiritual consciente dos iniciados em ambientes não profanos. 

 RAMATÍS: Existem épocas apropriadas para a revelação de cada sistema 

religioso e doutrinário de cunho espiritual. Evidentemente, difere muitíssimo entre si o tipo 

das mensagens reveladas por Moisés, Jesus e pelo próprio Kardec. A contextura e o 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

27 

ensinamento' de cada uma dessas mensagens varia de conformidade com a psicologia, o 

entendimento, os costumes e a cultura espiritual dos povos na época de sua revelação. O 

Alto não costuma violentar a imaturidade espiritual dos homens no seu aprendizado 

planetário, mas gradua-lhes as revelações do Espírito Imortal de acordo com a capacidade 

de sua assimilação e discernimento. O Jeová intransigente e feroz revelado por Moisés, há 

três mil anos, nada tem de comum com a ternura do "Pai" amoroso manifestado por Jesus, 

assim como a mensagem espírita de Kardec já não faz ameaças com as penas do inferno, 

porém, desperta a consciência do homem quanto às suas obrigações espirituais e as 

conseqüências morais através da Lei do Carma. Deste modo, as procurações sacerdotais, as 

graças e os favores divinos concedidos à última hora aos pecadores arrependidos, perderam 

sua força e significação, em face do ensino espírita, que adverte da responsabilidade 

pessoal de cada criatura na construção do seu bom ou mau destino! 

 Em conseqüência, o homem não se gradua cidadão angélico sob a ameaça de 

punições eternas. Ele evolui pelo estudo, pelo serviço caritativo prestado ao próximo; e o 

próprio sofrimento é apenas processo de retificação espiritual, dando ensejo à recuperação 

do tempo perdido. 

 A principal característica da mensagem espírita é despertar a alma para a 

compreensão da Lei Espiritual, que disciplina a formação da consciência individual no seio 

do Cosmo. Deus não faz concessões especiais comovido pelos louvores ou apelos 

compungidos dos seus filhos, mas proporciona-lhes o ensejo educativo para o "auto-

discernimento" e consciência de sua responsabilidade terrena. 

 No século XX, o Espiritismo é justamente a doutrina indicada para ajudar o cidadão 

terrestre a conhecer a sua responsabilidade espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: Por que o Espiritismo não foi codificado há mais tempo e 

assim esclarecido o homem para libertar-se mais cedo de suas culpas pregressas? 

 RAMATÍS: Enquanto o homem comum ainda não estava capacitado para se 

aperceber da natureza imponderável do mundo oculto, era justo e sensato que os 

esclarecimentos espirituais se fizessem por etapas gradativas no interior dos templos 

iniciáticos. Mas, atualmente, a humanidade possui índice científico suficiente para entender 

as origens e atividades ocultas da vida imortal. Por isso, como já dissemos, o Espiritismo é 

doutrina de iniciação espiritual à luz do dia, cujo templo é a Natureza e o sacrário é o 

coração do homem! Surgiu no momento exato de maturidade científica e receptividade 

psíquica do homem atual; e os seus ensinamentos simples e práticos o orientam na trama da 

vida e no intercâmbio com as demais criaturas. O cenário aberto do mundo substitui as 

abóbadas tradicionais dos templos iniciáticos; e as práticas esotéricas de hoje compreendem 

a resignação, paciência, renúncia, bondade, tolerância ou humildade, que devem ser 

exercidas desde o lar, às filas de ônibus, aos divertimentos, às reuniões sociais, no trabalho, 

no esporte e até nos estabelecimentos escolares. 

 O Espiritismo, no século atual, abriu as comportas do mundo oculto para todos os 

cidadãos da Terra, mas exige que seus adeptos também abandonem as sandálias 

empoeiradas do mundo ilusório no portal do templo do "Espírito"! 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

28 

 PERGUNTA: Por que o Espiritismo deve superar tantas filosofias e 

doutrinas espiritualistas, já existentes no mundo, quando elas também pregam a "Lei do 

Carma", a "Reencarnação" e o "Autoconhecimento"? 

 RAMATÍS: A maioria das doutrinas ou filosofias espiritualistas que admitem a 

Lei do Carma e da Reencarnação, requerem adeptos, simpatizantes ou discípulos, que já 

possuam algum preparo espiritual ou discernimento superior para então compartilharem 

das práticas iniciáticas. No entanto, apesar do Espiritismo firmar suas raízes nas doutrinas 

elevadas do Oriente, ele desfez os "tabus" das iniciações ocultas e desobstruiu os 

ensinamentos esotéricos dos símbolos, apetrechos e terminologias complexas, oferecendo o 

conhecimento puro a todos os homens. 

 

 

 PERGUNTA: Mas antes do Espiritismo, os antigos não se comunicavam com 

os mortos, conforme faziam os sacerdotes egípcios, mantendo contato freqüente com os 

seus próprios parentes e amigos falecidos? Que dizeis? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, o Espiritismo tem sua base principal na comunicação 

dos espíritos. Mas sabemos que essa comunicação sempre existiu e é tão velha quanto o 

mundo. Se o próprio Moisés proibiu o intercâmbio do povo hebreu com os mortos, é 

porque isso era razoavelmente possível. 

 Mas só depois do advento do Espiritismo é que realmente surgiu um corpo 

organizado, um sistema competente, filosófico, religioso e científico, com o intuito de 

disciplinar e controlar as experiências com os desencarnados. Os espíritos então 

preencheram as necessidades dos indagadores; e, além de comprovarem a imortalidade da 

alma, ainda ofereceram diretrizes para o melhor comportamento do homem no intercâmbio 

com os "falecidos". 

 Antes da codificação espírita, os magos, feiticeiros e iniciados mantinham 

intercâmbio com os desencarnados, mas só o conseguiam através de práticas absurdas e 

complexas, para lograr um breve e confuso contato com o mundo oculto. (6) 

 
 (6) Vide rodapé da pág. 28, obra "Mediunidade de Cura", de Ramatís. 

 

PERGUNTA : O Espiritismo já pode constituir-se numa escola espiritualista 

do Ocidente, sem receio de quaisquer desmentidos futuros, por parte da Ciência, cada 

vez mais dominante no mundo? 

 RAMATÍS: O fenômeno espírita pode fundamentar os postulados de uma nova 

escola espiritualista, porque está suficientemente comprovado nas suas manifestações 

incomuns. 

 Os fenômenos de materialização e as mais diversas manifestações mediúnicas de 

comunicação entre vivos e mortos, já foram perquiridos, analisados e concluídos pelos 

mais avançados homens de ciência. Assim, médicos, filósofos, químicos. escritores e 

estudiosos, como Gabriel Delanne, Léon Denis, Aksakoff, Paul Gibier, William Crokes, 

Lombroso, Bozzano, Car Duprel, Gonzales Soriano, Oliver Lodge, Conan Doyle, Dennis 

Bradley e outros, recorreram aos mais avançados aparelhamentos de laboratório e de 

investigações precisas, concluindo pela realidade dos fenômenos mediúnicos e pela lógica 

dos postulados espiritistas. Não importa se os adversários do Espiritismo alegam que tais 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

29 

cientistas foram ingênuas cobaias nas mãos de hábeis prestidigitadores! Os aparelhos de 

precisão e máquinas fotográficas que registraram as experiências não mentem nem 

destorcem os fenômenos! 

 

 

 PERGUNTA: Afora da pesquisa científica, o que se poderia comprovar da 

realidade mediúnica das comunicações sob o controle da doutrina espírita? 

 RAMATÍS: É a própria unanimidade de conclusões filosóficas da vida do 

mundo oculto, que os espíritos têm transmitido através de centenas ou milhares de 

médiuns, entre os povos e as raças mais diversas. Examinando-se as comunicações dos 

espíritos, verificamos um perfeito entrosamento nas descrições de Kardec e nos estados de 

alma da vida no Além. Não há despautério, desmentido ou contradição entre o que têm dito 

os espíritos através de médiuns ingleses, espanhóis, portugueses, brasileiros ou franceses. 

Na essência de todas as comunicações, respeitando-se o temperamento, a índole e os 

costumes dos comunicantes, permanece o mesmo conteúdo de revelação e unidade de 

motivos. 

 

 

 PERGUNTA: Gostaríamos de algum exemplo quanto a essa identificação ou 

unidade existente nas comunicações de espíritos, que se comunicam nos ambientes mais 

diversos do orbe. 

 RAMATÍS: Os espíritos benfeitores e respeitosos, embora se comuniquem no 

seio de povos ou raças mais exóticas, são unânimes em explicar que não existe o inferno, o 

purgatório e o céu teológicos pintados nas velhas oleogravuras hebraicas; que os "mortos" 

sentem no seu perispírito ou "invólucro" post-mortem, as emoções e sensações ainda 

dominantes da vida física; que o homem sofre nas vidas sucessivas, na carne, os efeitos das 

causas que gerou em existências pregressas; que os espíritos nascem simples e ignorantes, e 

são lançados na senda evolutiva dos mundos planetários, para adquirir a consciência de si 

mesmos e elevar-se até a angelitude. Ainda proclamam a pluralidade dos mundos, pois "há 

muitas moradas na casa de meu pai", a sobrevivência de todos os homens e a ventura de 

todos os seres. 

 

 

 PERGUNTA: Embora concordando com vossas considerações, já 

compulsamos obras mediúnicas, em que os espíritos comunicantes, na Inglaterra e nos 

Estados Unidos, são contrários à reencarnação e asseguram que os desencarnados não 

retomavam mais à Terra! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Realmente, em obras como "Rumo às Estrelas", de Bradley, o 

espírito de Johannes responde que nada sabia da reencarnação, enquanto Simpson, nos 

Estados Unidos, também alegava a mesma coisa em reuniões mediúnicas de efeitos físicos. 

 No entanto, o Espiritismo ainda não conquistara as camadas populares e suas 

manifestações eram conhecidas apenas entre os doutos e experimentadores. Em face do 

preconceito racial do povo americano e as veleidades da aristocracia inglesa, o Alto 

mandou velar-lhes a realidade da reencarnação nas comunicações com o Além, até a 

doutrina firmar suas bases indiscutíveis entre o povo. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

30 

 

 

 PERGUNTA: Qual seria o prejuízo dos espíritos revelarem aos ingleses ou 

americanos a veracidade da Reencarnação? 

 RAMATÍS: Ainda não convinha estremecer as raízes frágeis do Espiritismo 

nascente na Inglaterra e nos Estados Unidos, pela revelação do processo reencarnatório e 

conseqüente obstáculo à propagação da doutrina. É evidente que tanto o americano racista 

recusava crer na possibilidade dele vir a reencarnar-se futuramente na figura de um negro, 

como o inglês aristocrata também não daria crédito à idéia de renascer plebeu, em vidas 

futuras. Os próprios brâmanes pregavam a encarnação por "castas", porque não podiam 

conciliar a idéia de retornarem à carne em condições inferiores, depois de gozarem da 

munificência sacerdotal do Bramanismo. Então ensinavam que o pária renasceria pária e o 

rajá ou brâmane nasceriam, no futuro, rajá e brâmane! 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a prova de que a reencarnação não é exatamente como 

pregam os brâmanes, em castas prestigiosas ou classes deserdadas? 

 RAMATÍS: Não há duas medidas diferentes na Criação; tudo o que existe 

visível ou invisível aos sentidos do homem origina-se de uma só fonte - o Absoluto! Há 

uma só essência no âmago de todos os seres, pois as discordâncias exteriores são apenas 

frutos das diversas etapas evolutivas dos seres na sua variedade de manifestação. A 

discordância é sempre uma ilusão anotada pelos sentidos corporais das criaturas, mas 

inexistente para a visão panorâmica do espírito: Assim como as contas coloridas de um 

colar estão presas pelo mesmo fio de segurança, os espíritos do Senhor estão ligados pelo 

mesmo elo divino. 

 Em conseqüência, Deus não criou castas privilegiadas ou deserdadas, mas 

proporciona a felicidade a todas as suas criaturas. O americano descria da reencarnação 

protestando contra a idéia de renascer um negro desprezado; o inglês oferecia resistência à 

possibilidade de regressar à Terra como mísero plebeu, após ter sido orgulhoso aristocrata; 

os brâmanes jamais podiam humilhar-se à perspectiva de retornarem à carne na figura de 

párias expulsos para a marginalidade da vida. 

 Mas nenhum deles poderá fugir de sua origem em comum com todos os demais 

seres, na sua formação de centelhas lucíferas da mesma Chama Criadora! As palavras e 

sofismas jamais destroem ou desmentem a realidade divina da Criação. Deus não admite 

privilégios a qualquer de seus filhos. 

 

 

 PERGUNTA: Certos espíritas acham que o Espiritismo deve interferir 

publicamente na política do mundo, a fim de higienizar as atividades dos seus 

responsáveis. Outros alegam que a doutrina nada tem a ver com a política. Que dizeis? 

 RAMATÍS: Não cabe ao Espiritismo a missão de criar partidos, sistemas ou 

escolas que sirvam de orientação política aos homens. A sua principal função é desenvolver 

o amor, a tolerância, a fraternidade, a honestidade, a renúncia e o altruísmo entre os 

homens, influindo para que as instituições humanas se harmonizem pela moralização de 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

31 

suas próprias partes. Deve conquistar os corações dos homens, mas não impor condições 

partidaristas ou criar as leis próprias do facciosismo político do mundo. 

 Tratando-se de movimento destinado a atrair em seu seio as criaturas de opiniões, 

crenças, cor, casta, nacionalidade, cultura ou moralidade mais diversas, jamais deve isolar-

se na condição de partido político, credo religioso ou sistema de casta social. Em verdade e 

independente do Espiritismo, os espíritos influenciam continuamente os homens, onde quer 

que eles laborem ou interfiram, quer sejam párias ou reis, mendigos ou afortunados, sábios 

ou analfabetos, pretos ou brancos! 

 Em conseqüência, os bons políticos serão assistidos por bons espíritos, e os maus 

políticos são o alvo predileto dos malfeitores e zombeteiros do mundo oculto. Não seria a 

doutrina espírita a que sanearia a imoralidade dos conchavos e partidos políticos 

maquiavélicos, mas é a renovação moral do indivíduo, que então o distingue e o transforma 

como peça sadia do meio ou da organização política, social, religiosa ou educativa onde 

passa a atuar. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

32 

Capítulo 2 

 

Espiritismo e religião 

 
 

 PERGUNTA: Inúmeros espiritualistas e religiosos acham impertinência e 

presunção o fato de os espíritas apregoarem que o Espiritismo é o próprio Cristianismo 

redivivo. Que dizeis?  

 RAMATÍS: Evidentemente, isso é possível quando exista semelhança de ação 

entre ambos. O Cristianismo era doutrina desprovida de pompas, complexidades, dogmas, 

ritos e compreensível por todas as criaturas, pescadores, campônios, mulheres, crianças, 

velhos, sacerdotes ou doutores. Revelava os atributos naturais do espírito imortal, 

estimulando o homem para o culto das virtudes superiores e balsamizando os efeitos do 

pecado.  

 O Cristianismo era movimento sem hierarquia, cuja força e pureza doutrinárias 

dispensavam intérpretes especiais, pois tocava diretamente na alma e no coração das 

criaturas. Os homens reuniam-se sob a carícia do Sol amigo, bafejados pela brisa deliciosa 

da Galiléia, enquanto  

escutavam Jesus falar-lhes das cousas ternas, das esperanças do “reino de Deus” e do 

prazer sublime de ajudar o próximo. Tudo era simples, sem preconceitos, sem exigências 

filosóficas ou consultas complexas. Quando Jesus pregava, os bens mais valiosos do 

mundo material eram superados pela indescritível paz de espírito e serenidade que 

envolviam seus discípulos e ouvintes.  

 Em conseqüência, o Espiritismo é doutrina profundamente eletiva ao Cristianismo 

porque também dispensa práticas iniciáticas, dogmas, compromissos, rituais, oferendas, 

símbolos, insígnias e sacerdócio organizado. O Cristo-Jesus manifesta-se em qualquer 

lugar e a qualquer hora, à luz do dia ou da noite, em ambiente fechado ou aberto, nos 

campos ou nas cidades, inspirando os homens que o evocarem para realizar cousas 

sublimes.  

 Assim, como fariam os antigos cristãos, os espíritas também cuidam da realidade 

espiritual, diretamente, em reuniões simples, sem atavios, cerimônias ou idolatrias.  

 

 

 PERGUNTA: Mas um dos fundamentos do Espiritismo é comprovar, pela 

mediunidade, a imortalidade da alma. Não é assim?  

 RAMATÍS: Não basta só provar a existência da alma pela fenomenologia 

mediúnica, mas também é preciso desenvolver no espírito humano as qualidades 

evangélicas apregoadas por Jesus. Os espíritas sabem que é mais sensato e proveitoso 

exercitar nas criaturas a paz, ternura, humildade e o amor, que convertem à angelitude, do 

que apenas surpreendê-las com os fenômenos transitórios referentes à imortalidade.  

 Sem dúvida é muito importante para os espíritas comprovarem a sua sobrevivência 

após a morte física; mas ainda é mais valiosa a transformação moral e libertação dos 

instintos animais, que livram o ser da roda indesejável das encarnações expiatórias. 

Indubitavelmente, é grande tolice o homem saber da existência do Paraíso e nada fazer para 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

33 

habitá-lo! O fenômeno psíquico demonstra características da revelação, mas não é processo 

fundamental para melhorar a evolução da alma.  

 O Espiritismo afiniza-se bastante com o Cristianismo, principalmente, pela mesma 

finalidade doutrinária de transformar o homem animalizado em cidadão angélico. Os 

fenômenos espetaculares, embora impressionem, não transformam sentimentos maus em 

virtudes sublimes, nem as paixões violentas em afagos da alma. Isso só é possível através 

da renovação moral no santuário silencioso do ser!  

 

 Aliás, Jesus, o mais elevado instrutor da Terra, só prometeu fenômenos aos homens, 

depois de eles alcançarem a redenção espiritual. Em verdade, o homem evangelizado 

também é um fenômeno. Por isso, o Amado Mestre não fez milagres derrogando as leis do 

mundo, pois Ele era, acima de tudo, um sublime instrutor de almas! Jamais se prestou à 

condição de prestidigitador promovendo espetáculos incomuns às multidões supersticiosas.  

 

 

 PERGUNTA: O Espiritismo, porventura, também é uma religião?  

 RAMATÍS: Depende do que realmente considerais religião, pois o Espiritismo 

não é mais uma seita que se particularize entre os diversos tipos de associações religiosas 

do mundo. Contudo, é “Religião”, na acepção do vocábulo “re-ligare”, processo ou meio de 

religar o espírito do homem à Consciência Cósmica de Deus. Sua função é dinamizar o 

“quantum” energético da centelha espiritual que domina em sua intimidade, fazendo-a 

aflorar cada vez mais à superfície da transitória personalidade humana; e assim 

consolidando a individualidade eterna do ser consciente de existir no Universo! Não é 

movimento destinado a reunir homens e incentivá-los à adoração de Deus sob um aspecto 

particularizado; nem se distingue por cerimônias em templos, dogmas, compromissos ou 

posturas peculiares a estatutos religiosos. É norma de vida do Espírito encarnado, 

induzindo-o a libertar-se, o mais cedo possível, da animalidade que o prende aos ciclos 

encarnatórios nos mundos planetários. Mas tudo isso será exercido com um "estado" de 

espírito no homem, sem limitações, preconceitos, obrigações ou exigências aos seus fiéis e 

adeptos. O esforço da criatura em "religar-se" o mais cedo possível com o Pai, deve ser 

espontâneo ou voluntário. Jamais obrigatoriamente, pois isso lhe tiraria o mérito da ação. 

As cerimônias, os ritos, os símbolos, as distinções hierárquicas que tanto impressionam os 

sentidos humanos, são recursos ou exterioridades, que podem identificar conjuntos de 

crentes praticando cultos religiosos simpáticos entre si, mas não provam estar presente o 

verdadeiro sentido da Religião. Em conseqüência, Religião é o esforço que a criatura 

empreende no sentido de maior sintonia com Deus, o que é perfeitamente compatível com 

o Espiritismo, cuja doutrina não pretende competir com as seitas religiosas do mundo, mas 

apenas esclarecer os homens independentemente de quaisquer compromissos devocionais. 

A verdadeira religião não possui barreiras, não tem cor local ou limitações doutrinárias, 

pois abrange todas as criaturas que vivem dentro de uma norma ou esquema semelhante de 

entendimento espiritual. É uma atividade legitimamente espiritual, que universaliza o 

Espírito, aprimora a mente e sensibiliza o coração' através de maior compreensão das Leis 

da Vida e de Deus! 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

34 

 PERGUNTA: Dizeis que a verdadeira religião vem do vocábulo "religare" e 

tem por função precípua "religar" o espírito do homem ao Espírito de Deus. Porventura, 

nós não somos "ligados" com Deus mediante os atributos que Dele possuímos, embora 

em grau infinitamente pequeno? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, todas as criaturas constituem-se de centelhas 

emanadas de uma só Fonte Divina; e, portanto, mantêm-se indestrutivelmente ligadas com 

Deus. No entanto, ser a substância de algo é uma coisa e ter a consciência disso é outra! 

Todos os homens estão ligados a Deus porque sua contextura fundamental é emanação 

Dele; porém, como o espírito surge ignorante e inconsciente, embora esteja ligado ao Pai 

que' o criou, todo o esforço que ele executa no sentido de ampliar sua consciência e 

abranger maior amplitude da Consciência Cósmica de Deus, é um processo "religioso" de 

"religar-se"! O espírito já está ligado a Deus pela circunstância de ser criação Dele, mas 

depois procura a sua "religação" pelo desenvolvimento da consciência. 

 Deste modo, o Espiritismo também é uma Religião, como é todo o movimento 

destinado a desenvolver a consciência espiritual do ser. Mas nada tem a ver com as 

organizações sectaristas religiosas, que possuem métodos exclusivos e dogmáticos para os 

seus cultos e adorações ao Pai. Através do Espiritismo o homem aprende que esse 

"religamento" ao Criador deverá se efetuar através de obras, feitos e auto-evangelização, 

em vez de sua escravidão a credos, crenças, adorações, compromissos, cerimônias ou 

dogmas! 

 

 

 PERGUNTA: Considerais, então, que o Espiritismo é realmente o 

Cristianismo Redivivo? 

 RAMATÍS: O Espiritismo é a. revivência do Cristianismo, tanto pela sua 

doutrina moral quanto à elevação do homem, como por sua mensagem consoladora 

prometida por Jesus. Ademais, Allan Kardec levantou corajosamente a ponta do "Véu de 

Ísis", popularizou os ensinamentos e as práticas iniciáticas, que antigamente só eram 

permissíveis nas iniciações ocultas aos discípulos eruditos. As antigas práticas mediúnicas 

e complexas desses santuários foram simplificadas em preceitos claros e lógicos, através de 

obras didáticas aos médiuns estudiosos e interessados no seu progresso espiritual sensato e 

fora dos perigos do empirismo improdutivo. As vésperas do "Terceiro Milênio" ou do 

"Milênio do Mentalismo", a doutrina espírita é um curso espiritual valioso para o homem 

libertar-se dos dogmas opressivos, das práticas supersticiosas, das descrenças infantis e 

ampliar sua consciência para a realidade do "Eu Superior". 

 Através da singeleza do Espiritismo, o homem comum ficou ciente dos valores 

espirituais adormecidos em sua própria alma; e já pode orientar-se para uma compostura 

moral superior no mundo físico até conseguir o seu passaporte para o ingresso definitivo no 

seio da humanidade angélica. Ademais, os postulados espíritas não devem ser confundidos 

com os princípios de seitas exclusivistas, ou isolacionistas. Realmente, eles interpretam à 

luz do século XX os próprios ensinamentos do Cristianismo de Jesus, como o fermento 

divino ativando a vivência do meio onde atua. Não compete ao Espiritismo atear contendas 

religiosas ou exacerbar os fanatismos humanos; também não lhe cumpre qualquer 

defensiva ortodoxa ou separativista nas competições religiosas do mundo. É movimento 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

35 

filosófico espiritual de disciplina científica mas, acima de tudo, orientação moral da alma 

subvertida na senda das ilusões do mundo carnal! 

 

 

 PERGUNTA: Por que as religiões não puderam cumprir sua missão de 

esclarecimento sobre os homens? 

 RAMATÍS: As religiões, como o Catolicismo, Mosaísmo, Hinduísmo, 

Confucionismo, Protestantismo, Budismo e outros movimentos hierárquicos, similares, 

perderam o contato iniciático com a pureza da fonte em que se inspiraram. Comumente, 

aliaram-se aos poderes do mundo de César, tisnando a simplicidade iniciática no jogo 

perigoso das especulações políticas e na posse dos bens temporais. Atualmente, inúmeros 

sacerdotes católicos, que haviam fugido do mundo profano para a segregação dos 

conventos, mosteiros ou seminários, depois de liberados desse isolamento, eis que retomam 

à esfera pública para conquistar uma cadeira de deputado, senador ou vereador. 

 Assim, de principio, eles renunciam ao mundo profano e aos deveres do cidadão 

comum, recolhendo-se voluntariamente à vida monástica; mais tarde, voltam a competir 

com o poder temporal público num desmentido à sua anterior renúncia. Eleitos para 

divulgarem os bens do Cristo, depois competem para conquistar as gloríolas políticas da 

vida efêmera do mundo material! 

 Essas disposições contraditórias de renúncia e competição profanas, próprias dos 

lideres de algumas religiões do mundo, terminam lançando a desconfiança nos próprios 

fiéis e enfraquecendo-lhes o interesse espiritual. Antigamente, os sacerdotes eram 

considerados os procuradores da Divindade, sendo-lhes vedados os negócios subalternos da 

existência profana. Significavam os emissários de um mundo superior e liberto das 

inferioridades e paixões próprias da vida terrena, sem rebaixar-se aos mesmos desejos, 

objetivos e cobiças comuns. No entanto, a religião falhou redondamente na sua missão 

salvacionista e educativa do homem, porque além das contrafações dos seus representantes, 

ainda pontifica as mesmas fantasias bíblicas, nega a reencarnação e impõe dogmas que 

lançam a desconfiança ao mais inculto ginasiano! (1) 

 
 (1) Aliás, no Brasil é muito comum as obras escritas por padres solteiros, que pontificam 
expondo regras de como criar filhos, viver conjugalmente, atender aos problemas nevrálgicos do 
sexo, ou perigos do divórcio. Paradoxalmente, enquanto no seio das igrejas pregam as mais 
ingênuas fantasias decalca das da Bíblia, arvoram-se em sábios nos problemas mais severos da 
humanidade.  
 

 Enquanto os satélites rodam em torno da Terra, os submarinos atômicos rompem as 

calotas polares e a Ciência substitui rins ou corações combalidos, os sacerdotes católicos e 

pastores protestantes ainda pregam seriamente a subida de Elias ao céu, num carro de fogo, 

de Habacuc pelos cabelos, enquanto Jesus e Maria ascensionaram em corpo físico. 

 

 

 PERGUNTA: Considerando-se que as religiões de diversos povos falharam 

na missão de esclarecimento espiritual da humanidade, em virtude de sua adesão aos 

poderes políticos e temporais do mundo profano, porventura isso também não poderá 

acontecer ao Espiritismo? 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

36 

 RAMATÍS: Sem dúvida, nem todos os espíritas e médiuns cumprem 

rigorosamente os princípios superiores da doutrina, pois alguns também se desorientam 

devotando-se ao mundo de César e olvidando o mundo do Cristo! No entanto, a segurança 

do Espiritismo fundamenta-se na sua libertação radical dos cultos externos, dogmas, 

compromissos, símbolos, rituais, adorações ou cerimônias complexas, que satisfazem os 

crentes quanto à sua obrigação externa, mas não lhes transforma o espírito. Aliás, Allan 

Kardec pregou mui sensatamente que "conhece-se o espírita pela sua transformação moral 

incessante". Os adeptos das igrejas do culto externo precisam de sacerdotes, pastores, 

lideres, adeptos, mestres, swamis, ou rabinos, que lhes proporcionam os meios de 

cumprirem suas obrigações religiosas habituais. 

 Essas igrejas socorrem-se dos recursos mais exóticos e pitorescos do mundo 

profano, que deforma a sua significação espiritual para atrair as multidões ainda 

impressionáveis pelos sentidos físicos. São procissões e encontros de imagens 

dramatizadas, introdução de ritmos modernos nos ofícios religiosos, que aumentam a 

quantidade de crentes, mas também sacrifica bastante o grau de qualidade espiritual! O 

culto externo requer, também, uma espécie de propaganda dirigida, com "slogans" 

sugestivos e recursos da radiofonia, televisão, teatro e cinema, à semelhança dos recursos 

profanos. E os fiéis então se julgam dispensados de outra,s obrigações íntimas para com a 

sua igreja, porque freqüentam o santuário e atendem aos sacerdotes em todas as 

festividades e conclamações cerimoniais dos dias santificados. Em conseqüência, grande 

parte do ensinamento do "homem interno" foi sacrificado pela cerimônia exterior, e os 

católicos, principalmente, consideram-se quites com os seus deveres religiosos tão-somente 

pela sua disciplinada freqüência ao templo! 

 Mas a doutrina espírita, cuja principal atividade é o "culto interno do espírito", não 

pode admitir qualquer abastardamento, mistificação ou contradição moral de seus adeptos, 

porque isso, os coloca à margem pelos próprios simpatizantes, discípulos ou orienta dores. 

Ninguém mais confia nos empreendimentos espiritistas dos espíritas facciosos e os deixam 

a sós com suas imprudências censuráveis, porque não é. a cerimônia, a liturgia, o ritual ou a 

freqüência incessante à igreja o motivo essencial da doutrina, mas, acima de tudo, a 

autenticidade do critério moral e a atividade escrupulosa. No seio do Espiritismo 

codificado, os negociadores, mistificadores ou vaidosos, tresmalham-se entre os espíritos 

sadios. Eles então se constituem em movimentos à parte, anômalos e excêntricos, que não 

inspiram confiança e não gozam de chancela espiritista. Ficam na marginalidade, malgrado 

se esforcem para corresponder às exigências salutares da maioria.  

 

 

 PERGUNTA: Porventura, não se poderia julgar que o Espiritismo, sendo 

movimento de sentido universalista, às vezes também censura outros credos, embora não 

seja uma seita a competir com as demais religiões? 

 RAMATÍS: A verdade é simples. Cada religião ou doutrina espiritualista 

viceja e atende a um determinado coeficiente de adeptos durante certo tempo, até lhes 

saturar o entendimento. O Cristianismo substituiu o Judaísmo e o Catolicismo é o 

Cristianismo já deformado em sua fórmula iniciática, simples e direta ao espírito do 

homem! O Espiritismo, no entanto, é um novo esforço empreendido pelo Alto no sentido 

de recuperar a simplicidade do Cristianismo sem o atravancamento de dogmas, liturgias e 

cerimoniais fatigantes. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

37 

 Em conseqüência, assim como o Cristianismo superou o Mosaísmo e o 

Protestantismo protestou contra o Catolicismo na sua exuberância formalística e cerimonial 

luxuoso, o Espiritismo vem divulgar a imortalidade e os deveres da alma, dispensando as 

fórmulas arcaicas e improdutivas das religiões sectárias. É movimento conciliador da 

necessidade espiritual e mental do homem do século XX, em sintonia com o avanço 

apressado da Ciência humana no campo das energias do próprio mundo oculto. Alicerçado 

no Evangelho de Jesus para orientar o homem na sua conduta moral e na Ciência que 

projeta e garante a estabilidade e o progresso da existência material, o Espiritismo ainda 

subsistirá por muitos milênios, embora se possa corrigir alguns postulados futuramente 

inadequados ou obsoletos às novas formas de vida! Dispensando a roupagem misteriosa 

dos símbolos, dogmas e fantasias próprias de várias religiões do mundo, a doutrina espírita 

também evita o prosaísmo de mobilizar os recursos transitórios da matéria, para valorizar 

as qualidades eternas do Espírito imortal! 

 Aliás, o Espiritismo, como doutrina universalista, não pretende guerrear a Igreja 

Católica e demais religiões, que ainda cumprem a sua missão digna junto à humanidade 

invigilante. No entanto é obrigado a esclarecer aos seus adeptos de que não cultua dogmas, 

superstições pagãs, fantasias bíblicas ou liturgias e pompa. O seu movimento admite e 

conjuga-se a todos os empreendimentos da Ciência Acadêmica e descobertas de novos 

valores progressistas do mundo. Deste modo, recusa-se a acrescentar aos seus postulados 

doutrinários a bagagem das crenças supersticiosas do passado, pulverizadas pelas 

comprovações científicas do vosso mundo atual. 

 

 

 PERGUNTA: E qual seria a função de religiosidade do Espiritismo, em 

nossa época? 

 RAMATÍS: Os mentores da Terra, na atualidade, buscam entre os "muitos 

chamados e poucos escolhidos", os colaboradores ativos e corajosos, que possam atender 

ao serviço religioso do Cristo à luz do dia, em favor da humanidade. Porém, essa tarefa 

inadiável não pode ser exercida só em "momentos religiosos" dentro das igrejas ou sob 

"compromissos iniciáticos" nas confrarias esotéricas; nem apenas em "momentos de 

meditação", nas lojas teosóficas, nas disciplinas ou pesquisas dos agrupamentos rosacruzes, 

ou, ainda, nas reuniões fraternas dos esoteristas. 

 O mundo conturbado exige, cada vez mais, que os sadios de espírito e entendidos da 

imortalidade cooperem incessantemente em todos os momentos da existência humana e 

principalmente fora dos templos e das confrarias iniciáticas. Os verdadeiros servidores do 

próximo hoje dão tudo o que possuem de talento experiência e realização espiritual na vida 

em comum com os demais irmãos de jornada terrena. Eis por que o médium, hoje, é uma 

figura em constante atividade, a mover-se por todos os cantos da cidade a fim de consolar, 

aliviar dores ou solucionar problemas angustiosos no seio de quaisquer famílias. 

Indubitavelmente, ele terá de viver existência regrada, conduta sadia e impecável no 

contato com os demais seres, pois embora seja um cidadão comum do mundo, é, também, o 

sacerdote sem paramentos, que oficia a religião do Amor do Cristo! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

38 

Capítulo 3 

 

O Espiritismo e o Evangelho 

 
 

 PERGUNTA: Por que Allan Kardec fundamentou a doutrina espírita sobre o 

Evangelho de Jesus, quando dizia tratar-se de doutrina filosófica e científica?  

 RAMATÍS: O Espiritismo é doutrina completamente liberta de quaisquer ritos, 

devoções, hierarquias, símbolos e idolatrias, pois Allan Kardec preocupou-se em evitar que 

os postulados da codificação pudessem se abastardar, no futuro, devido à divergência de 

interpretações pessoais. Os ensinamentos espíritas vão diretos ao entendimento do homem, 

sem o enigma dos dogmas peculiares das seitas religiosas. Tudo é claro e fácil; não há 

vocabulário iniciático, mistérios ou símbolos que exijam pesquisas demoradas e análise 

profunda para suas interpretações.  

 O codificador sempre considerou o Espiritismo como Religião, mas num sentido 

filosófico (e não de seita), cuja doutrina é de confraternização e comunhão de pensamentos 

sobre as próprias leis da Natureza. As reuniões espíritas devem realizar-se com 

recolhimento e o devido respeito por ideais tão valiosos e sublimes, como crer em Deus, na 

imortalidade da alma, na retificação espiritual através da reencarnação, na ventura humana, 

na igualdade de justiça, na prática da caridade e no exercício incondicional do Bem. (1)  

 
 (1) Idéias contidas no discurso de Allan Kardec, pronunciado na Sociedade Parisiense, em 
1º de novembro de 1868.  
 

 Em conseqüência, o Espiritismo é realmente doutrina de “sentido religioso”, uma 

iniciativa sensata para “religar” a criatura ao Criador através do processo mais digno do 

Espírito imortal. Além de doutrina filosófica e afim à Ciência do mundo, também prega o 

culto religioso na sublime  

intimidade das criaturas para maior aproximação do Criador! Allan Kardec reconheceu que 

não havia Código Moral mais avançado e eletivo aos propósitos do Espiritismo do que o 

Evangelho de Jesus.  

 

 

 PERGUNTA: Quais foram os principais motivos que fizeram Allan Kardec 

preferir o Evangelho de Jesus para fundamentar a moral de sua doutrina?  

 RAMATÍS: Em primeiro lugar, porque os ensinamentos de Jesus, assim como 

os postulados espíritas, são simples e destituídos de fórmulas ou símbolos complicados. 

Ademais, Jesus não exigia que os homens se tornassem santos ou heróis sob a influência 

imediata de suas palavras. Ele ensinava os predicados do Céu no seio da vida em comum, 

nas ruas, nas estradas, nos campos, nos lares ou à beira das praias! O Mestre preferiu 

conviver entre o povo aflito e sofredor e que pedia consolações, em vez de interessar-se 

pelos poderes políticos ou complicações religiosas do mundo. Suas máximas eram simples, 

compreensivas e fluíam diretamente para o coração dos homens, através de recomendações 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

39 

inesquecíveis como “Ama ao próximo como a ti mesmo”, “Faze aos outros o que queres 

que te façam”, “Quem se humilha será exaltado” ou “Cada um colhe conforme suas obras”.  

 Jamais outro Código Moral tão sublime poderia fundamentar o Espiritismo, cuja 

doutrina também é um modelo de simplicidade, lógica e libertação. A verdade é que 

nenhuma moral ensinada pelos espíritos poderia se comparar com a prédica evangélica que 

Jesus expôs aos terrícolas. Allan Kardec, mais uma vez, comprovou a sua elevada missão 

entre os homens quando escolheu o Evangelho de Jesus para orientar as atividades 

espíritas.  

 

 

 PERGUNTA: Os católicos e reformistas contestam o fato de o Espiritismo 

interpretar o Evangelho a seu modo, e apenas o consideram mais um competidor na 

discussão milenária das seitas religiosas sobre as atividades de Jesus!  

 RAMATÍS: Jamais a doutrina espírita pretende isolar-se na esfera dogmática 

religiosa de interpretação exclusiva do Evangelho de Jesus, nem usá-lo como garantia de 

pontos de vista pessoais. Aliás, o Espiritismo já se consagrou por cem anos de atividades 

doutrinárias e realizações benfeitoras, sem qualquer imposição religiosa ou conluios 

políticos com os poderes do mundo de César. Também não segue os ensinamentos de Jesus 

apenas como dogmas ou princípios estáticos no tempo, mas os divulga entre os homens 

pela força dinâmica do que Jesus viveu do berço à cruz! É o Cristo vivo, cujo calvário e 

crucificação foram lições imorredouras de renúncia, perdão e amor aos homens! O 

Espiritismo não discute nem faz interpolações pessoais do que Jesus “disse”, ou o que ele 

“teria dito”; basta-lhe o sacrifício de sua vida cumprindo integralmente todo o bem que 

ensinou aos homens.  

 

 

 PERGUNTA: Qual o sentido mais íntimo do Evangelho com a doutrina 

espírita? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, o principal objetivo da doutrina espírita é a redenção 

dos espíritos através de uma realização consciente e contínua, sem aguardar o milagre da 

santidade instantânea. O espírita deve interessar-se profundamente pelo seu próprio 

aperfeiçoamento, independente de confiar somente nos ensinamentos dos mestres ou 

doutrinadores. Não basta a convicção na imortalidade da alma, mas principalmente a 

conversão à moral superior do Cristo! 

 Em conseqüência, nenhum Código Moral ou Tratado do Espírito Imortal pode ser 

mais eletivo à educação e libertação do espírita, do que o Evangelho de Jesus, cujos 

ensinamentos são absolutamente desapegados de quaisquer mistérios ou complexidades. 

Daí a sua afinidade com o Espiritismo, que também é destituído de liturgias, dogmas e 

"tabus". 

 Não se trata de um conjunto de preceitos para uso alheio, pois eles foram caldeados 

na vivência pessoal do seu próprio autor! Jesus não estabeleceu um culto ostensivo a Deus, 

n.em pregou às multidões o poder e a outorga divina de sacerdotes, mas foi muito claro ao 

dizer: "Quem quiser salvar-se, pegue de sua cruz e siga-me!" Foi o convite direto e pessoal 

a cada homem em sua natureza física e capacidade espiritual! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

40 

 Ademais, deu um toque divino em todas as situações e condições humanas infelizes, 

operando o milagre admirável de transformar angústias, fracassos e desesperos em forças 

vitais para o caminho do céu! Descerrou aos olhos dos homens uma nova era e transformou 

dores em bênçãos, vicissitudes em lições renovadoras, choros, sofrimentos e aflições em 

bem-aventuranças eternas! Em vez de menosprezar a vida física como um fardo indesejável 

ou aconselhar a fuga do mundo para a mística da adoração, ensinou o valor sacratíssimo do 

corpo carnal como instrumento necessário e imprescindível para o aperfeiçoamento da 

alma! Nenhum suspiro, nenhuma lágrima ou dor será perdida ante a magnanimidade do 

Senhor da Vida! 

 Evidentemente, há perfeita sintonia moral e espiritual em ambos os casos; 

Espiritismo e Evangelho! Ambos pedem a redenção humana e ambos valorizam a vida 

humana como ensejo educativo e não apenas condição expiatória ou apenas sofredora! 

 

 

 PERGUNTA: Como percebermos que a ação do Evangelho através do 

Espiritismo não se impregna das particularidades da própria doutrina espírita?  

 RAMATÍS: O principal papel do Espiritismo é o de revelar antecipadamente, 

aos homens de hoje, as condições superiores da vida futura. Apresenta, portanto, o esquema 

da ação humana do porvir com os postulados morais a serem admitidos hoje pelos homens. 

Há de influir em todas as atividades, expondo roteiros sadios de vida superior; não como 

doutrina estática, de culto e sistema religioso particularizado, porém, vivência 

incondicional nas relações da vida em comum. 

 O Espiritismo, portanto, é lâmpada destinada a iluminar a humanidade; e o 

Evangelho é a Luz que o alimenta nesse desiderato superior. Mas não é o homem que deve 

aguardar a aproximação do Evangelho; porém, buscá-lo pelo exercício constante dos 

preceitos que ali estabelecem a norma da vida superior. O Evangelho é fonte criadora de 

homens incomuns; justos e não fortes, altruístas e não egoístas, humildes e não exaltados, 

ternos e não cruéis, pacíficos e não belicosos! Será o reino de homens santos ou de gigantes 

vencedores de suas próprias paixões, componentes de uma civilização de aristocracia 

espiritual, onde os brasões mais nobres não ostentam as armas da morte, mas trazem a 

insígnia da vida eterna e do Amor do Cristo! 

 Todos os problemas do mundo serão solucionados sob a lei aferidora do Evangelho, 

na vida fecunda e sublime de homens que se alimentam sob o amor fraterno do Divino 

Mestre! 

 

 

 PERGUNTA: Não basta o Evangelho por si, como um Código Moral 

superior para a humanidade terrícola? Ainda seria necessário o Espiritismo divulgá-lo 

através de suas atividades doutrinárias? 

 RAMATÍS: A doutrina espírita, pelo seu alto quilate moral de função 

libertadora, só pode ser intérprete de outra mensagem de maior valor, como é o Evangelho. 

Sem culto externo, sem hierarquia sacerdotal e protegendo-se como doutrina universalista, 

é óbvio que lhe cabe disseminar entre os seus adeptos os ensinamentos do Mestre Jesus, 

escoimados das deturpações próprias dos homens, que costumam regular as atividades 

religiosas conforme seus interesses pessoais. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

41 

 

 PERGUNTA: Mas há espíritas que sobrepõem o esclarecimento científico da 

doutrina antes do compungimento da pregação religiosa. Criticam a divulgação de um 

Evangelho excessivamente choroso, mas improdutivo! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Realmente, há excesso de melodrama e de exortação lacrimosa de 

certos evangelizadores espíritas, sem proveito para a transformação espiritual positiva do 

homem. Evangelizar, na verdade, não é apenas exposição de conceitos e parábolas através 

de suspiros, palavras trêmulas e expressões compungidas, cousa mais própria das antigas 

tragédias gregas. 

 Há doutrinadores espíritas que se empolgam pelas próprias emoções, deslumbrados 

pelo efeito "pirotécnico" de sua oratória ao público. Aqui no Espaço, muitos sermonistas e 

pregadores famosos das mais variadas seitas religiosas vivem em estado de penúria, pois 

confundiram sua própria exaltação pessoal com a simplicidade e a magia eloqüente do 

Evangelho! Do alto dos púlpitos, das tribunas, dos estrados de instituições religiosas ou 

espiritualistas, eles fascinaram, comoveram, impressionaram e hipnotizaram o público pela 

sua eloqüência, memorização fabulosa e erudição incomuns do conhecimento do texto do 

Evangelho de Jesus! 

 Sem dúvida, exaltaram de modo altiloqüente a grandiosidade, o poder e a força do 

Evangelho, em verdadeiros desafios de oratórias e criticas a adversários obstinados. 

Encerravam suas prédicas e sermões sob a apoteose das multidões; o público sentia-se 

pigmeu diante de tais gigantes da palavra pródiga de metáforas, rendilhados e enfeites 

literários do mundo transitório, cuja altiloqüência verbal exaltava e enaltecia a singela e 

tranqüila palestra do Mestre Jesus. 

 Oradores incomuns, eles passaram pela Terra como meteoros fulgentes, trazendo na 

cauda o acervo de palavras e frases rebuscadas! No entanto, estavam ainda apegados à 

personalidade humana e bastante preocupados com o julgamento do público a respeito do 

seu talento e de sua arte. Muitas vezes sacrificavam a claridade e singeleza dos textos 

evangélicos, asfixiando-os sob a torrente de adjetivos brilhantes! As antologias do mundo 

ainda divulgam em páginas sedutoras o cântico oratório de alguns desses famosos oradores, 

destacando-lhes a erudição e o poder hipnótico da palavra. Há citações de personalidade 

absorvente, arte das filigranas e altiloqüência incomum, mas pouco se diz do conteúdo 

libertador do Evangelho! Os ensinamentos do amoroso Jesus, então, lhes serviu de 

trampolim para firmar a gloríola humana. 

 Indubitavelmente, há razões para alguns espíritas científicos deplorarem o 

compungimento lacrimoso de certos evangelizadores, mais preocupados com a feição 

religiosa da doutrina e sacrificando o esclarecimento que dispensa a poesia, mas requer a 

atenção. Conforme conceituou o próprio Allan Kardec, o "Espiritismo será científico ou 

não sobreviverá"! Em conseqüência, é verdadeira tolice tentar-se reproduzir com os 

enfeites do mundo transitório, aquilo que Jesus disse de modo tão natural e simples, assim 

como as caixas de veludo não aumentam o valor das jóias preciosas! 

 Não é preciso incutir, no público ouvinte, algo além das mensagens de redenção e 

esperança espiritual libertadora, que Jesus expôs de modo singelo, mas convincente, no seu 

admirável Evangelho. A propaganda eloqüente não torna o diamante mais valioso, porque a 

sua valiosidade já é consagrada na escala dos metais preciosos. O Evangelho, como método 

de vida sublime e regra do mundo angélico, é de quilate tão superior, que a mais vasta 

erudição e eloqüência humana jamais poderia acrescentar-lhe qualquer novo valor. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

42 

 Ninguém se evangeliza prematuramente pelo toque galvanizante dos oradores 

incomuns, embora donos da palavra escorreita., poética e sedutora. É mais convincente a 

moral e os exemplos pessoais do orador que propaga o Evangelho, do que a sua erudição e 

eloqüência sobre o público. Um gesto de irritação ou sarcasmo, palavras de crítica 

antifraterna ou desatenção, podem lançar a desconfiança sobre o orador mais famoso. 

Porém, a benevolência, a exortação amiga e a palavra simples, o respeito e o bom 

julgamento, atraem e inspiram confiança no pior orador do mundo. 

 Auto-evangelização não se apregoa aos gritos estentóricos, teatralidades e 

altiloqüência. das explosões emotivas! Que se pode acrescentar de mais valioso pelos 

recursos da erudição do mundo aos conceitos indestrutíveis e fáceis de se compreender, 

como o "Amai-vos uns aos outros, como eu vos amo", ou "Fazei aos outros o que quereis 

que vos façam"? Ninguém pode acrescentar ou deslocar uma vírgula nessas sentenças de 

libertação espiritual, pois Jesus, o seu Autor, o mais sábio dos homens, as. ensinava sem os 

gestos da oratória brilhante e superficial do mundo. 

 

 

 PERGUNTA: Ouvimos famoso orador sacro protestar, em veemente sermão, 

que Allan Kardec cometeu censurável sacrilégio ao conjugar o Evangelho de Jesus à 

doutrina espírita! Que dizeis? 

 

 RAMATÍS: Aliás, foi o próprio Kardec quem assegurou, num conceito 

definitivo, que "o Espiritismo não traz moral diferente da de Jesus". Isso implica em 

enorme responsabilidade ao codificador e seus adeptos espíritas, porquanto não é a doutrina 

espírita que estatui uma moral superior, mas desde o seu ponto de partida já se submete de 

modo incondicional aos preceitos morais evangélicos do Mestre Jesus! Em conseqüência, 

Kardec subordinou a pesquisa e o saber do espírita à precípua condição de sua moral 

orientada pelo próprio Cristo-Jesus. Louvavelmente inspirado, ele compreendeu que não 

bastaria somente o conhecimento ou a cultura do mundo para se conseguir a metamorfose 

do espírito humano, porém isso dependeria fundamentalmente de sua iluminação moral! 

 Quando elaborou o "Evangelho Segundo o Espiritismo", era sua intenção esclarecer 

os espíritas mais propriamente quanto à substância moral do Evangelho de Jesus e menos 

quanto a uma interpretação compungida ou de exagerado misticismo. Kardec expôs os 

ensinamentos do Divino Mestre como um "Código Moral" para ser vivido fora de 

discussões e interpretações pessoais baseadas na frialdade da letra. Acima dos sofismas, da 

dialética discutível, da cronologia dos acontecimentos e dos aspectos psicológicos de raça 

ou credo, ele preocupou-se fundamentalmente com a força positiva e moral que os ensinos 

de Jesus deveriam exercer no homem! Em vez de adotar o Evangelho como repositório de 

"fé" ou "mística" para uso exclusivamente religioso, preferiu-o para orientar o homem na 

vida profana! 

 Jamais o codificador cometeu qualquer heresia, ao conjugar o Evangelho como 

disciplina moral dos espíritas, pois não destorceu nenhum preceito sob qualquer 

interpretação pessoal, não discutiu a configuração nem o maciço das fórmulas evangélicas. 

Extraiu o espírito do ensinamento cristão para oferecê-lo limpidamente ao entendimento 

dos homens de boa vontade! Espírito sensato e humilde, Allan Kardec preferiu o jugo 

suave do Evangelho de Jesus para consolidar o "Código da Moral Espírita", em vez de 

compor um acervo de máximas ou preceitos morais brilhantes e selecionados pelo seu alto 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

43 

nível intelectual, mas provavelmente sem a força redentora e já consagrada pelo sacrifício 

messiânico do Mestre na .cruz! O Evangelho era o intermediário do Alto, indiscutível pelos 

homens e estatuído para o bem da humanidade! Criticar o espírito do Evangelho seria a 

própria estigmatização de imoral! 

 Ainda nesse caso, o codificador também rejeitou toda fonte religiosa e moral do 

espiritualismo do Oriente, para adjudicar ao Espiritismo somente a essência do 

Cristianismo divulgado pelos apóstolos e consolidada pelo sangue dos mártires cristãos. 

Embora o Espiritismo assente suas bases na revelação exposta pelas filosofias do Oriente, 

Allan Kardec abandonou a ética dos Vedas, o conteúdo moral convincente de Buda, as 

regras disciplinadoras de Krishna, os preceitos severos de Zoroastro ou filosóficos de 

Confúcio, preferindo a singeleza dos ensinamentos vividos por Jesus e perfeitamente 

eletivos à simplicidade e clareza da doutrina espírita. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

44 

Capítulo 4 
 

 

O Espiritismo e o Catolicismo 

 
 

 PERGUNTA: Qual a diferença mais pronunciada entre Catolicismo e 

Espiritismo?  

 RAMATÍS: O Espiritismo é doutrina que se divulga preservando a pureza 

iniciática do Cristianismo, pois não está grampeado a quaisquer ritos, símbolos, insígnias, 

idolatrias ou dogmas. Sua atividade é singela e destituída de qualquer cerimônia que 

desperdice o tempo dos seus adeptos. Procura seguir a mesma diretriz iniciática das 

reuniões simples do Mestre Jesus e seus apóstolos.  

 O Catolicismo, no entanto, embora com seus postulados inspirados também no 

Cristianismo, tornou-se uma organização religiosa regida por extensa hierarquia sacerdotal, 

sob o comando do Papa, sediado em Roma. E para atrair e impressionar as massas, adotou 

nos seus templos um cerimonial de pomposa e complicada liturgia.  

 

 

 PERGUNTA: O Catolicismo teria falhado na sua missão religiosa?  

 RAMATÍS: Graças à Igreja Católica, a figura do inolvidável Mestre Jesus 

permaneceu viva, sempre em destaque, na mente humana, até o século atual. Embora tenha 

abandonado a singeleza e a naturalidade dos tempos apostólicos, devemos ao Catolicismo a 

mensagem fundamental do Cristianismo.  

 Não pretendemos julgar os erros da Igreja Católica, pois tais equívocos são frutos 

da imperfeição humana. E não devemos esquecer as figuras consagradas de Francisco de 

Assis, Vicente de Paula, Teresinha de Jesus, Dom Bosco, Padre Damião, Antônio de Pádua 

e outros missionários, que tanto valorizaram o Cristianismo através dos preceitos católicos.  

 O Catolicismo falhou na sua missão espiritual, desde que fez conchavos com a 

política do mundo, visando enfeixar o poder material. Foram propósitos obscuros em que a 

Igreja Católica Romana aliou-se aos reis e aos poderosos, liderando movimentos tristes 

como a Inquisição, num flagrante desmentido à ideologia espiritual do Cristo.  

 Não se pode censurar toda a comunidade católica, pois ela também iluminou o 

mundo inspirando atos sublimes através de seus sacerdotes e frades crísticos. Muitas vezes, 

bispos e sacerdotes, dignificados por uma conduta superior, rebelaram-se, preferindo a 

excomunhão em vez de abdicarem a favor de bulas e decisões, que dariam poderes à Igreja, 

mas desmentiriam o “reino do Cristo”! A Igreja teria se esfacelado, caso não abrandasse a 

sua reação entre os dominadores do mundo e conquistadores da época, numa luta épica pela 

sobrevivência, principalmente durante as  

invasões em seus domínios.  

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

45 

 PERGUNTA: Poderíamos admitir que o Espiritismo diverge do Catolicismo, 

principalmente porque não admite ritualismos, pompas, hierarquia sacerdotal, 

adorações idólatras e outros movimentos religiosos?  

 RAMATÍS: A doutrina espírita não foi codificada para contrariar e criticar as 

atividades da Igreja Católica, como um novo censor religioso na face do orbe. O 

Espiritismo é atividade espiritualista, que surgiu no momento psicológico de o homem 

entender a existência das forças ocultas do mundo e compreendê-las através do próprio 

avanço científico. Inúmeras descobertas da Ciência atual existem desde a formação do 

mundo; porém, estavam habilmente veladas pela simbologia tradicional dos templos, 

confrarias iniciáticas ou pela complicada terminologia da magia dos alquimistas.  

 O Espiritismo veio revelar o mundo oculto sem essas complexas alegorias e 

explicar tudo de maneira fácil, clara e sem superstições. Daí o motivo por que rejeita 

dogmas, simbologias exóticas ou cerimoniais complexos, sem preocupação de censurar a 

Igreja Católica, que ainda precisa de tais recursos para incentivar os fiéis muito presos às 

coisas do espírito, e menos ao espírito das coisas!  

 Ademais, as seitas religiosas e os movimentos reformistas, que divergem e 

contrariam a própria fonte católica em sua origem, nascem, crescem e desaparecem, depois 

de atenderem a determinados grupos de crentes eletivos à sua composição doutrinária. É o 

caso do Protestantismo, que rebelou-se contra a Igreja Católica através de Martinho Lutero, 

mas também subdividiu-se em dezenas de outras ramificações, dispersas pelo mundo, em 

agressiva competição religiosa.  

 

 

 PERGUNTA: Ainda se justifica a existência da Igreja Católica, apesar do 

avanço científico que revela incessantemente a existência de fenômenos poderosos, que 

desmentem as histórias infantis da Bíblia? 

 RAMATÍS: A Igreja Católica ainda cumpre determinada missão junto às. 

criaturas incapazes de se identificarem com a Divindade sem o recurso infantil de imagens, 

ritos e adorações idólatras. Por isso, não deve ser subestimada em sua fé e ingenuidade 

religiosa, que são condições próprias do seu grau espiritual. A medida que os católicos 

forem despertando do seu letargismo mental e acicatados pelo cientificismo do mundo, eles 

buscarão outras doutrinas que lhes atendam, com mais eficiência, a novas disposições 

espirituais acerca dos destinos humanos e das conseqüências da vida do espírito no Além-

Túmulo! 

 Muitos católicos ainda não conseguem empreender o "grande salto" e libertarem-se 

das formas escravizantes do rito luxuoso e dogmas da Igreja, preferindo a simplicidade das 

reuniões espíritas, sem os atrativos de imagens, liturgias e decorações pomposas. Por isso, 

estacionam na Umbanda, atraídos por ritos, paramentos, simbologias, incenso e cânticos, 

que lhes evocam o ambiente peculiar da Igreja, ainda fixado em sua memória. Em contato 

com os pretos-velhos, silvícolas e caboclos, eles amenizam a ausência dos sacerdotes e da 

confissão auricular, expondo suas aflições e rogando o socorro divino! No entanto, 

malgrado ainda transformarem a Umbanda em "agência de empregos e soluções materiais", 

ali aprendem os processos lógicos da Lei do Carma e da Reencarnação, que não lhes era 

ensinado pela Igreja. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

46 

 Portanto, a "mística" da Igreja Católica ainda é o alimento das almas 

impossibilitadas de substituir, bruscamente, as histórias e lendas bíblicas, que afagam desde 

muitos séculos. E se cabe ao Espiritismo libertar o homem do fetichismo, culto idólatra, 

superstições e fanatismos religiosos, isso deve ser feito sem violentar-lhe a imaturidade 

espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: Em que ponto o Espiritismo é de maior amplitude que a Igreja 

Católica? 

 RAMATÍS: A doutrina espírita é mensagem universalista endereçada a todos 

os homens religiosos, mas sem pretender misturar seitas que depreciam a sua substância 

doutrinária e que trariam confusão. É apelo de esperanças e alegrias futuras, honrando o 

amor universal do Cristo através do seu sublime Evangelho; e extinguindo o medo da 

morte e o terror das punições infernais. Mensagem otimista e ilimitada, respeitando credos 

e doutrinas alheias, conforta e estimula a prática do bem em todas as instituições do mundo. 

Ensina a evolução do ser pelo seu esforço e sacrifício, sem privilégios ou graças 

extemporâneas. O Amor é a arma inseparável do espírita e o Bem a sua máxima realização. 

O sofrimento e a dor reajustam e não castigam; purgam o espírito dos miasmas de suas 

próprias ações pecaminosas, no ensejo de abençoada recuperação espiritual pela 

reencarnação. A violência, intolerância, maldade, desforra, o esbulho ou o" crime, 

malgrado atribuídos na Bíblia à ordem divina, jamais serão endossados pela doutrina 

espírita. 

 Enfim, a velha divisa de que "fora da Igreja não há salvação", foi superada pela 

insígnia da doutrina espírita, que diz "fora da Caridade não há salvação"! 

 

 

 PERGUNTA: Alguns católicos alegam que os homens pecadores ficam 

dispensados de quaisquer responsabilidades ou punições depois da morte, segundo a 

doutrina espírita, que nega o Céu e o Inferno! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Conforme a mensagem mediúnica do nosso companheiro 

Atanagildo (1), que vamos lembrar alguns trechos na sua composição original, o inferno 

teológico é um produto lendário e tradicional criado pela fantasia dos povos hebreus. Eles 

escolheram o "melhor" do mundo para compor um cenário agradável que denominaram o 

céu, e reservaram o que há de mais cruel, na Terra, para então imaginarem o inferno com 

seu temível Satã! 

 
 (1) Vide a obra "A Sobrevivência do Espírito", no capítulo "O Diabo e a Sede do seu 
Reinado", ditado por Atanagildo e de parceria com Ramatís.  
 

 Enquanto as religiões católicas e protestantes consideram o inferno um lugar 

pródigo de enxofre e fogo adrede preparado para o tormento eterno das almas pecadoras, o 

Espiritismo explica isso pelos estados de sofrimento, pavor, medo e remorso, que os 

próprios espíritos falidos sofrem em si mesmos como punições infernais. Mas não é 

sofrimento eterno, ao molde católico e sob deliberado castigo de Deus; mas, sim, expurgo 

moral de venenos psíquicos aderidos ao perispírito dos falecidos. Trata-se de saiu tal 

higienização da alma impura e do processo sideral para condicioná-la ao céu! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

47 

 Os católicos e protestantes também crêem no purgatório, espécie de antecâmara 

entre o céu e o inferno, da qual as almas só se livram depois de purgar seus pecados 

menores. O Espiritismo também admite a idéia do purgatório, porém, num ensejo de as 

almas expelirem suas impurezas perispirituais durante a vida física ou nos pântanos e 

charcos do astral inferior. Os espíritos pecadores expurgam a escória do seu perispírito para 

a carne, através de existências sucessivas; mas o saldo deletério restante só pode ser 

drenado, em definitivo, nas regiões do lamaçal das regiões umbralinas. 

 Enquanto o Catolicismo admite o inferno e o purgatório, como "castigo" e 

sofrimento para o pecador, o Espiritismo admite o sofrimento e a purgação como processos 

de "limpeza" e reajuste perispiritual. Na concepção espírita, o homem cria o seu próprio 

estado infernal e o necessário purgatório para eliminar suas impurezas; na tradição católica, 

Deus é o autor do inferno, como lugar específico para punir os filhos pecadores. Em 

conseqüência, apesar de a doutrina espírita negar o céu e o inferno, como lugares 

expiativos, nem por isso os espíritos faltosos deixam de sofrer as condições disciplinadoras 

dos seus atos condenáveis. A superioridade da tese espírita sobre a católica, é que não há 

"punição divina", mas apenas "retificação espiritual"! 

 

 

 PERGUNTA: Qual a explicação de que o Inferno descrito pelo Catolicismo 

realmente não existe? Como teria nascido essa concepção infernal? 

 RAMATÍS: A concepção do Inferno, em verdade, baseia-se no próprio 

sofrimento dos espíritos que desencarnam alucinados por culpa de seus crimes aviltantes e 

procedimento absolutamente pecaminoso na face do orbe. Eles deixam o corpo físico com 

o perispírito sobrecarregado de magnetismo tão denso e inferior, que caem especificamente 

nos charcos purgatoriais do astral inferior, atraídos pela força da própria lei, de que "os 

semelhantes atraem os semelhantes". Sofrem de modo tão cruciante, como se ainda 

estivessem ligados ao sistema nervoso do organismo físico. Queima-lhes a "pele 

perispiritual" produzindo a sensação ardente do fogo, cujo liquido viscoso e aderente dos 

pântanos astralinos se infiltra como água fervente nas carnes do homem encarnado! Por 

isso, nasceu e cresceu no âmago do ser humano a idéia do inferno pejado de braseiros, 

caldeirões de água e cera ferventes, alimentados por um fogo indestrutível. E assim como o 

prazer distrai e faz passar o tempo facilmente, o sofrimento do espírito parece infindável; e 

por isso, os pecadores, no Além, julgam-se eternamente condenados ao fogo infernal. 

 

 

 PERGUNTA: Mas os católicos insistem que o inferno também foi criado por 

Deus, para onde foram desterrados os anjos rebeldes? 

 RAMATÍS: Deus não criou nenhum inferno destinado especialmente para 

castigar seus filhos pecadores, pois isso seria incompatível com a magnanimidade e 

sabedoria divinas I Mas a idéia foi gerada no cérebro humano por força do sofrimento do 

próprio espírito, nas suas romagens de retificação espiritual pelo Espaço. O inferno 

teológico das velhas oleogravuras hebraicas é um produto lendário e tradicional criado pela 

fantasia dos homens. Obedecendo ao próprio condicionamento da vida humana, os 

sacerdotes criaram o céu para estimular as virtudes; e o inferno para reduzir os pecados! 

Toda beleza, bondade e pureza humanas serviram para compor a figura atraente do anjo; e 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

48 

toda maldade, perfídia, sadismo e feiúra humanas formaram os atributos da figura 

atemorizante de Satanás. O anjo é o produto do melhor imaginado pelo homem, e o diabo o 

pior! 

 Mas os teólogos esqueceram-se de melhorar tanto o céu como o inferno, à medida 

que a humanidade evoluiu através de novos descobrimentos científicos e realizações 

artísticas cada vez mais avançadas. Em conseqüência, o paraíso teológico ainda hoje 

apresenta as mesmas emoções e prazeres medíocres já conhecidos há milênios; e o inferno 

continua com os mesmos castigos anacrônicos e o cenário medieval de quanto foi 

imaginado pela mente humana! O mundo terreno progrediu cientificamente em todos os 

setores de suas atividades, mas o céu ainda continua, no século XX, o palco das monótonas 

procissões de "eleitos", cantando ladainhas ao som de rabecas e harpas chorosas; e o 

inferno, um lugar de bagunça, onde os gritos dos pecadores torrando no fogo, misturam-se 

aos berros e à ira. dos diabos neuróticos! 

 Mas a verdade é que o Diabo não passa de um produto mórbido da imaginação 

humana. Aliás, é muito difícil o homem pintar um Diabo pior do que si mesmo, pois a 

história terrena é pródiga de atrocidades, crimes, torpezas, impiedades ou vinganças, que 

ultrapassam a imaginação estreita de qualquer Lúcifer! Evidentemente, ele não teria 

capacidade para realizar cometimentos tão devastadores e horríveis como os das cruzadas 

da Idade Média, onde se retalhavam vivos os "infiéis"; milhares de católicos apunhalavam 

os protestantes por ordem de Catarina de Médicis; os sacerdotes torravam hereges e judeus, 

nas fogueiras da Santa Inquisição; ali, matavam-se os cristãos nos circos romanos ou os 

transformavam em tochas vivas, para iluminar as orgias imperiais. Gengis-Kahn fazia 

pirâmides de cabeças decepadas do inimigo; Atila, o "flagelo de Deus", arrasava cidades 

indefesas. misturando o sangue humano com o fogo; acolá, na China, praticavam chacinas 

monstruosas; na Turquia, enterravam-se vivos os condenados; na índia, empalavam-se 

infelizes. Finalmente, na última guerra, os nazistas assassinavam milhões de judeus nas 

câmaras de gases, ou os fuzilavam em massa! E o pobre Diabo mitológico teria ficado 

estarrecido ante a volúpia e o sadismo do homem do século XX, que, premindo um botão, 

lançou a bomba atômica e transformou em gelatina fervente 120.000 criaturas que 

respiravam oxigênio e faziam planos de ventura. 

 Por conseguinte, o Diabo, na atualidade, é figura de pouca importância e bastante 

superada pelo maquiavelismo do homem, que o venceu em maldade, hipocrisia, luxúria, 

avareza e desonestidade. 

 

 

 PERGUNTA: Considerais que é prejudicial essa idéia do Inferno conforme 

predicam as seitas religiosas? 

 RAMATÍS: Cremos que já é tempo de o sacerdócio católico e comunidades 

protestantes esclarecerem a mente dos seus fiéis, fazendo-os compreender que Deus não é 

um bárbaro e impiedoso, a punir eternamente os seus filhos! Em virtude de serem raras as 

almas que partem da Terra em condições felizes, a maioria sente-se apavorada ao emergir 

das sombras do túmulo, presas de suas próprias criações mentais e certas de um sofrimento 

eterno nas chamas do inferno e nas garras de Satanás. É um desespero inimaginável e que 

impossibilita o próprio desencarnado de coordenar suas forças mentais e imunizar-se na 

oração socorrista. Jamais podereis avaliar essa convicção intima do castigo eterno e sem 

qualquer esperança de salvação, enquanto na maioria ainda palpitam as imagens do lar 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

49 

amigo que deixou na Terra. Isso causa pavores e desesperos tão intensos, que chegam a 

criar obstáculos intransponíveis aos próprios espíritos benfeitores encarregados de atenuar 

o vigor dos clichês mórbidos, profundamente gravados no campo mental dessas almas 

perturbadas. A eternidade do inferno com o seu histérico Satã, também plastifica nos seus 

fiéis os quadros tenebrosos e doentios, que adquirem forte vitalidade mental e torturam a 

alma desesperada depois da morte corporal. Os espíritos socorristas confrangem-se de 

esperar que se processe a decantação normal da escória mental gravada nesses 

desencarnados, ante a imprevidência de sacerdotes e lideres religiosos plasmarem as 

figuras atemorizantes, que conturbam a mente dos seus próprios prosélitos. (2) 

 
 (2) Vide a obra "Ação e Reação", de André Luís, capitulo IV, págs. 50 a 52. 
 

 Por isso, é bem mais consolador o esclarecimento da doutrina espírita, quando 

afirma a existência de um Pai amoroso, incapaz de castigar seus filhos e muito menos de 

fazê-los sofrer eternamente. Isso ajuda o desencarnado a recuperar suas forças e 

esperanças, ante a certeza de sua breve libertação do sofrimento de sua culpa. O 

Espiritismo ensina ao homem que o inferno é lenda infantil e o pior sofrimento, na Terra ou 

no Além, é sempre provisório e jamais se extingue a esperança de recuperação espiritual. 

Deus não criou seus filhos para, depois, castigá-los devido a imperícia no trânsito do 

caminho do céu! 

 Daí a importância da mensagem sadia do Espiritismo, esclarecendo os homens 

sobre a provisoriedade do mal e do sofrimento, porque eterna só é a Felicidade! 

 

 

 PERGUNTA: Há fundamento de o Espiritismo dispensar a consagração do 

casamento religioso católico entre os seus adeptos? Ou de não adotá-lo em suas 

instituições? 

 RAMATÍS: O espírita ciente de que o Espiritismo não adota cerimoniais ou 

culto religioso em sua feição dogmática, também não admite a consagração religiosa do 

casamento, seja de formação católica ou mesmo espírita. Basta-lhe, somente, a consagração 

das leis dos homens para o seu compromisso conjugal e garantia da vivência contratual sob 

o respeito do mundo. Não cabe aos espíritas condenar as preferências ou convicções dos 

outros religiosos, pois a crença é livre, mas sob o ensino espiritista não ignora que as 

fórmulas, cultos, preceitos e dogmas religiosos são absolutamente transitórios no 

convencionalismo da vida humana Embora representem mensagens de excelente sugestão 

para o homem interno, é preciosa perda de tempo para aqueles que já descobriram 

caminhos desimpedidos de óbices alegóricos na busca da Realidade Espiritual! 

 

 

 PERGUNTA: Mesmo a título de aperfeiçoamento, o espírita não poderia 

esclarecer o próximo da inutilidade do batismo, casamento, crisma e de cerimônias 

religiosas, que não modificam a estrutura intima da alma? 

 RAMATÍS: Principalmente o espírita precisa distinguir com muito senso entre 

"esclarecer" e "criticar". Muitas vezes, como diz o adágio, "Enquanto crescem ervas 

daninhas no seu jardim, o jardineiro critica o jardim do vizinho". Aliás, o respeito, a 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

50 

tolerância e a bondade para com os equívocos do próximo são preceitos fundamentais da 

moral espiritista! 

 Embora o Espiritismo não admita liturgias, cerimônias e cultos complexos, não é 

lícito aos espíritas censurarem aqueles que os adotam como fundamento dos seus 

postulados doutrinários. As instituições religiosas ou espiritualistas são degraus que 

correspondem a determinado grau evolutivo de seus adeptos. A medida que eles progridem 

para o entendimento superior, é óbvio que também buscam novas fontes de devoção e 

aprendizado espiritual. Quando o católico fatiga-se no culto exaustivo e dos dogmas 

misteriosos, ele também se faz eletivo para outro credo mais racional, como sejam o 

protestantismo, o espiritismo, a umbanda ou o esoterismo. No entanto, a Igreja Católica 

continua a cumprir a missão de aliciar sob suas asas protetoras, os crentes que ainda se 

afinizam ao seu tipo doutrinário. 

 Considerando-se que a alfândega do "Além-túmulo" não costuma indagar da 

religião do "falecido", mas fundamentalmente de sua obra, parece-nos secundário e infantil 

qualquer preocupação religiosa ou método de adoração ao Senhor! Não é o rótulo de 

católico, protestante, espírita ou iniciado, que abre as portas do céu para os espíritos 

partidos da Terra; isso depende peremptoriamente de sua própria redenção espiritual. Aliás, 

diz velho adágio popular do vosso mundo que a "raposa pode mudar de pele e não mudar 

de manha", o que implica em se considerar que não basta mudar de "rótulo" religioso, 

porém, renovar o conteúdo espiritual interior. 

 

 

 PERGUNTA: Mas não é louvável libertar o próximo de dogmas 

incongruentes e cerimônias inúteis? Não é essa a função primacial do Espiritismo? 

 RAMATÍS: Não é louvável convencermos o irmão menor da inutilidade de sua 

fé e devoção à imagem de Santo Antônio, São Sebastião, Senhor do Bonfim ou Nossa 

Senhora das Graças, que ele cultua no seio da nave iluminada e florida, pois em face do 

grande número de médiuns indisciplinados e profundamente anímicos, que, por vezes, dão 

incorporações excessivamente lúgubres, descontroladas e atemorizantes, é sempre 

angustioso para o católico recém-saído da Igreja suportar, com êxito, a nova paisagem de 

"libertação espiritual", oferecida pelos espíritas! 

 Tudo tem o seu tempo e sua hora, pois a fruta colhida prematuramente é ácida ou 

inconveniente para digerir. Os religiosos dogmáticos e viciados ao culto externo são como 

as crianças presas fanaticamente a certos objetos; não se deve tirar-lhes o que é familiar e 

agradável sem lhes dar cousas semelhantes! A libertação espiritual não é fruto de 

exigências, mas de eleição! No entanto, disse o próprio Jesus: "Dai água a quem tem sede!" 

Por isso, o espírita consciente de sua responsabilidade e dos valores da doutrina que cultua, 

é a fonte de água límpida para atender a sede do seu irmão cansado da jornada exaustiva 

entre símbolos, ídolos, cerimônias e temores! Então, é o momento psicológico de indagar 

das decepções ou fadiga do companheiro desanimado, oferecendo-lhe o novo ensinamento 

sem atravancamentos alegóricos ou litúrgicos, como ensina o Espiritismo, para a libertação 

espiritual.  

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

51 

 PERGUNTA: Que dizeis da missa católica? Não é um ato puramente 

exterior, que não consegue modificar os crentes nem proporcionar a "salvação" aos 

mortos? 

 RAMATÍS: Mormente por tratar-se de um ato exterior é digno de todo o 

respeito humano, porque trata-se de uma cerimônia capaz de harmonizar a mente dos seus 

fiéis e afastar-lhes os pensamentos daninhos ou maledicentes, fazendo-os convergir para 

um só objetivo de elevação espiritual. Enquanto os homens assistem à missa, numa atitude 

tranqüila, respeitosa e eletiva à . idéia de Deus, treinam as forças do espírito no sentido 

divino. Embora se trate de cerimônias convencionais, que não ensejam novos 

conhecimentos espirituais ao homem, é sempre um estágio salutar de "consciência mental", 

em favor de uma elevação superior. 

 Muitíssimo melhor que os católicos desperdicem seu precioso tempo no culto 

externo e dogmático da Igreja Católica, do que vê-los no culto censurável do jogo, do 

álcool, da orgia ou da maledicência nos ambientes viciosos e censuráveis. 

 

 

 PERGUNTA: Mas há fundamento em os católicos adorarem imagens, 

quando o próprio Gênesis e os Dez Mandamentos proíbem tal coisa? 

 RAMATÍS: Quando se é católico não há motivo de censura no culto de 

imagens, porque isso é próprio dos postulados da Igreja Católica. É muito louvável para os 

espíritas dispensarem tal cometimento religioso, mas não é justo exigirem a mesma postura 

ou compreensão do próximo. É absurdo exigirmos que todos os homens se transportem de 

avião, só porque nós descobrimos que a via terrestre é muito morosa! 

 A imagem ainda serve de fixação mental para os religiosos que não podem 

manusear o pensamento sem o ponto de apoio da forma. Ademais, é inútil a critica à 

adoração de imagens do culto infantil do próximo, se o crítico ainda é vítima de paixões / 

desregradas ou vícios pecaminosos que também o algemam à escravidão das formas! É 

mais pernicioso à saúde física e espiritual do homem o culto desbragado aos "ídolos" como 

o cigarro, o álcool, o carteado, cujas imagens não são adoradas, mas se fazem adorar! 

Outros espíritas condenam a idolatria católica às imagens de pedra, mas, subrepticiamente, 

devotam-se a perigosos ídolos de carne e osso, que, infelizmente, não se abrigam nOs 

nichos das igrejas. Sempre é preferível a devoção fanática à figura de gesso de Santo 

Antônio, Santa Teresinha, Nosso Senhor do Bonfim ou Nossa Senhora da Conceição, do 

que o culto às imagens imponderáveis de maledicência, cólera, mentira, insinceridade, 

malicia, libidinosidade, ódio ou crime! 

 

 

 PERGUNTA: Há fundamento na prática do jejum tão apregoada pelo 

Catolicismo? 

 RAMATÍS: Não endossamos os exagerados jejuns de 40 dias atribuídos a 

Jesus, no deserto, embora o Mestre tenha realmente recorrido a tal prática, como 

delicadíssima terapêutica para conservar o seu espírito no comando da carne. Mas o jejum é 

prática mais aconselhada para desafogar a circulação sanguínea dos tóxicos produzidos nas 

trocas químico-físicas da nutrição e assimilação; debilita as forças agressivas do instinto 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

52 

inferior através da carne, aquieta a natureza animal, clareia a mente e o sistema cérebro-

espinal passa a ser regado por um sangue mais límpido. 

 Durante o repouso digestivo, a natureza renova suas energias, restaura os órgãos 

enfraquecidos, ativa o processo drenativo das vias emunctórias, por onde se expulsam 

todos os tóxicos e substâncias prejudiciais ao organismo. É óbvio que o jejum enfraquece, 

devido à desnutrição, mas compensa porque reduz o jugo da carne e desafoga o espírito, 

permitindo-lhe reflexões mais lúcidas e intuições mais certas. 

 Durante o enfraquecimento orgânico pelo sofrimento, ou jejum, as faculdades 

psíquicas se aceleram e a lucidez espiritual se toma mais nítida, conforme se verifica em 

muitas criaturas prestes a desencarnar, pois recuperam sua clareza mental e rememoram os 

mais longínquos fatos de sua existência humana, desde a infância. A queda das energias 

físicas costuma proporcional maior liberdade à consciência do espírito; há uma tendência 

inata de fuga da alma, para fugir do seu corpo físico, assim que ele enfraquece. Diz o vulgo 

que as criaturas, no auge da febre, costumam "variar", isto é, são tomadas de alucinações, 

chegando mesmo a identificar conhecidos que já desencarnaram, assim como vêem figuras 

grotescas, insetos ou coisas estranhas, que não são do mundo material. 

 Essa prática, portanto, obedecia a princípios sadios e de alta espiritualidade, pois se 

a frugalidade é virtude aconselhada por Jesus, o jejum é compensação dos instantes de 

abuso da fome animal exagerada. Desde que a vida física é processo de educação espiritual, 

ensejando a libertação da centelha divina para retornar ao seu mundo superior, o jejum é 

sempre um recurso que ajuda ao treino dessa libertação e auxilia o domínio da mente sobre 

o corpo. No entanto, a virtude está no meio, por cujo motivo é tão censurável a glutonice 

que agrilhoa o espírito às idiossincrasias animais, como o jejum exagerado que enfraqueça 

o corpo e perturbe a vida em comum. Para os homens de alto intelecto, o jejum é recurso 

benéfico que contemporiza a excessiva tensão do seu Espírito sobre a carne, cuja atividade 

mental muito profunda provoca saturações magnéticas na área cerebral. 

 

 

 PERGUNTA: E qual é a significação do jejum antes da comunhão católica, 

quando não chega a ser uma prática terapêutica ou treino longo, como falais? 

 RAMATÍS: Já dissemos que o espírito só se liberta do jugo triste das 

encarnações físicas, depois que desenvolve sua vontade a ponto de dominar todos os 

fenômenos escravizantes do mundo material. Por isso, os instrutores espirituais aconselham 

as "virtudes" que libertam o homem da escravidão viciosa e censuram os "pecados" que o 

algemam às formas perecíveis. O álcool, o fumo, o jogo e outros vícios elegantes são 

algemas jungindo o espírito ainda mais tempo ao jugo da carne. O espírito desencarnado, 

que ainda nutre em sua intimidade perispiritual o "desejo" de aguardente, uísque, cigarro, 

charuto, um bife sangrento ou do jogo do mundo, é como a mulher de Lott, que 

transformou-se em estátua de sal, ao voltar-se para olhar o incêndio de Sodoma. 

 O espírito eterno precisa seguir para a frente, sem "olhar para trás", ou preocupar-se 

com os bens já queimados no incêndio da vida inferior do mundo transitório da carne. 

 Desde o início das civilizações terrícolas, os mestres espirituais fundaram seitas 

religiosas e confrarias iniciáticas para ajudar o homem a desenvolver a vontade, dominar o 

pensamento, extinguir desejos inferiores e buscar os bens do espírito eterno. Assim, 

inúmeras práticas aconselhadas pela Igreja Católica Romana são normas para ajudar aos 

seus prosélitos ao treino incessante de libertação. O "sacrifício" da missa obriga os 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

53 

católicos a se desligarem do mundo profano durante o tempo em que o sacerdote oficia a 

Deus; a postura de joelhos, o acompanhamento nas orações, as concentrações durante a 

elevação do cálice e outras fases da liturgia, significam pequenos esforços da alma 

dinamizando sua vontade numa condição superior e benfeitora. O ambiente iluminado da 

nave, rescendendo a incenso, os altares e as imagens de santos na homenagem poética das 

flores, as toalhas brancas de profundo asseio, o tremeluzir das velas, os paramentos de 

arabescos dourados, a vibração das orações coletivas ou dos cânticos, como aves flutuando, 

sustentadas pela sonoridade grave do órgão, significam um breve "chamamento" do espírito 

para a libertação da carne e meditação sobre o mundo divino. A Religião, no sentido lato da 

palavra, é união do ser com o Criador, cujo sentimento divino deve-se apurar no âmago do 

homem e pairar acima das exigências escravizantes da carne. Por isso, as cerimônias 

católicas são de molde a fazer convergir nos seus adeptos a vontade, os sentimentos e 

desejos num exercício de libertação sob a inspiração dos símbolos e liturgias elevadas. 

 O cenário colorido e iluminado da nave, as imagens, os cânticos e as cerimônias, 

representam as forças do céu, num apelo à visão humana para o desligamento do mundo 

profano e o exercício espiritual em direção ao mundo divino! O incenso é a síntese do 

néctar das flores e inebria o olfato eliminando todos os odores profanos; a música sacra, na 

sua harmonia auditiva, aquieta a alma e não estimula os sentidos físicos, enquanto as 

orações traçam fronteiras protetoras em torno dos crentes. Tudo isso ajuda o espírito a se 

familiarizar com as disposições emotivas superiores, num condicionamento hipnótico para 

o céu! 

 

 

 PERGUNTA: Há quem diga que o cenário da igreja é apenas cópia do velho 

paganismo! 

 RAMATÍS: Há milênios passados, o povo não estava em condições de 

entender a "técnica" ou "processo científico" das cerimônias e liturgias que os sacerdotes e 

instrutores de alta envergadura espiritual compunham para atrair e ajudar os encarnados na 

libertação dos liames da matéria. Os atlantes, caldeus, assírios, hebreus e principalmente os 

hindus e egípcios, inspirados pelos numes da espiritualidade superior, organizavam seitas 

religiosas, construíam templos apropriados, compunham liturgias, devocionavam a 

Natureza e múltiplos deuses, mas aplainando o caminho para a unificação de Moisés e o 

Evangelho de Jesus. Apesar do julgamento desairoso de muitos críticos radicalistas, no 

âmago de quase todas as religiões que ainda estendem seus ramos verdejantes até vossos 

dias, existe uma "contextura iniciática", velada por símbolos, imagens, altares e objetos, 

práticas e cerimônias excêntricas, que escapa aos próprios fiéis e a sacerdotes primários. 

 Impossibilitado de entender e comandar as forças poderosas a serviço da mente 

humana, o povo ativava os poderes inatos do espírito imortal de modo indireto e pela 

sugestão do cerimonial exterior. Mesmo na esfera dos esportes, sabemos que diversos tipos 

de jogos e competições humanas não passam de verdadeiro cerimonial com o objetivo 

importante de despertar e desenvolver os recursos vitais do corpo físico. O manuseio de 

símbolos e alegorias são estímulos e coordenações a fim de atrair os sentidos da alma para 

um só objetivo de progresso espiritual. Embora inconsciente do objetivo oculto do que 

presencia, a alma se aprimora por "tabela" durante a submissão, o respeito e a devoção no 

templo, que lhe favorece a harmonia do campo mental e lhe produz estímulos para 

desenvolver um ritmo superior.  



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

54 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos alguns exemplos dessa técnica ou processo 

científico, que pode existir no âmago das cerimônias ou alegorias da Igreja Católica? 

 RAMATÍS: Sabe-se que a Magia é a arte de empregar conscientemente os 

poderes invisíveis para se obter efeitos visíveis. A vontade, o amor e a imaginação são 

poderes mágicos que todos possuem, e quem sabe empregá-los ou desenvolvê-los a 

contento é então considerado um mago. Tais recursos empregados para fins benéficos 

significam magia branca; mas quem os empregar para o mal então pratica a magia negra. 

 Em conseqüência, desde a antiguidade das civilizações existiram homens poderosos 

que desenvolveram suas forças ocultas e as empregaram na magia branca a serviço do 

próximo, enquanto os malfeitores praticavam a magia negra visando aos seus exclusivos 

interesses e domínio nefando. Não podemos deixar de render nossos louvores aos "magos 

brancos", de todas as épocas e raças, que, inspirados pela Sabedoria e Magnanimidade do 

Senhor, tudo fizeram para amenizar o caminho espinhoso e árduo da ascensão espiritual da 

humanidade. Eles dosaram o conhecimento oculto e perigoso ao homem comum, 

revestindo-o de símbolos e alegorias inofensivas, assim como se guardam armas perigosas 

em cofres inacessíveis às crianças. Os homens de hoje muito devem aos magos brancos, 

sacerdotes e instrutores, que souberam ocultar na liturgia e alegoria religiosas a realidade 

da vida eterna do Espírito. 

 

 

 PERGUNTA: Podereis explicar a significação de alguma cerimônia, 

símbolos, objetos ou práticas religiosas de valor oculto na Igreja Católica? 

 RAMATÍS: Lamentavelmente, as seitas religiosas enfraquecem o seu próprio 

poder de magia sobre as massas porque introduzem práticas e substituem os velhos 

recursos do cientificismo do mundo oculto, por coisas mais suntuosas, porém, menos 

eficientes na sua finalidade mágica. 

 É o que também acontece com á Igreja Católica Romana, cuja liturgia iniciática 

enfraqueceu-se bastante no seu objetivo de despertar as forças espirituais dos fiéis. 

 Os sacerdotes modernos parecem ignorar a função iniciática da cerimônia com 

objetos ou apetrechos do culto, para modificar os pensamentos dos adeptos. Nos velhos 

templos iniciáticos. da Atlântida, Caldéia, Egito ou índia, os altares dos templos eram feitos 

de cedro sem pintura, porque sua principal finalidade era atrair e absorver os fluidos 

nocivos emanados dos presentes no momento da concentração e elevação dos cálices 

sagrados. Durante a meditação ou concentração interior, a criatura penetra mais 

intimamente no mundo espiritual, e por assim dizer, "flutuam" em torno do perispírito os 

resíduos mentais e astrais dos pensamentos desordenados e emoções indisciplinadas. 

 Sob a ação saneadora dos espíritos técnicos em atividade no templo ou na igreja, 

esses fluidos perniciosos são endereçados e condensados pelo "campo magnético" 

superativado na madeira de cedro dos altares, cujo arvoredo é bem conhecido pela sua 

receptividade magnética. No entanto, os sacerdotes modernos, a fim de melhor 

impressionar os seus fiéis, optam pelos altares de mármore, mas contraditórios às leis da 

.magia litúrgica. Isso também acontece com as velas, que devem ser exclusivamente de 

cera; a oblação aos santos preferidos consiste em o próprio enfermo ou necessitado doar, 

através da oferenda, a energia sutil do perfume, que é impregnado de excelente éter-físico. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

55 

No entanto, muitos fiéis modernos oferecem aos santos velas de espermacete, que além de 

não possuir a energia etérica própria do perfume das flores, é feita de substâncias animais. 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a propriedade magnética do cedro e sua conseqüente 

utilidade benfeitora para a confecção de altares? 

 RAMATÍS: É muito comum, nos dias tempestuosos, o raio ferir o cedro e não 

qualquer outra árvore; e há, mesmo, quem aconselhe a não se abrigarem sob a mesma 

devido a tal perigo. É madeira de boa condutibilidade sonora, prestando-se para o fabrico 

de instrumentos sonoros como violões, radiolas, pianos, órgãos. Leve e de contextura 

menos compacta, é um lenho muito notado no mundo invisível pelo seu atomismo 

fulgurante e devido à predominância do éter-físico num teor muito energético. Por isso, os 

egípcios preferiam o cedro para os altares dos seus templos. 

 

 

 PERGUNTA: Que dizeis da igreja católica adotar em sua prática o ritmo 

moderno do "ié-ié-ié", como tem sido experimentado ultimamente? 

 RAMATÍS: Sempre houve no mundo perfeita distinção entre a música sacra e 

a música profana, como expressões sonoras de dois mundos ou dois estados de espírito 

completamente diferentes! No primeiro caso é "melodia" sublimando as forças do espírito; 

no segundo, ritmo estimulante para as atividades do corpo. Sem dúvida, destacam-se as 

composições sinfônicas na sua expressão musical superior e acima do ritmo das melodias 

populares. No entanto, malgrado as adaptações de letras adequadas ao ambiente religioso, a 

música profana como o tradicional "ié, ié, ié", jamais poderá atender à finalidade elevada 

da cerimônia na igreja, assim como o "tam-tam" do selvagem não poderia substituir os 

movimentos da sinfonia, que é prolongamento sonoro da alma!  

 Ademais, todo ritmo ou produção musical ficam impregnados de emoções, sonhos, 

intenções ou objetivos dos seus próprios autores; há, portanto, imenso abismo de harmonia 

e significação espiritual entre a melodia feita para o espírito e o ritmo composto para o 

dinamismo do corpo. Jamais o "ié, ié, ié" poderia sequer aproximar-se da religiosidade das 

músicas de Bach, como "A Paixão Segundo São Mateus", "Paixão Segundo São João", 

"Missa em Si Menor", dos seus oratórios, oferendas, e principalmente "Tocata e Fuga em 

Ré Menor"; ou mesmo "O Messias", oratórios, prelúdios e fugas de Haendel; as 

encantadoras "Ave-Maria" de Schubert, Bach-Gounod, e inúmeras outras peças de 

conteúdo musical sublimado de Mozart, Haydn, Schuman, Verdi, Gounod e Beethoven, 

principalmente suas missas e a magnífica "Coral". 

 

 

 PERGUNTA: Então a igreja católica deveria permitir tais diatribes? 

 RAMATÍS: Evidentemente, o Clero Romano empreende tentativas elogiosas 

para atrair os fiéis aos templos ou comungar mais intimamente com os surtos do progresso 

moderno. Mas é imprudência admitir nos templos o "ié, ié, ié", que grassa entre a 

juventude. No ambiente da vida profana é natural que os jovens precisem de música e 

ritmos em sintonia com suas necessidades vitais do corpo moço, tal como os esportes são 

recursos terapêuticos para o equilíbrio orgânico. Assim como atualmente predomina o 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

56 

pitoresco ritmo do "ié, ié, ié", noutras épocas a juventude adotou o "charleston", o 

"maxixe", o "chorinho", o "swing" e outros ritmos já abandonados. A Igreja não deveria 

trocar por essa música profana a mensagem dos consagrados compositores de "música 

sagrada", que permanece indestrutível. 

 A principal função da música sacra, como símbolo interpretativo da "música 

celeste", é desmaterializar a personalidade inferior, para eclodirem sentimentos definitivos 

do anjo criador. No seio de um templo religioso ou de qualquer instituição espiritualista, a 

música deve apurar a emotividade e adoçar a razão humana, fazendo vibrar os sentimentos 

mais pacíficos e generosos dos ouvintes. Se a música profana transmite o sentimento ou 

emotividade do seu autor, as músicas sacras trazem em suas harmonias a mensagem sonora 

dos anjos. É um cântico divino, em que o homem se despersonaliza buscando a Poesia, a 

Beleza e a Inspiração de Deus, como alimento à sua consciência espiritual. 

 Por isso, a música executada no seio das igrejas deve libertar os fiéis, isolando-os 

das lembranças ou preocupações terrenas a fim de elevá-las às regiões sublimes do espírito 

eterno. É linguagem divina falando aos homens através da vida interior do espírito animal.  

 O templo católico, protestante ou de qualquer outra seita religiosa, deve ser o 

ambiente de "recolhimento" aos fiéis cansados ou decepcionados das lutas do mundo 

profano. Assim como é dever dos católicos deixarem no limiar do templo os seus 

pensamentos daninhos, perturbados ou indisciplinados, também cumpre ao sacerdócio 

oferecer aos fiéis sugestões ou recursos adequados, que aproximem as criaturas da 

concepção sublime dos mundos celestiais. A igreja deveria significar a estação de repouso 

para o espírito fatigado de emoções violentas, de competições e astúcias do mundo, poder 

libertar-se de pensamentos negativos ou mundanos. Tudo deve ser mobilizado de modo a 

sugerir, exaltar e extasiar o crente para esquecer a matéria e viver as emoções superiores do 

espírito! São antípodas o mundo religioso e o mundo profano, pois o primeiro estatui a vida 

do espírito e o segundo estimula as taras animais. 

 Em conseqüência, é justo que a mocidade se movimente alegre e sadia no fenômeno 

moderno do "ié, ié, ié", jorrando vitalidade num ritmo ruidoso e próprio do jovem, mas isso 

não se afina à severidade e ao cerimonial religioso da Igreja Católica Romana, porque é 

cadência buliçosa e instintiva do mundo carnal. 

 

 

 PERGUNTA: Que dizeis das campanhas sistemáticas de sacerdotes católicos, 

que procuram desmoralizar as práticas mediúnicas do Espiritismo através dos recursos 

da hipnose e letargia? 

 RAMATÍS: Achamos que são campanhas de excelente proveito para os 

espíritas comprovarem a segurança e eficiência do Espiritismo, mesmo tratando-se de 

hipnoses e letargias em público, com a finalidade de desmoralizar a codificação de Kardec. 

Assim como a têmpera faz o aço, o Espiritismo também se mostra mais sólido e íntegro em 

seus princípios após as agressões adversas, lembrando a "Fênix" que ressurge das próprias 

cinzas! 

 É preciso que venha a lume todo o seu conteúdo superior e inalterável. Certas vezes 

os adversários ajudam de modo extraordinário, porque em suas críticas colocam-se num 

ângulo impessoal e apontam equívocos ou distorções dos próprios espíritas, dando ensejo 

ao saneamento benfeitor. Nenhuma doutrina espiritualista foi tão combatida e perseguida 

como o Cristianismo; no entanto, sua continuidade e sobrevivência vital se deve muito aos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

57 

adversários, que eternizaram, pelo martírio, figuras eternas como Jesus, Pedro, Paulo, 

Maria de Magdala e outros, glorificados pelo amor incondicional aos princípios esposados 

em sua vida. O sacrifício dos seguidores de Jesus, desde as perseguições na Judéia até o 

holocausto nos circos romanos, divulgou o Cristianismo com mais êxito do que se o 

fizessem através de oradores exímios. Assim também aconteceu com o Espiritismo! Sua 

força principal e sobrevivência tornou-se mais inexpugnável a partir das campanhas, dos 

ataques e sarcasmos que sofreu do Clero! A queima de obras espíritas na fogueira do Santo 

Ofício, em Barcelona, foi o selo definitivo de sua glorificação entre os homens! 

 A nosso ver, os sacerdotes que se movimentam por todo o território, na campanha 

febril de ridicularizar o Espiritismo, deviam ser homenageados pelos espíritas, em face do 

seu trabalho profícuo de "testar" os valores da doutrina e pôr à prova as qualidades morais 

apregoadas por Allan Kardec. Jamais os espíritas poderão. pagar-lhes trabalho tão útil e 

necessário; em verdade, separam o "joio" do "trigo", ou o falso do verdadeiro, pois 

divulgam e apontam justamente aquilo que não é Espiritismo! 

 

 

 PERGUNTA: Mas eles podem causar impressões negativas no público leigo, 

pelo sofisma de misturar a fenomenologia mediúnica espírita com a hipnose e letargia? 

Que dizeis? 

 RAMATÍS: Os fenômenos de hipnose e letargia não desmentem nem destroem 

a realidade da fenomenologia mediúnica; mas, louvavelmente, ainda a confirmam! Através 

da prática hipnótica e letárgica, os sacerdotes católicos terminam convencendo o público 

leigo da existência incontestável do "espírito" no homem! Isso então corrobora os 

ensinamentos espíritas, porquanto, uma vez provada a existência do espírito, presente e 

ativo nas experimentações de hipnose e letargia do sacerdócio católico, resta somente 

encarar a "tese" de cada doutrina ou religião, no tocante à maneira de crer e julgar esse 

espírito! 

 Diz o Catolicismo que a alma só é criada na hora do nascimento do homem; depois 

da morte do corpo físico ela vai para o céu, quando é sumamente virtuosa, ou para o 

inferno quando pecadora! Há, também, o purgatório, espécie de estação intermediária 

destinada às almas ou "espíritos mornos", nem quentes, nem frios! Ali, eles aguardam a 

intercessão de Maria, mãe de Jesus, para o ingresso o mais breve possível, no Paraíso. O 

sacerdócio católico assegura que os "mortos não podem se comunicar com os vivos", 

conforme a proibição de Moisés; e se isso acontece ainda não passa de artimanhas do 

Diabo, que se diverte em enganar os homens ingênuos! Enfim, depois dos próprios 

sacerdotes comprovarem, pela letargia e hipnose, que a alma é uma realidade e habita o 

corpo do homem, resta apenas discutir as teorias católica ou espírita quanto à sua 

manifestação. 

 

 

 PERGUNTA: E qual é a maior divergência no comportamento da alma 

segundo o Catolicismo e segundo o Espiritismo?  

 RAMATÍS: O Espiritismo diverge do Catolicismo, ao ensinar que a alma do 

homem vem da origem dos tempos e forja sua consciência através de todas as espécies 

animais inferiores até adaptar-se ao corpo humano, numa evolução paralela com a própria 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

58 

modificação da matéria para estados superiores. Após a morte do corpo físico a alma 

retoma ao seu mundo espiritual, onde continua a trabalhar e a estudar para o seu mais breve 

aperfeiçoamento. Em seguida, ela encama-se novamente, a fim de recapitular as lições 

vividas e corrigir os erros das existências pregressas, sob a disciplina retificadora da Lei do 

Carma. Mas não vai diretamente para o paraíso dos "ociosos" ou inferno dos "pecadores 

falidos", após uma só existência na carne. Isso seria absurdo e injusto, da parte de Deus, ao 

criar almas que, em tão pouco tempo, seriam virtuosas e outras fatalmente pecadoras! 

 Evidentemente, a tese espírita é bem mais lógica, quando admite a reencarnação 

como ensejo do espírito faltoso reerguer-se através da lei cármica de Causa e. Efeito. 

Ademais, se a alma vem de Deus e penetra no corpo humano, conforme diz o Catolicismo, 

então é perfeitamente viável que ela também possa encarnar-se mais vezes na Terra. Se 

consegue encarnar-se da primeira vez, também poderá retomar dez, vinte ou cem vezes, 

porque há de ficar mais treinada! E se as almas realizam o mais difícil subir ao céu, 

também poderão efetuar o mais fácil - baixar à Terra! Provavelmente, Deus não criou a 

alma movido por algum capricho tolo ou acicatado pelo sadismo de exilá-la na Terra, para 

depois negar-lhe o prazer justo de visitar a parentela humana. Ainda seria razoável que os 

pecadores não pudessem sair do inferno e se comunicarem com os "vivos"; mas isso não se 

justifica com os "virtuosos" que merecem outro tratamento divino! 

 Em suma, a alma do católico "desce" de Deus, habita o corpo de carne numa só 

existência e depois retorna ao céu ou ao inferno, terminantemente proibida de visitar o 

mesmo planeta, onde às vezes chega a viver um cento de anos! No entanto, a alma do 

espírita também "desce" de Deus ainda imersa na "massa espiritual", ou "espírito-grupo" 

(3) e habita, gradualmente, os reinos mineral, vegetal, animal e finalmente fixa-se em 

centelha consciente no comando da forma humana. Durante o seu progresso espiritual ela 

também aprimora a própria matéria que lhe serve de sustentáculo no mundo planetário, 

pois nasce e renasce tantas vezes quantas forem precisas, para o seu "autoconhecimento" e 

purificação da "túnica perispiritual" exigida no Paraíso. Conforme a explicação espírita, a 

alma progride e angeliza-se independente de qualquer privilégio ou proibição divina. Mas é 

uma "autodidata" que erra e acerta, sofre e goza, ignora e sabe, até completar o ciclo 

terrestre e merecer o ingresso noutros mundos mais venturosos. 

 
 (3) Vide capítulo XI, "Dos Três Reinos", pergunta 592, "Os Animais e os Homens", do Livro 
dos Espíritos, de Allan Kardec; capítulo XVII, "Sobre os Animais", da. obra de Emmanuel, págs. 87 
a 92; perguntas 163 a 170, de "Preguntas Concernentes a los Animales", da obra "Filosofia 
'Rosacruz", en "Preguntas y Respuestas", edição da Editorial Cultura, Huerfanos 1165 – Santiago 
de Chile.  
 

 Por isso, os sacerdotes católicos contribuem satisfatoriamente a favor do 

Espiritismo, quando em suas práticas hipnóticas e letárgicas, comprovam em público a 

existência da alma! E o tiro ainda lhes sai pela culatra, porque depois querem negar a 

própria alma que eles provam! 

 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

59 

 PERGUNTA: Que deve fazer o moço ou a moça espírita, que não admite a 

cerimônia religiosa, mas o seu par é católico e pretende casar na Igreja? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, isso é uma excelente oportunidade para o moço ou a 

moça espírita demonstrar o elevado grau de tolerância e compreensão de sua doutrina, 

cedendo em favor do companheiro ou companheira, cuja ventura é casar sob o paraninfo de 

sua querida religião. Nada perde o espírita nesse ato de tolerância fraterna, pois concordar 

em casar na Igreja não é admitir os seus postulados, mas respeitá-los em favor da alegria de 

outrem! A tolerância é uma qualidade superior da alma; é patrimônio de espírito evoluído a 

caminho do altruísmo! Não são tolerantes os espíritos de desenvolvimento rudimentar, 

incapazes de compreender que é um dever e excelente qualidade espiritual respeitar as 

opiniões e os procedimentos alheios. 

 

 

 PERGUNTA: Mas por que o moço ou a moça espírita devem ceder em casar 

no religioso, e não o jovem ou a jovem católica, que também deveriam concordar no 

contrário? 

 RAMATÍS: Se isso acontecer, então é o moço ou a moça católica quem prova 

possuir um mais alto grau de tolerância do que o espírita! Ademais, a cerimônia de 

casamento na Igreja Católica em nada altera a convicção ou moral do espírita, que cede em 

favor de sua noiva ou seu noivo. Trata-se de um ato de aspecto e finalidade espiritual para 

as criaturas humanas; é um compromisso íntimo e moral de união, que os cônjuges fazem 

perante Deus através da cerimônia religiosa. Enquanto a Lei oficial apenas indaga sobre o 

compromisso do vínculo carnal, a Religião adverte da responsabilidade de ambos os 

cônjuges amarem-se e respeitarem-se até o fim da vida!  

 

 

 PERGUNTA: Porventura, a aceitação do casamento na Igreja Católica, não 

é um desmentido às próprias convicções espíritas? 

 RAMATÍS: Espiritismo é doutrina e Espiritualidade de grau evolutivo! Não se 

conquista o coração alheio desprezando-lhe as simpatias religiosas; e principalmente, 

quando se trata de futura esposa ou esposo. Não é conveniente iniciar a jornada conjugal 

perturbando a paz e harmonia, que provêm de bom entendimento desde a hora do 

esponsalício. Esse ato de tolerância por parte do moço ou da moça espírita, ainda ganha 

maior apreço de família do outro cônjuge, ante o respeito às suas convicções religiosas. 

 

 

 PERGUNTA: É possível que muitos espíritas estranhem vossas conclusões a 

respeito deste assunto! Que dizeis? 

 RAMATÍS: A verdade é que não há outra alternativa; alguém terá de ceder, 

seja o espírita ou o católico! E por que não há de ser o espírita, que se julga mais 

compreensivo e esclarecido do que o católico? Aliás, isso faz lembrar-nos velho provérbio 

indochinês, que assim diz: "O mais sábio e o melhor, que se contente com o pior"! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

60 

 PERGUNTA: Mas não é provável que o moço ou a moça que exigem se casar 

na Igreja, embora com espíritas, também o façam menos pela crença e mais pela 

repercussão da cerimônia religiosa? 

 RAMATÍS: O cerimonial do esponsalício religioso na Igreja Católica, que 

simboliza a "união espiritual" entre dois seres, na Terra, é de grande fascínio sobre as 

jovens casadoiras, porque lhes deixa um grato motivo para futuras recordações. Aliás, o 

casamento religioso marca um dos mais importantes rumos na vida do jovem católico, não 

sendo propriamente manifestação de vaidade, mas consagração de um sentimento terno e 

até infantil. Há criaturas que sentem um vazio ou até desconfiança, quando os principais 

acontecimentos de sua vida não se marcam por um ato público ou cerimonial de satisfação 

aos sentidos físicos. 

 Assim, o casamento exclusivamente civil parece-lhes sem significação e quase nulo, 

quando é realizado sem o ritual secular consagrado pela Igreja, as vestes nupciais da 

tradição e às fórmulas convencionais do mundo. 

 

 

 PERGUNTA: Supondo-se que a noiva ou o noivo católicos exigem o seu 

casamento na Igreja, mais por "amor-próprio" ou obstinação religiosa, assim mesmo 

deve ceder o espírita?  

 RAMATÍS: Sem dúvida, esse amor-próprio pode ser tão obstinado nos jovens 

católicos que "exigem" se casar na Igreja, quanto nos jovens espíritas que se "negam", de 

acordo com sua convicção, no Espiritismo! Em ambos os casos pode dominar o amor-

próprio; mas a recusa é sempre mais desairosa para o espírita, porque subentende-se o mais 

esclarecido espiritualmente! Ao ceder em favor do casamento religioso com a criatura que 

escolheu para a ventura do seu lar, talvez concretiza-lhe um longo sonho alimentado desde 

a juventude, na vivência mental e prematura do cerimonial festivo na Igreja! A nave 

iluminada, as imagens enfeitadas de flores entre círios tremeluz entes, os paramentos 

sacerdotais, a "Marcha Nupcial" tocada pelo órgão sonoro sob o cântico das vozes 

humanas, não fascinam somente as moças católicas, mas, também, muitas jovens espíritas! 

 

 

 PERGUNTA: Mas não é censurável o fato dos pais espíritas permitirem suas 

filhas casarem na Igreja Católica ou no Templo Protestante, quando não admitem 

cerimônias religiosas no seio do Espiritismo? 

 RAMATÍS: A obstinação dos progenitores espíritas proibindo as filhas de 

casarem na Igreja pode causar-lhes frustrações indesejáveis, conservando-lhes na mente, 

por longo tempo, o pesar pela pouca significação do seu esponsalício. O casamento civil, 

em face da simplicidade, da brevidade do formalismo rígido da Lei, pode convencer a 

moça e o moço da legalidade do ato, mas de modo algum satisfazerem pela ausência do 

cerimonial religioso. A moça frustrada no sonho de casar sob o brilhantismo da cerimônia 

religiosa, doer-lhe-á o coração toda vez que assiste ou certifica-se de igual acontecimento, 

sentindo-se até humilhada, por ter-lhe sido negado o que outras jovens lograram num ato 

festivo e prazenteiro! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

61 

 PERGUNTA: Mas os pais espíritas, tão esclarecidos pelo Espiritismo 

libertador das fórmulas transitórias do mundo, não conseguem provar a seus filhos a 

inutilidade do casamento religioso? Por que persistir num acontecimento que já foi 

superado pelo esclarecimento superior? 

 RAMATÍS: O casamento religioso antecedeu ao casamento civil; por isso, no 

recôndito da alma do homem permanece o jugo secular da cerimônia religiosa do 

esponsalício na Igreja. Quantas vezes os espíritas de hoje não se casaram no seio da Igreja 

Católica, em existências pregressas? Porventura, a maioria dos espíritas não provêm do 

Catolicismo, onde também se consorciaram sob o seu ritual religioso?  

 O julgamento satisfatório em causa própria não é motivo para impormos nossas 

opiniões aos outros, sejam amigos, parentes ou filhos adultos! Os pais espíritas devem 

orientar e convencer os filhos quanto aos princípios superiores e libertadores da doutrina do 

Espiritismo, mas não têm o direito de impor-lhes quaisquer exigências, que não encontram 

simpatia ou receptividade, devido a condicionamentos pretéritos! Isso sempre seria 

intolerância e flagrante desmentido aos próprios postulados espíritas! Onde começa a 

proibição termina a espontaneidade; e em questão religiosa, cada criatura tem o direito de' 

escolher o caminho que melhor condiz com sua índole, simpatia e compreensão! 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, os pais espíritas não devem orientar os filhos na 

mesma crença que tanto lhes beneficia? 

 RAMATÍS: Orientar não é impor! Principalmente os espíritas devem saber que 

o conjunto da família é constituído por espíritos da mais variada gama de sentimentos, 

moral e capacidade intelectiva. É inútil obrigar ao culto fiel do Espiritismo os filhos que se 

mostram avessos a tal programa, caso trate-se de almas que em vidas pregressas foram 

sacerdotes, freiras ou devotos fanáticos fortemente condicionados ao ambiente secular da 

Igreja Católica! 

 A crença religiosa é fruto de eleição e não de imposição! Mais vale um bom 

católico do que um mau espírita, o que seria prejudicial ao próprio Espiritismo. Antes a 

tolerância que semeia venturas no próximo, do que a obstinação que impõe convicções 

pessoais e produz amarguras! 

 

 

 PERGUNTA: Mas se ambos os noivos são espíritas, não é censurável 

casarem na Igreja? 

 RAMATÍS: Se os noivos casam na Igreja, eles não são espíritas, mas apenas 

"simpatizantes" do Espiritismo! Os espíritas conscientes e convictos de sua doutrina 

dispensam o casamento religioso, porque ainda é cerimônia de fascínio do mundo material. 

 

 PERGUNTA: Mas já comprovamos casamentos religiosos de dignos 

trabalhadores da seara espírita, inclusive de alguns médiuns em franca atividade. Que 

dizeis a tal respeito? 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

62 

 RAMATÍS: Kardec argumentou "que se conhece o espírita pela sua incessante 

transformação moral", mas não se referiu à maior convicção de crença! Em face do 

Espiritismo rejeitar dogmas ou tabus religiosos, como as proibições sagradas, também não 

é possível fazer-se "proibições" para que os espíritas casem ou não casem no religioso! 

Tratando-se de questão de foro íntimo, e não sendo possível avaliar no reino oculto da 

mente do adepto ou simpatizante, qual é o grau exato de sua compreensão espiritual, 

ninguém pode prever como ele há de reagir na hora de comprovar os princípios espiritistas! 

Mas a verdade é que os espíritas conscientes de sua doutrina não casam no religioso; não 

pelo desprezo à Igreja, mas pela superação das fórmulas e convenções do mundo terreno! 

 

 

 PERGUNTA: O espírita pode batizar os filhos no religioso? 

 RAMATÍS: Desde que esteja plenamente esclarecido através do Espiritismo, o 

espírita sabe que é desnecessário batizar os filhos em qualquer credo religioso, embora 

trata-se de um ato de simbolismo espiritual. O batismo como "salvação" é um mito, porque 

o homem gradua-se pelas obras e não pelas cerimônias ou crenças humanas! 

 

 

 PERGUNTA: Nesse caso também não seria violar o futuro direito de crença 

católica dos filhos, como no caso do casamento religioso? 

 RAMATÍS: Quando os filhos de espíritas pretendem casar, já possuem o 

discernimento e a idade suficientes para "decidirem" quanto à sua crença religiosa católica, 

protestante ou espírita. Mas no caso do batismo, cabe aos pais decidir por si, pois a criança 

ainda não sabe distinguir o que lhe é mais coerente ou inútil em questão religiosa! 

 

 

 PERGUNTA: Mas supondo-se que ao chegar à juventude a criança não 

batizada decide-se pelo Catolicismo? Isso não implica dos pais espíritas terem lhe negado 

o batismo, como fundamento da crença católica? 

 RAMATÍS: Que o jovem então se batize, em qualquer idade, conforme permite 

e preceitua a Igreja! Mas os pais espíritas esclarecidos não devem prolongar a superstição 

do batismo, só porque na juventude seus filhos podem preferir a religião católica! 

 

 

 PERGUNTA: Há incoerência de alguns espíritas batizarem seus filhos no 

seio do Espiritismo, embora o façam com toda singeleza possível e sem ritual ostensivo? 

 RAMATÍS: Sob qualquer aspecto complexo ou singelo, o batismo é prioridade 

da Igreja Católica, cuja fórmula lhe pertence por antiguidade e tradição. O resto não passa 

de imitação ou interpretação pessoal, malgrado o tentem num ato despido de cerimônias 

nos centros espíritas. O batismo espírita não deixa de ser uma espécie de sublimação ou 

saudosismo de "ex-católicos" transferidos para o Espiritismo. Embora o pratiquem com 

toda singeleza, ainda é fruto de uma intenção oculta, espécie de amarra instintiva 

condicionada nos cerimoniais católicos. É mais preferível que o espírita então batize seu 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

63 

filho diretamente na Igreja, pois assim evita de praticar atos incongruentes na seara 

espiritista! 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, também é censurável essa preocupação quase 

extremista, dos espíritas evitarem qualquer motivo, ato ou fórmula que possa lembrar o 

Catolicismo? Se há fanatismo no "excesso" dogmático da Igreja Católica, não é possível 

que também haja fanatismo no obstinado "vazio" do Espiritismo? 

 RAMATÍS: Há profunda diferença entre a mensagem católica e a espírita, pois 

ambas expressam-se em extremos opostos! A igreja desperta no homem a emoção da alma 

pela fantasia do cerimonial que simboliza o mundo divino; o Espiritismo desveste o 

cerimonial e expõe a realidade exata cabível na mente humana! Deste modo, a doutrina 

espírita jamais poderá transigir com qualquer idéia ou sugestão sub-reptícia, que agrilhoe 

novamente o seu adepto a cerimônias do mundo. Na função de libertador de consciências, o 

Espiritismo deve rejeitar o menor indício que possa fascinar a alma a quaisquer fórmulas 

pertencentes à vida corporal transitória! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

64 

Capítulo 5 

 

O Espiritismo e o Protestantismo 

 
 

 PERGUNTA: Poderíamos admitir que o Protestantismo está mais próximo 

do Espiritismo do que a religião Católica Romana?  

 RAMATÍS: A nosso ver, diríamos melhor: se o Protestantismo estaria mais 

identificado com o Espiritismo. Alhures já dissemos que é bem mais fácil conduzir os 

budistas, hinduístas e demais adeptos de doutrinas orientalistas para aceitar os postulados 

da doutrina Espírita, do que conseguir o mesmo com católicos, protestantes ou adventistas. 

Isso porque os primeiros, embora asfixiados na simplicidade original de suas crenças, são 

partidários da Lei do Carma e da Reencarnação, não admitidas pelos católicos e 

reformistas.  

 Em conseqüência, os protestantes também serão mais adversos aos postulados do 

espiritismo codificado, porque, assim como os católicos, de onde provieram, não aceitam a 

coerência da Lei de Causa e Efeito do Carma e das vidas sucessivas. Quando Lutero 

empreendeu a reforma protestante, os mentores da Terra regozijaram-se pela nova 

mensagem de simplicidade e libertação da suntuosidade do Clero e das Igrejas, convictos 

de que o Protestantismo não tardaria em assimilar as duas leis mais sensatas e lógicas da 

vida espiritual: a Lei do Carma e a da Reencarnação.  

 Mas, se os reformistas luteranos fugiram do luxo e da pompa, aboliram a hierarquia 

faustosa e evitaram o exibicionismo das jóias e dos tesouros próprios do Vaticano, eles 

caíram noutro anacronismo fanático, elegendo a Bíblia e os seus profetas com as mesmas 

características da infalibilidade papal. Houve mudança de trajes e de cenários, mas 

subordinaram a sua razão às mesmas crenças infantis de antanho, pregadas pela Igreja 

Católica, pontificando as lendas e histórias bíblicas insustentáveis em face da lógica do 

bom-senso.  

 A missa faustosa foi substituída pelo culto pessoal e os protestantes a compensaram 

pelos cânticos religiosos no saudosismo de rezas e ladainhas. Sumiram-se os santos, mas 

surgiram os profetas; eliminou-se o missal e pontificou-se a Bíblia. O cidadão protestante, 

tal qual o católico, ainda é um fugitivo dos pecados do mundo, mas dificilmente um 

dominador dos vícios e das paixões.  

 No entanto, a reforma protestante já foi um passo salutar em direção à simplicidade 

do Cristianismo do tempo de Jesus e digna de sinceros louvores pelas suas obras de alta 

finalidade caritativa, seu programa de paz e amor ao próximo. Seus adeptos embrenham-se 

pelas matas e regiões inóspitas, levando o consolo, o socorro e medicamentos aos infelizes 

párias, que se encontram em zonas distantes e sem quaisquer recursos de assistência 

médica. São disciplinados,  

eficientes, ordeiros e até heróicos nos seus labores socorristas.  

 Mas, lastimavelmente, ficaram nas adjacências da reforma de Lutero, ramificaram-

se em dezenas de outras seitas protestantes, com preferências por este ou aquele profeta, 

por esta ou aquela passagem do Velho e do Novo Testamento. A fonte pródiga da Bíblia 

abriu-se em minúsculos riachos, que depois ainda se subdividem em novas ramificações 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

65 

atendendo os mais variados tipos psicológicos de criaturas ansiosas por novas revelações 

no campo da religiosidade fenomênica do mundo.  

 

 

 PERGUNTA: Alegam muitos protestantes e católicos, que no seio espirítico 

também se produzem dissensões e depois surgem entidades e sistemas de trabalhos 

diferentes, por vezes até adversos entre si. Citam os cardecistas, umbandistas, neo-

espíritas, redentoristas e outros movimentos criados à sombra do Espiritismo de Kardec e 

depois constituindo-se em outras tantas seitas desligadas da entidade “mater” federativa! 

Que dizeis?  

 RAMATÍS: De conformidade com os diversos tipos de psicologia, veleidades e 

personalismo humanos, cremos que ainda surgirão muitas seitas marginais derivadas da 

codificação espírita, como alegam os católicos. Mas isso é muito natural em um mundo 

onde os homens devem desenvolver o espírito através de sofrimentos, vicissitudes e 

desenganos, para cultuar as virtudes do amor, da união, tolerância e fraternidade.  

 O planeta Terra ainda não é mundo de graduação superior e por isso não dispensa a 

variedade de doutrinas derivadas das principais fontes religiosas compatíveis com o 

entendimento e a capacidade dos seus novos adeptos. No entanto, o acontecimento mais 

importante nessa proverbial multiplicação de seitas, seja no Catolicismo, Protestantismo ou 

Espiritismo, é verificar-se o comportamento futuro da fonte original de onde elas se 

derivaram. Não importa que surjam mil regatos de coloridos diferentes, se a fonte original 

donde provieram mantém a sua limpidez e pureza iniciática. É evidente que os fundadores 

de novas seitas subsidiárias de certa doutrina ou religião, assim o fazem impelidos por 

insatisfações, vaidades, desavenças ou contrariedades. Descontentes ou obstinados, esses 

adeptos rebeldes teimam em impor suas idéias; e por isso, fundam movimentos sectaristas 

atendendo à sua personalidade egocêntrica. 

 No entanto, quando a fonte iniciática ou original mantém-se incólume e pura na sua 

origem, em nada lhes afeta os movimentos bastardos, nascidos à sua sombra protetora. 

Ademais, os "inovadores" ou "reformistas" não apresentam novidades importantes em suas 

agremiações, seitas ou doutrinas, porque jamais poderão extinguir as raízes da árvore 

original onde firmam os seus ramos rebeldes. Algumas vezes não vão além de 

modificações à superfície da doutrina que hostilizam, com substituições por vezes ridículas 

ou adaptações primárias. Copiam, substituem ou deformam postulados consagrados 

anteriormente, elaboram novos cerimoniais sem a força da magia religiosa ou mudam 

velhos ídolos por simpatias modernas. No entanto, jamais poderão desvencilhar-se 

definitivamente da fonte original, assim como o filho rebelde não pode libertar-se do nome 

do pai! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos algum exemplo mais prático desse assunto? 

 RAMATÍS: No vosso país surgiram dois movimentos separatistas da fonte 

original da Igreja Católica Romana, na formação de igrejas católicas brasileiras, com novo 

ritual e cerimonial em português. Mas os novos reformistas nada puderam acrescentar ao 

novo credo, limitando-se a imitar ou substituir santos, cerimônias, paramentos e devoções, 

sem poder fugir à hierarquia tradicional do Clero Romano. Tentou-se modificar ou 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

66 

simplificar o cerimonial do batismo, casamento e a liturgia tradicional, mas o povo sentiu a 

debilidade dos renovadores e sua impotência em convencer os fiéis. 

 No intuito de atrair maior número de adeptos para a nova igreja, os seus 

responsáveis admitiram os postulados da Lei do Carma e da Reencarnação, que são 

fundamentos principais do Espiritismo, da Umbanda e inúmeras filosofias e doutrinas 

espiritualistas do Oriente. 

 Mas o recurso, embora renovador e inteligente, não produziu o efeito desejado, por 

dois motivos bastante significativos: os espíritas cardecistas não se inclinaram pela nova 

Igreja, malgrado sua admissão à Lei do Carma e Reencarnação porque o Espiritismo é 

avesso a liturgias, dogmas, adorações, casamentos, batizados ou fetiches. Os umbandistas, 

no entanto, já possuem o seu cerimonial tradicional e característico dos trabalhos de 

terreiros, além do seu tradicional intercâmbio com os "pretos-velhos", índios e caboclos. 

Em conseqüência, muitos adeptos e até sacerdotes da nova igreja católica brasileira 

retornaram à velha mansão da Igreja Católica Romana, sendo recebidos como "filhos 

pródigos", pois a fonte original permaneceu incólume apesar da debanda dos 

inconformistas. E o fenômeno explica-se com facilidade, pois não houve realmente, um 

"protesto" ou "reforma" contra o Catolicismo e sim, apenas mudança do rótulo "romano" 

para "brasileira"! Evidentemente, é preferível continuar com o original do que aceitar o 

sucedâneo de ingrediente inferior! 

 

 

 PERGUNTA: Parece-nos que o fenômeno é diferente entre os protestantes, 

sendo raros os que retornaram ao Catolicismo Não é assim? 

 RAMATÍS: Insistimos em dizer: Lutero não prosseguiu com as mesmas 

características da Igreja Católica Romana, mudando-lhe apenas o nome e sem modificar-

lhe o conteúdo. Ele encetou uma "reforma" completa nos costumes, cerimoniais e 

hierarquia, opondo-se ao fausto clerical e tentando uma simplificação de retorno ao 

Cristianismo. Mas em face da diversidade de temperamentos, entendimento, costumes, 

simpatias e até interesses, também se derivaram do Protestantismo iniciático dezenas de 

seitas novas atendendo grupos, à parte, que não podiam ajustar-se satisfatoriamente aos 

postulados reformistas. Algumas adotaram práticas religiosas e interpretações bíblicas mais 

excêntricas, sem poderem libertar-se, em definitivo, da fonte original donde provieram. 

Embora continue a existir certa pragmática familiar em todas essas seitas, observa-se um 

grande esforço de superioridade entre si e de propaganda intensiva dos seus postulados. 

 

 

 PERGUNTA: Quais são essas seitas derivadas da reforma inicial de Lutero? 

 RAMATÍS: Malgrado a multiplicidade de seitas e movimentos reformistas 

fundados à sombra da própria reforma de Lutero, e que prosseguem lançando novas 

ramificações pelo mundo, citaremos as que são oficialmente reconhecidas como unidades 

religiosas e de responsabilidade jurídica. São os Presbiterianos, Metodistas; Mormons, 

Batistas, Episcopais, Luteranos, Testemunhas de Jeová, Adventistas do Sétimo Dia, 

Discípulos da Igreja Cristã, Grupos Pentecostais, e Cientistas Cristãos. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

67 

 PERGUNTA: E qual é a situação do Espiritismo codificado, com relação a 

outros movimentos que também se derivam dele e possam surgir por efeito de novas 

inconformações?  

 RAMATÍS: Evidentemente, qualquer movimento rebelde contra o Espiritismo 

codificado só comprova a inconformação de certos adeptos contra os seus postulados 

doutrinários. No entanto, isso em nada é desairoso para a doutrina, caso permaneça integra 

e inalterável a "fonte original" da codificação kardeciana. A própria Umbanda, por 

exemplo, não é movimento reformista ou de protesto contra a codificação espírita de 

Kardec, mas apenas sincretismo religioso e movimento espiritualista, à parte, derivado da 

magia do folclore africano e ameríndio, alicerçado sobre o fenômeno da mediunidade. 

Quanto a alguns movimentos que se observam, de espíritas em agrupamentos isolados ou 

temperando suas práticas com alguns condimentos de outras doutrinas reencarnacionistas, é 

mais propriamente uma espécie de insubordinação contra a tutela da federalização oficial 

do Espiritismo no Brasil. O próprio Racionalismo Cristão ou Espiritismo Redentorista, 

fundado por Luís de Matos, como um protesto contra médiuns mercenários, crédulos 

místicos e fanáticos, dogmáticos recalcitrantes, elites conservadoras e adeptos interessados 

apenas no bem-estar material, não afeta a Codificação Espírita, por uma razão muito 

simples: o próprio Allan Kardec já havia previsto e apontado tais diatribes numa sentença 

impecável: "Conhece-se o espírita pela sua incessante transformação moral!" O 

Racionalismo Cristão, de Luís de Matos, não é um "protesto" contra o Espiritismo, porém, 

contra os "maus espíritas"! 

 

 

 PERGUNTA: E no caso do Protestantismo, as seitas que derivaram dele, 

porventura não se libertaram das velhas fórmulas conservadoras organizando 

movimentos liberais religiosos e oferecendo um padrão mais evoluído nas suas novas 

atividades religiosas? 

 RAMATÍS: Até hoje ainda não puderam oferecer algo mais dinâmico e 

convincente ou progressista, além do conhecimento e da tradição do tronco central donde 

se originaram. Não obstante, a admissão de certas regras e conceitos que diferem um pouco 

da fonte original, as novas seitas ainda não se libertaram do sectarismo, biblismo e 

profetismo da Reforma Protestante iniciada por Lutero. 

 

 

 PERGUNTA: Que nos dizeis do Metodismo? 

 RAMATÍS: O Metodismo foi fundado por João e Carlos Wesley, membros da 

Igreja Anglicana; apesar de intencionarem organizar um clube religioso de estimulo a uma 

vivência mais santificada e de protesto contra o mandanismo daquela época, com o 

decorrer do tempo eles também terminaram adotando e consagrando a hierarquia, o 

batismo ou aspersão, elegendo vários trechos bíblicos para fundamento do seu credo. 

 Conforme os ensinamentos metodistas, um crente em Cristo pode se perder ou "cair 

da graça"; mas se se arrepender pode recuperar a graça divina pela Vontade de Deus. O seu 

batismo também não é de imersão, mas de aspersão à semelhança da mesma cerimônia 

católica. Adotam das Escrituras, muitos trechos do Velho e do Novo Testamento a respeito 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

68 

do pecado, da salvação, do batismo ou da igreja, alicerçando seus ensinos principalmente 

nos Atos dos Apóstolos e particularizados nas epístolas de Paulo, com alguma preferência 

mais específica ao Evangelho de João. 

 

 

 PERGUNTA: Qual a significação da Igreja Presbiteriana? 

 RAMATÍS: Calvino e João Knox, no século XVII, fundaram a Igreja 

Presbiteriana, cujos adeptos, em grande número, começaram a emigrar para as colônias 

norte-americanas. Os presbiterianos consagram pessoas ao ministério religioso da entidade, 

batizando e propagando a salvação do homem sob o paraninfo de vários conceitos das 

Escrituras. Trata-se de uma seita meritória e obra missionária, com milhares de 

missionários disseminados pelo mundo em atividade socorrista aos enfermos, aos 

deserdados da sorte e aos ignorantes das leis de Deus. 

 Os presbiterianos também realizam o batismo infantil, por aspersão, pregando que a 

fé é necessária, mas é a fé dos pais que deve agir em prol dos filhos. Como os metodistas, 

parecem devotar particular simpatia pelas Epistolas de Paulo, que vicejam em quase todos 

os fundamentos de suas atitudes religiosas. 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dizer-nos algo sobre a Igreja Protestante Episcopal e 

os Batistas? 

 RAMATÍS: A Igreja Protestante Episcopal disciplina-se pelos Trinta e Nove 

Artigos de Religião, incorporados no Livro de Oração Comum, considerada doutrina de 

regeneração batismal sob severo ritual, administrado pela imersão ou aspersão, fato que 

estabelece muita discussão entre os adventistas derivados da Reforma Protestante. Os 

episcopais também têm feito muitos benefícios à vida americana, quer pelo 

desenvolvimento cultural, assim como pelas missões em todo o seu território e também 

noutras partes do mundo. Seus pastores, depois de velhos e inválidos, recebem pensões do 

fundo de aposentadoria episcopal. As crianças batizadas devem ser apresentadas por 

padrinhos que respondem. por elas, em aceitar o Credo Apostólico. No Ministério 

Religioso são reconhecidas três ordens diferentes: bispo, sacerdotes e diáconos.  

 Os Batistas são remanescentes de uma verdadeira identidade espiritual com grupos 

de crentes através de séculos, que aceitavam e praticavam o que o Novo Testamento 

ensinava. A Bíblia era a sua regra de fé, de sobrevivência e atividade no mundo. Em 

conseqüência, era quase um povo chamado Batista, que advogava o princípio de uma igreja 

livre. Por isso, fundou uma comunidade civil onde os homens deviam ser livres para adorar 

a Deus conforme os ditames de sua própria consciência. 

 Os Batistas ensinam que a "salvação" vem pela graça divina mediante a fé em Deus 

e não pela lei, ordenanças e cerimônia! E não se deve coagir ninguém em sua crença 

espiritual. Eles adotam a separação entre o Estado e a Igreja, e podem ser membros da 

mesma quem foi regenerado antes mesmo de ser batizado. Aceitam o Cristo como o Senhor 

Vivo e não o cultuam como faz o Catolicismo, no cerimonial fúnebre da morte! 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

69 

 PERGUNTA: E quanto aos "Mórmons"? 

 RAMATÍS: Os Mórmons, ou seja, a "Igreja dos Santos dos Últimos Dias", foi 

fundada em 1830, no Estado de Nova York, por Joseph Smith. Diz a tradição dessa seita 

que os Nefitas, sobreviventes. de uma luta religiosa em Jerusalém, fugiram para a Arábia, e 

através dos oceanos índico e Pacifico, chegaram até à América do Sul rumando mais tarde 

para a América do Norte. A sua história fora escrita em "tábuas", "lâminas" ou "folhas" de 

ouro por Mórmon e entregue a seu filho, Moroni, que as enterrou num morro perto de 

Palmyra, Estado de Nova York; Joseph Smith, o fundador dos Mórmons, então declarava 

ter se comunicado com o espírito ressuscitado de Moroni e recebido dele a indicação do 

local onde se encontravam enterradas as folhas de ouro. 

 Essas tábuas então teriam sido traduzidas no "O Livro dos Mórmons", contendo uns 

quinze livros, mas que em sua maior parte é extraída da própria Bíblia, formando certa 

miscelânea doutrinária. Os Mórmons também pregam o batismo como condição necessária 

para alguém entrar no reino dos céus; há cargos apostólicos perpétuos, apóstolos, profetas e 

outros oficiais; o Livro dos Mórmons é considerado superior, por conter muitas profecias 

inexistentes na Bíblia. 

 Os convertidos à doutrina devem dar um dízimo de sua propriedade e um dízimo de 

sua renda à comunidade. Joseph Smith foi morto por um grupo de adversários, no Estado 

de Illinois. E mais tarde foi eleito presidente da igreja o Sr. Brigham Young, que desde 

1852 adotou a poligamia em sua seita, proibida mais tarde pela Corte Suprema dos Estados 

Unidos. Atualmente. os Mórmons têm sua atividade mais intensa em Salt Lake City, no 

Estado de Utah, dominando forte sistema econômico, político e religioso. Seguem, 

também, vários esquemas das escrituras sagradas concernentes às suas práticas e crença. 

 

 

 PERGUNTA: E os "Adventistas do Sétimo Dia"? 

 RAMATÍS: É seita protestante que dá muita importância à criação de 

hospitais, escolas, revistas e ao evangelismo; possuem, realmente, inúmeros hospitais, 

casas publicadoras de revistas, obras missionárias e construção de campos missionários, 

além de distribuírem sua literatura em 200 línguas diferentes. Em 1860, certo grupo de 

crentes da reforma decidiu-se mais propriamente pelo sábado, passando a considerá-lo seu 

domingo, assim como mudava o nome da seita para "Adventistas do Sétimo Dia". 

 Também adotam o batismo por imersão; e os novos membros precisam comparecer 

perante os pastores ou oficiais da igreja local para serem previamente examinados. Aceitam 

os 10 mandamentos, como norma direcional, guardam o último dia da semana e são 

observadores atentos da Lei de Moisés; consideram a morte um estado de inconsciência até 

o dia da ressurreição e os pecadores não convertidos desaparecem depois do Juízo Final. 

Seguem diversos versículos do Novo Testamento que lhes confirma adoração do sábado, o 

juízo final, o inferno, o céu e a salvação do homem pelo arrependimento. 

 

 

 PERGUNTA: E as "Testemunhas de Jeová"? 

 RAMATÍS: A seita surgiu numa pequena reunião liderada por Charles T. 

Russell e o movimento teve diversos nomes como Russellitas, Alvorecer do Milênio, 

Associação Internacional de Estudantes da Bíblia, Sociedade Bíblica e de Tratados da 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

70 

Torre de Vigília. Em 1931, foi-lhe conferida a denominação definitiva de "Testemunhas de 

Jeová", pelo Juiz J. C. Rutherford, que substituiu o Pastor Russell. 

 As "Testemunhas de Jeová" disseminam-se por quase todas as cidades dos Estados 

Unidos, e em outras partes do mundo, com o propósito fundamental de estudar a Bíblia. 

Não constroem templos para uso próprio e costumam reunir-se em salões alugados; 

publicam sua literatura em muitas línguas e se afirma que já produziram mais de 

200.000.000 de exemplares em circulação. São inquietos, embora trabalhadores, zelosos e 

por vezes provocam discórdias pelo seu fanatismo irredutível, na admissão de seus 

conceitos religiosos. Negam a divindade de Jesus, afirmando que Jesus em um homem 

perfeito, nada mais, nada menos. Nasceu ao nível humano para ter natureza divina, na sua 

ressurreição. Ensinam que milhões de pessoas, agora vivas, jamais morrerão, porque lhes 

será dada a vida eterna quando chegar o terceiro milênio e os pecadores julgados perante os 

tribunais divinos; sendo Jesus Cristo o Redentor da humanidade. O homem é alma, mas 

não tem alma; e que Jesus não ressuscitou o corpo, mas o conserva em algum lugar para o 

mostrar aos povos no momento profético. Negam que haja um inferno eterno, mas admitem 

o "Hades", como sepultura. Opõem-se a todos os governos presentes, recusam de fazer 

continência à bandeira, são pacifistas, mas irascíveis em tempo de guerra e não aceitam a 

transfusão de sangue de réprobos ou profanos. 

 Seguem nas escrituras sagradas somente aquilo que confirme as suas convicções no 

Novo Testamento e nos vários versículos do Velho Testamento. 

 

 

 PERGUNTA: Os Luteranos? 

 RAMATÍS: Os Luteranos disseminados pelo mundo atingem provavelmente a 

mais de 100.000.000 de adeptos. Martinho Lutero; depois de formado doutor pela 

Universidade de Württemberg, concluiu que a paz espiritual e segurança do ser não se 

achava nos preceitos e práticas da Igreja Católica Romana, mas, sim, nos ensinos das 

Escrituras, mediante a fé e a comunhão individual com Jesus. Então, foi excomungado pelo 

Papa, por atacar os concílios, venda de indulgências, e a pompa do Clero. Em seguida, 

traduziu a Bíblia para a língua alemã e estabeleceu uma forma de culto simples para os 

luteranos; escreveu os catecismos ainda hoje em uso nas igrejas. As igrejas luteranas 

escolhem os seus próprios ministros e o candidato a ministro é ordenado por um sínodo, na 

tradicional reunião anual, cujo sínodo exerce sua jurisdição sobre determinado estado, 

distrito ou grupo de fiéis. 

 Mas é evidente que ao rejeitar a Igreja Católica Romana, Martinho Lutero não 

abandonou por completo sua bagagem católica romana, pois dela conservou o batismo 

infantil, a concepção sacramental das ordenanças, substituiu o controle do Papa pelo Estado 

religioso, valorizando muito a letra em desfavor do espírito. O batismo entre os luteranos é 

necessário para a salvação do homem e concede o perdão dos pecados. Os luteranos são 

afeitos às escrituras, mas, dominados pelo espírito de discussão, muitas vezes promoveram 

sérias dissensões por causa das mais simples interpretações diferentes dos versículos e das 

passagens evangélicas. 

 Mas a verdade é que a Reforma Luterana também já sente a sua debilidade no 

esforço de esclarecer a humanidade; perde terreno pela sua obstinação fanática de se 

considerar a única religião que prega a "verdadeira" Verdade. O Alto empreendeu inúmeras 

tentativas no sentido de fazer a Igreja Católica ou Protestante admitir a Lei do Carma e o 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

71 

processo da Reencarnação, pois semeou fenômenos mediúnicos até entre os maiorais de 

tais credos, na forma de acontecimentos incomuns e destinados a provar a existência da 

alma e a possibilidade do seu intercâmbio entre vivos. 

 Entre os padres franciscanos ou capuchinhos, os mentores espirituais encontraram 

mais facilidade para despertar a vidência, audição e incorporação mediúnica, inclusive o 

curandeirismo controlado pelo Além. Mas tanto o Catolicismo como o Protestantismo não 

só rejeitaram essas revelações como ainda hostilizam o Espiritismo ou demais movimentos 

que admitem os princípios lógicos e sensatos da Reencarnação. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

72 

Capítulo 6 

 

O Espiritismo e a Teosofia 
 

 

 PERGUNTA: Que dizeis da Teosofia, doutrina que também admite a 

Reencarnação e a Lei do Carma?  

 RAMATÍS: Teosofia, em essência, deveria expressar a idéia de “Ciência de 

Deus”; no entanto, constituiu-se, também, numa doutrina com certo aspecto religioso, 

graças à fundação da “Sociedade Teosófica”, de Nova York, em 1875, por Madame 

Blavatsky. A sociedade, posteriormente, progrediu com a adesão de adeptos de boa 

envergadura intelectual, como Annie Besant, o Bispo C. W. Leadbeater, Sinnet, Olcoot e 

outros, que seguiram as pegadas de Madame Blavatsky.  

 

 

 PERGUNTA: Qual é a relação existente entre a Sociedade Teosófica e o 

pregador Krishnamurti, atualmente em excursão pelo mundo e que já pertenceu àquela 

entidade?  

 RAMATÍS: Conforme comunicados do Espaço, os componentes da Sociedade 

Teosófica aguardavam a vinda do Instrutor Espiritual do século XX, o qual deveria 

corresponder a  

determinados sinais e seria encontrado no momento oportuno. Em determinada época, 

Madame Blavatsky e Leadbeater julgaram encontrar o menino que possuía todos os 

predicados referidos pelos seus mentores. Então encarregaram-se dele; e proporcionaram-

lhe a educação necessária ao seu desempenho messiânico, protegendo-o até à maturidade. 

Realmente, Alcione (pois assim o chamavam), mais tarde designado como Krishnamurti, 

revelou-se desde cedo uma notabilidade espiritual, estreando aos quinze anos, com um 

magistral trabalho intitulado “Aos Pés do Mestre”.  

 Mas, em 1913, houve cisão e a excomunhão de 2.400 adeptos e membros da 

Sociedade Teosófica, por terem resolvido seguir o mestre R. Steiner, da Alemanha, que era 

contrário ao Messianismo e à consagração de Krishnamurti. Aliás, mais tarde, o próprio 

Krishnamurti abandonou a Sociedade Teosófica, embora o considerassem o Avatar, o 

Messias moderno, alegando que o haviam transformado num ídolo, quando ele viera 

esclarecer os homens para se libertarem da exploração religiosa! 

 

 

 PERGUNTA: Qual o conteúdo fundamental da doutrina teosófica fundada 

por Madame Blavatsky? 

 RAMATÍS: Assemelha-se a quase todas as doutrinas religiosas que colocam a 

criatura na dependência de sua origem divina e do retorno à fonte criadora de Deus. A 

Teosofia, como a Rosa-Cruz e o Espiritismo, prega a necessidade de o homem livrar-se, o 

mais cedo possível, dos grilhões da matéria ou das ilusões da vida humana. E, 

conseqüentemente, apela para o conhecimento, educação e domínio do espírito sobre a 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

73 

carne, esclarecendo sob:-e a nocividade dos vícios, paixões e hábitos, que mais algemam o 

ser à vida física. É o conhecimento da Verdade, a iluminação pela meditação ou pelo 

raciocínio desenvolvido sob a vontade sadia e disciplinada. A Teosofia não se ajusta à idéia 

de um Deus pessoal; e prega a fraternidade entre todos os homens como um recurso de 

amparo e proteção ao próprio indivíduo. (1) 

 
 (1) As principais obras para o conhecimento mais profundo da Teosofia são "Compêndio 
de Teosofia", de Leadbeater, "Budismo Esotérico", de Sinnet, "A Sabedoria Antiga", de Annie 
Besant, "Conferências Teosóficas" e "Fundamentos da Teosofia", de Jinarajadasa.  

 

 

 PERGUNTA: Quais os contatos mais eletivos da Teosofia com o Espiritismo? 

 RAMATÍS: A Teosofia, como é peculiar à doutrina espírita, também se 

considera filosofia, religião e ciência. Ajusta-se ao conceito filosófico porque também 

cuida e explica o plano da evolução das almas e dos corpos nos diversos ciclos evolutivos 

dos planetas do nosso sistema solar; é admitida como religião, porque indica o caminho 

moral no esforço consciente do homem aproximar-se, cada vez mais intimamente, do seu 

Criador; como ciência, trata da investigação e estudo dos fenômenos do mundo 

imponderável, mas livre de tabus, superstições e lendas. Ensina que o homem não deve 

confiar cegamente na fé teológica sem base positiva, mas examinar por si mesmo os 

poderes latentes que existem na intimidade de todos os seres e são outorga do Espírito do 

Criador! 

 

 

 PERGUNTA: E quanto à concepção da morte, onde ela mais se aproxima do 

Espiritismo? 

 RAMATÍS: Os teosofistas encaram a morte como um fato comuníssimo. É a 

extinção lógica de uma vida que proporciona ao homem os meios dele acumular, 

concentrar e dinamizar as energias que depois lhe são preciosas nos mundos etéreos. 

Consideram a morte à guisa do indivíduo que despe o sobretudo protetor num ambiente 

frigido e depois enverga o traje tropical para manifestar-se num clima suave. Assim como 

os espíritas, os teosofistas também consideram o berço e o túmulo um rápido período, em 

que a alma do homem comparece a uma audiência na crosta física para reajustar suas 

complicações e imprudências pretéritas! A Teosofia ensina, também, quanto à existência do 

Anjo ou do Homem Perfeito, que depois ingressa na Hierarquia Sideral Superior e se torna 

um Mestre dos "adeptos menores", que ainda marcham à retaguarda avançando para a 

redenção espiritual. (2) 

 
 (2) Vide a obra "No Recinto Externo", de Annie Besant, cujo conteúdo é excelente e 
precioso programa informativo dessa concepção teosofista.  
 

 O Homem deve superar, consecutivamente, os diversos veículos de que ele se 

utiliza na sua encadernação na carne; evolui desde o tipo selvático até ao organismo eletivo 

do santo, desenvolvendo a inteligência, a vontade e o discernimento espiritual através das 

suas diversas reencarnações. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

74 

 

 PERGUNTA: Há proibição do teosofista devotar-se a outras religiões ou 

doutrinas, após filiar-se à Teosofia? 

 RAMATÍS: Considerando-se que o termo "teosofia" é mais propriamente 

definição de "ciência divina", a Teosofia, embora seja doutrina particularizada, não deve 

limitar, restringir ou contrariar a crença alheia, porém, esclarecer, ensinar e elevar o crente 

de qualquer religião sem exigir-lhe abdicação ou adoção dos preceitos teosóficos. Em sua 

finalidade religiosa deve até restituir a crença ou a fé debilitada aos crentes alheios. A sua 

função ou missão, aliás, ainda incompreendida por muitos dos seus adeptos, seria despertar 

e desenvolver no homem, participante de qualquer credo ou doutrina, a confiança, o ânimo, 

a pesquisa e o estudo de si mesmo, fazendo-o perceber que ele é o único capaz de organizar 

sua própria ventura espiritual! Cada homem é o autor de sua ventura, glória ou sabedoria! 

Ninguém poderá impor a felicidade ao próximo, nem mesmo descobrir-lhe a realidade da 

alma atuando do mundo exterior para o seu interior! 

 Em nossa última encarnação na Indochina, aprendíamos, desde cedo, o seguinte 

aforismo: "Ninguém pode achar o Espírito por fora, se não o encontra por dentro! Não se 

pode provar a alguém a realidade do Espírito, se ele duvida de que existe"! 

 

 

 PERGUNTA: Como o teosofista encara a Lei do Carma? 

 RAMATÍS: As vicissitudes, tragédias, os dramas e malefícios são para o 

teosofista esclarecido, apenas acontecimentos temporários, superficiais, provisórios, mas de 

profunda significação para a sua escalonada espiritual. Considerando-se que o objetivo 

mais importante da vida do ser é a sua própria angelitude, o bom teosofista não protesta 

contra o destino desagradável, que lhe dá oportunidade de desenvolver suas faculdades 

criadoras e comprovar sua sabedoria à luz da crosta planetária. A desgraça, que às vezes, 

tanto estigmatiza ou conturba o ser, nada mais é que a argüição para os Mestres 

conhecerem a capacidade do aluno em curso no ciclo escolar primário do mundo terrícola. 

O homem não deve arrasar-se pela tristeza ou pelo desespero, pois tudo é transitório e se 

constitui num processo de angelização. Naturalmente, o teosofista não pretende ser 

insensível aos males e problemas que o rodeiam, no mundo, mas deve superá-los como 

coisas provisórias, ensejos educativos e de breve duração. Evidentemente, referimo-nos aos 

teosofistas conscientes e estudiosos, tal qual os espíritas devotados aos princípios salutares 

de sua doutrina. 

 A Teosofia .ensina que os espíritos ingressam na vida atribulada do mundo físico 

para triunfar no campo das 'atividades humanas, seja na pobreza ou riqueza. Mas o homem 

não deve aferrar-se ao que acumula, realiza e adquire, mas viver realizações superiores e 

sem escravizar-se à obra. Pode viver como vivem os homens ricos ou potentados, mas tão 

prudente, que não se deixe prender pelos grilhões dos bens e objetos do mundo ilusório! 

 O teosofista deve ser consciente de sua absoluta unidade espiritual à humanidade, 

como um todo nutrido pela mesma substância lucífera da Fonte Divina! Por isso, jamais 

pode tirar proveito de ações que prejudiquem os demais homens! Sob qualquer condição 

religiosa, de crença ou doutrina humana, o espírito do homem só progride para a angelitude 

tanto quanto ele mais beneficia os seus irmãos da mesma jornada carnal! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

75 

 PERGUNTA: Os teosofistas não aceitam a mediunidade nem a comunicação 

dos espíritos, tal qual acontece com os espíritas. Não é assim? 

 RAMATÍS: Evidentemente, se aceitassem a prática mediúnica e a 

comunicação com os espíritos na forma preceituada por Kardec, os teosofistas então seriam 

espíritas, sem dúvida! O seu modo de trabalhar é diferente porque reúnem-se em grupos de 

estudos, argüições e pesquisas de filosofia espiritual, e o fazem mais pela intuição, em vez 

de comunicações mediúnicas diretas. 

 Mas é óbvio que também se relacionam com os espíritos desencarnados, embora o 

neguem de fazê-lo diretamente pelos recursos mais ostensivos da mediunidade. Todos os 

homens estão cercados de espíritos que os assistem, tentam, protegem, ajudam ou 

exploram, quer sejam teosofistas, rosa-cruzes, yogas, espíritas ou católicos! Os encarnados 

atraem espíritos de conformidade com suas idéias, paixões ou intenções, pouco importando 

a sua crença ou religião. 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, o trabalho de passes, receituário, doutrinações e 

incorporações de espíritos necessitados, não é um processo mais eficiente e caritativo do 

que as reuniões intelectivas e pesquisadoras dos teosofistas? 

 RAMATÍS: Haveis de convir que são modos diferentes de cultuar a Divindade 

ou de se relacionar com o mundo oculto. As reuniões espíritas obedecem a um sistema 

doutrinário, próprio do gênero da doutrina codificada por Kardec; e as reuniões dos 

teosofistas representam o modo peculiar deles exercerem sua doutrina. Não merecem 

censuras os espíritas pelo modo de cumprir os seus postulados doutrinários, nem os 

teosofistas pela sua habitual maneira doutrinária. Quanto à questão de caridade é assunto 

muito vasto para se julgar através de simples reuniões de homens praticando os postulados 

de suas doutrinas. Há caridade física, moral, espiritual e até educativa! É possível que na 

mesa teosofista, sem a preocupação diretamente caritativa, o ensinamento, às vezes, liberte 

do álcool um pai de família; destrua a idéia de suicídio de algum homem desesperado ou 

reconforte e console quem já perdeu toda a confiança na vida I ExIstem transformações 

individuais, discernimentos e decisões novas que, independente de doutrinas e religiões, 

podem modificar uma família, um bairro e até uma cidade! 

 

 

 PERGUNTA: Dizem os teosofistas que é contraproducente o exercício da 

mediunidade passiva, conforme proclama a doutrina espírita, porque o médium, ao 

receber espíritos perturbados, torna-se vítima de enfermidades orgânicas ou alienações 

mentais. Há fundamento de que os fluidos enfermiços dos espíritos inferiores possam 

provocar transtornos nos médiuns? 

 RAMATÍS: Tudo depende do estado psíquico e das condições morais do 

próprio médium; do caráter, sentimento e da conduta moral! O homem só se resguarda dos 

fluidos perniciosos dos maus espíritos, quando se integra no critério moral superior. 

 No entanto, a criatura não está completamente indefesa a certas influências do 

mundo oculto, pois o perispírito, através de milênios de adaptações e atividade no seio das 

energias dos mundos planetários, também desenvolveu a sua capacidade de defesas contra 

as investidas maléficas. Assim como acontece com o organismo físico, ele consegue 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

76 

regenerar as zonas ofendidas e corrigir as lesões da hostilidade do mundo inferior. 

Evidentemente, sendo a matriz fisiológica ou etérica da organização humana, é óbvio que 

também supera as investidas malfeitoras por parte dos espíritos das sombras. O perispírito 

dispõe de recursos maravilhosos para a sua sobrevivência e proteção no seio das energias 

inferiores, tal qual o corpo físico mobiliza recursos para defender-se de quaisquer reações 

nocivas ao seu equilíbrio vital. 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis fornecer-nos algum esclarecimento comparativo? 

 RAMATÍS: A simples picada de um inseto no corpo físico faz o mesmo 

carrear água em tomo da zona ofendida ou afetada, para enfraquecer o veneno ali injetado. 

Igualmente, o perispírito enfraquece ou desintegra os fluidos malfazejos que lhe penetram 

pela aura desguarnecida ante a invigilância espiritual do seu dono. Sem dúvida, essa defesa 

também será de tal êxito, quanto seja a contribuição espiritual do próprio ser. Os "fótons" 

perispirituais projetados pela Luz que é intrínseca do próprio homem, têm ação profilática e 

desintegra os maus fluidos. Em conseqüência, os médiuns também são protegidos 

naturalmente pela sua segurança perispiritual, embora essa resistência varie conforme a sua 

estrutura moral. Assim como os fluidos perniciosos agem de modo coercivo adensando a 

aura perispiritual das criaturas e favorecendo a nutrição de miasmas ou bacilos do astral 

inferior, os fluidos luminosos ministrados pelos espíritos angélicos são recursos profiláticos 

que ajudam a dissolver a carga dos fluídos infectos. 

 É evidente que não depende de o homem ser médium ou espírita para expor-se aos 

perigos dos espíritos inferiores, pois os encarnados também são espíritos e podem causar 

prejuízos tão nefastos como os próprios desencarnados. As sugestões, os convites e os 

conluios para o vício, o pecado e atos condenáveis ainda são mais perigosos quando feitos 

pelos vivos do que pelos mortos! Ademais, o exercício perigoso da mediunidade passiva 

não se efetiva tão-somente em torno das mesas espíritas ou dos terreiros de Umbanda! Isso 

acontece a qualquer momento e conforme as "invocações" boas ou más, que os vivos fazem 

aos mortos em seus projetos de vingança, disposições maledicentes, desejos lúbricos, 

ressentimentos, excesso de orgulho e de amor próprio! 

 

 

 PERGUNTA: Mas há alguma razão na crítica dos teosofistas, quando 

afirmam que o médium espírita é prejudicado pela sua passividade perigosa às entidades 

sofredoras ou malévolas?  

 RAMATÍS: Sem dúvida, seria ideal que o homem pudesse alcançar os grandes 

desideratos da mediunidade somente através da intuição ou da inspiração dos espíritos 

superiores. Seria um desenvolvimento consciente e sadio, sem espasmos e sofrimentos 

próprios da presença de espíritos inferiores e conturbados. Para os teosofistas, os médiuns 

que se desenvolvem junto à mesa espírita ou nos terreiros de Umbanda, não passam de 

"bengalas vivas" submissas à vontade boa ou má dos desencarnados. Indubitavelmente, há 

certo exagero nessa conceituação, pois as criaturas de má qualidade espiritual, embora não 

sejam médiuns espíritas .ou "cavalos" de Umbanda, também não passam de "bengalas 

vivas" dos espíritos malfeitores, ainda que invoquem as suas credenciais de teosofistas! 

Não é a doutrina, crença ou religião, a simpatia ou participação de confrarias iniciáticas que 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

77 

imunizam o homem dos maus espíritos, porém, essa defesa depende exclusivamente de sua 

conduta moral! 

 É verdade que as confrarias iniciáticas do passado proibiam o desenvolvimento da 

faculdade mediúnica passiva, assim como o "sujet" se deixa hipnotizar à vontade estranha 

de outrem. Os seus adeptos não deviam submeter-se ao comando do mundo oculto e à 

interferência mental de qualquer outro ser, fora da influência dos seus mestres e guias 

consagrados. Antigamente profligava-se que o desenvolvimento das forças ocultas latentes 

em todos os homens, só devia ser tentado depois do aprimoramento moral e discernimento 

mental do discípulo sobre as coisas do mundo! Nos templos ocultistas ensinava-se que o 

metabolismo psicofísico do homem dependia fundamentalmente do seu nível espiritual. 

 O perispírito, o controle dos chacras ou centros de forças etéreas eram objetos de 

estudos meticulosos. Exigia-se a disciplina sexual, pois o fluido que circula pela coluna 

vertebral em coesão com o "fogo serpentino" dos eflúvios telúricos da terra, fertiliza a 

mente, quando é endereçado para fins superiores e dispensado do mecanismo sexual. O 

discípulo era vegetariano e frugal em sua alimentação; dominava todos os vícios e superava 

os desejos inferiores. Mesmo assediado pela dor era avesso a entorpecentes, mas habituado 

à oração e às invocações sublimes. Isso o ajudava a imunizar-se contra a investida de 

entidades inferiores, carnívoras, viciadas, luxuriosas e alcoólatras, que desistiam de agir 

sobre quem não lhes daria o mínimo prazer ou gozo sensual na prática desregrada. É certo 

que a maioria dos médiuns espíritas ingere álcool, fuma, empanturra-se nas mesas 

carnívoras, discute, irrita-se e acende desejos lúbricos ante o primeiro corpo feminino 

ondulante! Isso os torna mais vulneráveis às penetrações do astral inferior e justifica, em 

parte, a crítica dos teosofistas. 

 Mas não é o desenvolvimento mediúnico ao gênero cardecista ou umbandista, o que 

realmente pode trazer perigo ao homem! Indubitavelmente, se Jesus ou Francisco de Assis 

tentassem o desenvolvimento mediúnico só poderiam transmitir comunicações angélicas! 

Malgrado o julgamento exagerado dos teosofistas contra a prática mediúnica, alguns deles 

têm encontrado em suas famílias dolorosos problemas de obsessões e vinganças do mundo 

invisível, independentemente de qualquer intercâmbio propositado com o mundo oculto. E 

muitos deles só puderam solucionar tais problemas aflitivos através de trabalhos espíritas 

de tratamentos desobsessivos, falhando as invocações aos mestres e os recursos intelectuais 

da Loja Teosófica. Não nos esqueçamos de que Jesus permaneceu 33 anos na crosta 

terráquea, em contato permanente com o mundo oculto, e, no entanto, jamais algo 

contaminou-lhe a alma sublime! 

 

 

 PERGUNTA: Evidentemente, a mediunidade sensibiliza o médium e por isso 

acha-se mais desprotegido do que o teosofista, que resiste desde o início à influência 

oculta dos desencarnados. Não é assim? 

 RAMATÍS: Aliás, quanto aos médiuns que despreocupam-se da higiene física, 

moral ou espiritual, o próprio Allan Kardec, em suas obras, advertiu que o êxito do 

intercâmbio mediúnico reside principalmente nas condições espirituais dos médiuns, 

resultando êxitos ou prejuízos de acordo com a intenção e a sua pose moral. 

 Mas insistimos em dizer-vos, que ninguém se livra de comunicações "mediúnicas, 

conscientes ou inconscientes, boas ou más, quer seja espírita, teosofista, yoga ou católico, 

apenas por rejeitá-las! Os espíritos desencarnados "rodeiam os homens", já o disse Paulo 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

78 

em suas epístolas; e acionam as criaturas de conformidade com a sua receptividade moral. 

Que adianta o teosofista condenar o médium espírita, quando ele também é antena viva 

capaz de recepcionar os desencarnados, variando a qualidade dos comunicantes conforme o 

seu modo de agir e pensar? 

 

 

 PERGUNTA: Então, não seria melhor o homem abandonar as práticas 

mediúnicas preceituadas pelo Espiritismo, em face da sua precariedade espiritual no 

intercâmbio com o Invisível? 

 RAMATÍS: Embora louvando as considerações prudentes dos teosofistas e 

outras escolas espiritualistas sobre os perigos da mediunidade, convém distinguirmos a 

época em que viveis, comparada ao tempo das confrarias ocultas e da rigorosa exigência 

nas práticas espirituais. O próprio Jesus preconizou a vinda do "Consolador" a derramar-se 

pela carne de todos os homens e facultando a profecia e o dom de curar às crianças, aos 

moços e velhos, focalizando assim o advento da mediunidade generalizada.  

 O Mestre previu que no dealbar do século XX a humanidade estaria cada vez mais 

neurótica, aflita e desesperada, ante a. emersão do instinto animal inferior tentando romper 

o temor religioso e as convenções sociais do mundo. Por isso, João Evangelista profetizara 

que no "fim dos tempos" a Besta do Apocalipse tentaria o seu domínio sobre os homens 

pela prática das sensações inferiores, sedução do luxo e da fortuna! Em verdade, cresce a 

perturbação no seio da humanidade terrícola, pois foram abertas as comportas do astral 

inferior e descem para a carne a multiplicidade de espíritos trevosos, que viviam 

estagnados no caldo de cultura dos pântanos infernais! Assim, aumenta a fauna dos 

desregrados, rebeldes, viciados, tiranos, perversos e inescrupulosos, revelando taras 

estranhas e cometendo crimes aviltantes! E "Satanás seria solto depois de mil anos e teria 

pouco tempo para agir", pois Satanás, na verdade, é o símbolo da escória espiritual atuando 

sobre a face do orbe! (3) 

 
 (3) "E ele tomou o dragão, a serpente antiga, que é o Diabo e Satanás, e o amarrou por mil 
anos; e meteu-o no abismo, e fechou-o e pôs selo sobre ele, para que não engane mais gentes, 
até que sejam cumpridos mil anos; e depois disso convém que Satanás seja desatado por um 
pouco de tempo". Apocalipse de João, Capítulo XX, Versículos 2 e 3.  
 

 O homem não consegue fugir do contato com o mundo invisível, nem livrar-se 

facilmente da horda de almas sedentas de prazer, de vingança e de paixão, que se debruçam 

avidamente sobre a humanidade! Ademais, não é o homem que busca a sensibilização 

mediúnica; porém, esta é que surge em sua vida, malgrado qualquer descrença ou rebeldia 

aos postulados espiritistas ou umbandistas. Nem a Teosofia, mormente a sua aversão à 

mediunidade ostensiva, poderá resguardar seus adeptos da probabilidade de serem 

"bengalas vivas" dos desencarnados! Os espíritos obsessores e malfeitores vivem aderidos 

ao pó do mundo e perambulam pela Crosta terráquea alimentando-se com os eflúvios 

pecaminosos, frutos das paixões e dos vícios detestáveis da humanidade. Eles só entendem 

a natureza do mundo terráqueo, onde já viveram conturbados e simpatizam-se à linguagem 

dos homens fesceninos e inescrupulosos! São almas prenhes de ressentimentos e revoltadas 

contra qualquer empreendimento conciliador que lhes exija modificações íntimas. Mas, 

rasteando com os homens, elas terminam envolvidas pelos pensamentos e sentimentos dos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

79 

bons trabalhadores do Cristo, até submeterem-se aos serviços mediúnicos, cujos médiuns 

serão os intérpretes de suas próprias aflições e problemas atrozes. 

 Jamais o Criador perderá uma só ovelha; e, por isso, os próprios "satanases" 

também serão salvos no momento oportuno! 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, os teosofistas não têm razão, quando alegam que 

o homem pode lograr a sua redenção espiritual, dispensando a prática mediúnica? 

 RAMATÍS: Desde que os homens cumprissem integralmente os ensinamentos 

ministrados em todas as latitudes geográficas, por instrutores espirituais como Hermes, 

Orfeu, Moisés, Krishna, Zoroastro, Fo-Hi, Confúcio, Buda ou Jesus, é óbvio que eles 

poderiam dispensar o complexo processo da mediunidade desenvolvida com espíritos 

sofredores e rebeldes, que às vezes os conturbam! Então, a humanidade desenvolveria a sua 

mediunidade somente no plano da Intuição Pura, tal qual acontecia a Jesus, que podia 

conversar com os anjos, embora o seu espírito estivesse enclausurado na carne! 

 

 

 PERGUNTA: Os teosofistas ainda discordam de que seja preciso doutrinar 

os espíritos sofredores e perturbados através de médiuns, pois isso é tarefa comum no 

Além e dispensa a interferência dos encarnados. Que dizeis? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, antes da codificação espírita já existiam espíritos 

sofredores que eram doutrinados no Espaço e dispensavam os trabalhos mediúnicos da 

Terra. Mas em face da época profética de "fim dos tempos" e seleção espiritual, além da 

carga magnética inferior que satura todo o orbe, os Mestres Siderais autorizaram a eclosão 

da mediunidade entre os homens, a fim de cooperarem espiritualmente na redenção dos 

seus irmãos infelizes e desencarnados. 

 Em conseqüência, o Espiritismo é o movimento espiritualista mais eficiente e 

sensato para disciplinar os médiuns e orientar-lhes as relações perigosas entre "vivos" e 

"mortos", dando-lhes a garantia e segurança contra as investi das malfeitoras do mundo 

oculto. Por isso, é doutrina sem mistérios, tabus ou compromissos religiosos. O espírita não 

precisa abandonar suas obrigações cotidianas, nem submeter-se aos retiros purificadores ou 

isolar-se em conventos, monastérios e confrarias exóticas para merecer o apoio dos 

Mestres! 

 

 

 PERGUNTA: Dizem os teosofistas que a libertação espiritual só é possível 

através da "autotransformação", ou "autodiscernimento", e não pela prática 

mediúnica! Isso não justifica a existência das confrarias iniciáticas do passado, 

resguardando os valores do Espírito somente aos eleitos? 

 RAMATÍS: Inegavelmente, é o aprimoramento íntimo espiritual, a abdicação 

consciente das ilusões da vida carnal, ou o treino mental de libertação dos instintos 

inferiores, o que realmente gradua o espírito para a sua ascese angélica. O Espiritismo, 

embora seja doutrina vulgarizando os segredos iniciáticos à luz do dia, é a clareira que se 

abre na escuridão do ceticismo humano para mostrar a todos os homens a estrada larga da 

vida imortal! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

80 

 As velhas escolas espiritualistas só puderam iniciar os homens que já revelavam 

qualidades ou tendências para o conhecimento superior! Admitiam exclusivamente os 

discípulos de capacidade psíquica e adestramento mental que já pudessem corresponder aos 

"testes" severos e às argüições complexas exigidas pelos Mestres dessas confrarias. Os 

candidatos eram selecionados através de provas que lhes identificavam as qualidades 

superiores, mas os céticos, os curiosos e os menos aquinhoados em espiritualidade, isto é, 

os que mais precisavam de esclarecimentos espirituais, esses ficavam à margem, 

reprovados pela sua insuficiência I Enfim, eram admitidos os mais esclarecidos e 

desaprovados os mais necessitados! 

 Por isso, o Alto então optou pela prática mediúnica, embora reconhecesse tratar-se 

de um evento ainda imaturo para os homens escravos das paixões inferiores, agrilhoados 

aos postulados separativistas de pátria, raça e religiões, que servem de combustível às 

guerras fratricidas! A mediunidade, portanto, é recurso de emergência, espécie de "óleo 

canforado" para erguer a vitalidade espiritual do terrícola e mantê-lo desperto para a severa 

argüição do Juízo Final! Não importa se os ensinamentos e segredos das confrarias 

iniciáticas foram vulgarizados pelo Espiritismo e traído o sigilo dos templos, mas a verdade 

é que o Alto assim proporciona os recursos de salvação a todos os homens! Então. salve-se 

quem quiser, mas o Senhor tudo fez para "não se perder uma só ovelha"! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

81 

Capítulo 7 

 

O Espiritismo e o Budismo 
 

 

 PERGUNTA: Há quem considere Buda superior a Jesus! Que dizeis?  

 RAMATÍS: Jesus é o sintetizador de todos os credos, doutrinas e religiões do 

mundo porque é o Governador Espiritual da Terra. Jamais deveis preocupar-vos quanto à 

sua superioridade sobre determinado instrutor religioso que o tenha precedido. Os 

antecessores de Jesus aplainaram-lhe o caminho para o melhor entendimento iniciático de 

sua paixão e crucificação. No entanto, cada um desses instrutores trouxe mensagem 

adequada a certo tipo de raça ou povo, ensinando-lhes a imortalidade da alma e os deveres 

do espírito encarnado em afinidade com os postulados evangélicos de Jesus.  

 Confúcio aplainou o caminho na China, Krishna na Índia, Zoroastro na Pérsia, 

Hermes no Egito, Orfeu na Grécia e Buda na Ásia. Todos eles pregaram conceitos 

semelhantes aos que Jesus depois iria proclamar na Judéia, embora sob as características 

peculiares do seu povo. Eles foram a preliminar do Cristo Jesus, os niveladores do terreno 

agreste e erosado para a compreensão futura do Cristianismo. Buda também transmitiu aos 

asiáticos mensagem renovadora em perfeita eletividade com a mensagem de Jesus, embora 

rescendendo ao perfume peculiar da filosofia oriental.  

 

 

 PERGUNTA: Como se iniciou a missão de Buda?  

 RAMATÍS: O príncipe Siddharta Sakya-muni Gautama, mais tarde conhecido 

por Buda, o “Senhor da Mente”, o “Esclarecido”, nasceu na Índia, nas fímbrias do 

Himalaia e cresceu entre os prazeres da corte real de Kapilavastu. Era um jovem belo, 

disputado pelas jovens, mas se mostrava inquieto mesmo entre a incalculável riqueza, 

glória e o conforto principesco.  

 Certa vez, saindo do palácio às ocultas, encontrou em seu caminho mendigos, 

aleijados e enfermos, o que nunca lhe acontecia quando em viagem oficial, pois os infelizes 

estropiados e párias, sob pena de morte, eram proibidos de se mostrar na rua, para não 

constrangerem a visão do glorioso príncipe Sakya-muni. Profundamente impressionado 

pela desdita humana que ele não conhecia, sentiu-se infeliz vendo os seus compatriotas 

desditosos. Certa noite em que se realizava esplêndida festa em seu palácio, ele 

desapareceu disposto a compartilhar da dor dos seus semelhantes e aliviar-lhes o fardo do 

sofrimento.  

 Era uma alma elevada e realmente missionária; e por isso feriram-lhe o coração as 

aflições dos infelizes do mundo. O seu amor à natureza era inconcebível, pois devotava 

carinho à mais singela flor. Muito sensível às inspirações do mundo espiritual, gostava de 

pensar em silencioso recolhimento, junto à natureza, meditando longas horas sobre o 

motivo da existência e do sofrimento humano. Em breve tempo percebeu quanto o homem 

ainda se escraviza às superstições, aos sacrifícios inúteis e repugnantes, aos fanatismos 

separativistas e odientos.  



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

82 

 Pressentindo na própria alma a natureza ardente e gloriosa do seu Criador, tentou 

transferir para os seus discípulos a idéia e o sentimento que lhe dominavam o ser com 

respeito à Divindade. Mas, em breve, verificou a impossibilidade de os homens 

compreenderem a existência de Deus, ou mesmo alguma idéia aproximada do Absoluto. 

Buda confirmou a reencarnação admitida na Índia desde os Vedas; e esclareceu os seus 

seguidores quanto à Lei do Carma, explicando que o espírito do homem deve libertar-se 

conscientemente do cárcere corporal para então alcançar o Nirvana ou a região da eterna 

bem-aventurança!  

 Ensinou que toda miséria e sofrimento humano é fruto das ambições desmedidas e 

egoístas, fruto do desejo incansável de posse e prazer sensual. O budista não devia roubar, 

mesmo para matar a fome; não mentir, nem se embriagar; evitar os pecados do ódio, da 

ambição, da preguiça, da arrogância, da avareza e da impudicícia. Ensinava a paciência, a 

humildade, e a ternura para vencer os duros de coração. Enfim, o Budismo, hoje, ainda se 

consagra pelas máximas ou oito conceitos seguintes: Ação reta, existência reta, linguagem 

reta, visão reta, vontade reta, aplicação reta, pensamento reto e meditação reta, equivalentes 

à boa regra de vida, bons sentimentos, boas idéias, boas palavras, boa conduta, bons 

esforços e boa meditação.  

 

 

 PERGUNTA: Qual é a diferença mais generalizada entre o Espiritismo e o 

Budismo?  

 RAMATÍS: Sem dúvida, é a grande diferença de compreensão e temperamento 

que existe entre o Oriente e o Ocidente. Enquanto os orientais, principalmente os hindus, 

são meditativos e buscam aprender a realidade imortal no silêncio da alma, os ocidentais 

são dinâmicos e procuram o conhecimento através das formas ou da manifestação 

fenomênica do mundo. (1) 

 
 (1) "O ocidental considera o Universo pelo lado de fora, por suas manifestações externas, 
concretas, palpáveis, visíveis; o oriental nasce com a intuição interiormente, considerando o 
aspecto externo efeitos de uma Causa invisível, mas não a Realidade. Por isto, não há no Oriente 
ateus nem materialistas; a sua consciência habitual vive noutra dimensão, pois a realidade invisível 
é para ele o objeto de intuição espiritual e lhe dá plena certeza. Para o oriental o visível é derivado 
do invisível; para o ocidental, o invisível é efeito do visível. Para o oriental, os ocidentais são 
caçadores de sombras - o Maya, a ilusão. O oriental vive muito alheio às coisas da vida terrestre; o 
ocidental vive engolfado nas coisas terrenas; realiza mais coisas em redor de si do que o seu 
próprio eu interno." (Trecho extraído da obra: "Espírito da Filosofia Oriental", de Huberto Rohden).  
 

 A vida inquieta e tumultuosa do Ocidente só proporciona ao ser o entendimento das 

coisas espirituais através da própria vivência cotidiana, desatinada, enquanto os orientais 

podem devotar-se mais intensamente à meditação na tranqüilidade da natureza e no fervor 

das coisas íntimas do espírito. A figura tradicional do Mestre sereno a palmilhar os 

caminhos poéticos e as veredas calmas da índia, não se ajusta ao turbilhão fatigante do 

Ocidente. A vida ocidental é ruidosa, prenhe de buzinas, gritos. pregões, apitos e barulhos 

ensurdecedores; as criaturas atravessam ai ruas, apressadas, aos saltos diante dos veículos, 

aos empurrões nos ônibus e nervosas pela perda de tempo nas extensas filas. As exigências 

incessantes do mundo exterior, arrasando os sentidos humanos, impossibilitam o homem de 

sua concentração interior e a mobilização de suas forças espirituais. A sua frente reclama 

ou interfere o esmoler, o fiscal de trânsito, o bilheteiro, o cobrador, o vendedor de 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

83 

bugigangas, o propagandista, a reação do transeunte impaciente, o som estridente dos alto-

falantes e o barulho atordoante dos caminhões! 

 O Mestre Oriental é consagrado pelas suas vestes níveas e longas, o turbante 

imaculado e olhar sereno, impassível diante dos acontecimentos mais tormentosos e 

avançados do mundo material. Seus gestos são comedidos e suas palavras de alta sabedoria. 

No entanto o mestre ocidental atravessa as ruas apressado, perdido entre as multidões 

azafamada e cumprindo as tarefas mais prosaicas. 

 Ninguém o conhece como chefe de seita sigilosa ou instrutor de confraria iniciática; 

porém, ele surge no momento apropriado, como o cidadão comum, mas capacitado para 

aconselhar soluções no plano da espiritualidade, reajustar temperamentos atormentados e 

orientar com sabedoria o seu próximo. É também sujeito aos horários rígidos, obrigado ao 

transporte comum, responsável pela família ou parentela, sujeito às obrigações do fisco do 

mundo. Então, retorna ao lar, exausto, inquieto e mesmo nervoso, conclamado a resolver e 

atender os problemas domésticos em comum e amenizar os conflitos da família humana. 

 Quando se desobriga de todas os providências e responsabilidades de fora ou de 

dentro do lar, domina-o o cansaço e sobra-lhe pouco tempo para a meditação peculiar aos 

orientais. Consome alguns minutos ou mesmo algumas horas na pesquisa sobre os 

princípios do mundo espiritual e da melhor conduta humana de seus irmãos. Há em si, 

espontaneamente, o desejo ardente de servir o próximo, auxiliá-lo em suas dores e 

solucionar seus problemas porque vibra em sua alma a mesma ansiedade do instrutor, 

variando, apenas, quanto ao ambiente onde Deus o colocou para o serviço benfeitor. 

 

 

 PERGUNTA: Quereis dizer que o homem do Ocidente está mais 

desamparado de ensinamentos tão proveitosos, quanto aos benefícios que recebem os 

orientais? 

 RAMATÍS: Apenas expomos que a turbulência da vida ocidental exige 

doutrina ou religião perfeitamente em sintonia com essa atividade desordenada. O povo 

ocidental precisa de ensinamentos sintéticos e popularizados, que lhe sirvam a toda hora e 

lhe concedam a oportunidade de graduar-se progressivamente entre a poeira do mundo, 

mas sem abandonar suas obrigações onerosas no seio da sociedade, do trabalho, do estudo, 

do esporte e até da diversão. 

 Em conseqüênda, é o Espiritismo, realmente, a doutrina no século XX mais 

indicada para atender as necessidades do homem, ensinando-lhe a imortalidade do espírito, 

os preceitos da Reencarnação e Lei do Carma, isso de modo direto e fácil, sem exigir 

qualquer abstenção. Ademais, tanto o Budismo como o Espiritismo, tentam libertar o 

homem de suas algemas carnais, porém, cada uma dessas doutrinas opera de conformidade 

com as atividades, temperamentos e psicologia do cidadão oriental e do ocidental. 

 Buda servia-se de comparações para ensinar sua doutrina, lembrando bastante a 

natureza poética de Jesus e suas parábolas. O Espiritismo, no entanto, profundamente 

eletivo à mente ocidental, manifesta os seus ensinamentos diretamente e sem a poesia ou o 

simbolismo que requerem demoradas meditações. É doutrina de esclarecimento imperativo 

e próprio para a época atual, em que não sobeja tempo para as longas contemplatividades 

próprias da escolástica oriental. O espírita se ajusta corretamente ao homem apressado, 

ativo e onerado no turbilhão incessante da vida moderna, mas pronto a servir ao próximo e 

a meditar também sobre a vida espiritual. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

84 

 

 

 PERGUNTA: Gostaríamos de mais alguns exemplos comparativos entre os 

ensinamentos do Budismo e o método direto do Espiritismo, em nossa época. 

 RAMATÍS: Buda e a doutrina espírita, na essência, dizem as mesmas coisas, 

porém, de modo diferente; o primeiro dirige-se à mente oriental, poética e mística, a partir 

de 600 anos antes de Cristo, quando iniciou sua missão libertadora; o Espiritismo dirige-se, 

particularmente, ao cidadão ocidental do século XX, cheio de dúvidas ou interpretações 

equívocas. 

 O budista ainda pode alegar falta de treino meditativo para interpretar, a rigor, 

certas máximas budistas; mas o espírita assimila o ensinamento que é acessível tanto à 

criança corno ao velho, ao analfabeto como ao sábio! Na época da vivência de Buda e no 

tempo de Jesus, o conhecimento do mundo oculto não podia ser transmitido ao povo de 

modo "ex-abrupto", pois só alimentaria a superstição, o temor e o fanatismo. Daí, a 

peculiaridade das máximas budistas e das parábolas de Jesus, que velavam à massa comum 

certa parte do ensinamento transcendental. Por isso, ainda hoje os exegetas bíblicos 

discutem o sentido da parábola em que Jesus fez secar a figueira, porque ele traria a guerra 

e não a paz, ou pretendem que tenha chamado o Templo de Jerusalém (um matadouro de 

aves e animais), de "casa de Deus"! 

 Obviamente, o Espiritismo não pretende superar o Budismo, mas em face de grande 

disparidade de condições evolutivas, realizações científicas e descobertas técnicas, domínio 

do mundo oculto e demais avanços do homem atual, a doutrina espírita é mais própria para 

as massas populares, enquanto o budismo requer mentes e costumes mais eletivos à 

meditação. No ensino budista, comumente, o discípulo deve tirar suas próprias ilações, 

após ouvir o conceito doutrinário, enquanto no esclarecimento espírita o ensino é direto e 

taxativo! 

 Dizia Buda: "Quem renuncia aos desejos se torna um brâmane", isto é, só depois 

que o discípulo buscava conhecer o que era um brâmane, então assimilava o ensinamento, 

por saber que o "brâmane era aquele que não se reencarna mais e que atinge o Nirvana, 

região equivalente ao céu do Catolicismo. No entanto, na exposição do mesmo conceito, o 

Espiritismo é rápido, prático, direto e impressivo, explicando: "liberta-te da carne e serás 

um anjo". Buda diz: "Quem injuria o homem virtuoso é como quem cospe contra o vento". 

E a doutrina de Kardec, no seu esclarecimento simples, indica a mesma coisa no seguinte: 

"Quem injuria o próximo será injuriado." A poética e simbólica composição doutrinária de 

Buda diz outro ensinamento: "As coisas brotam do coração e o coração as dispõe; quem 

fala ou age com mau coração, a dor o acompanha como o pé do animal que o arrasta; quem 

fala ou age com coração, a felicidade o acompanha como a própria sombra". O Espiritismo, 

maravilha de simplificação para todos os homens, explica sem rodeios poéticos ao traduzir 

o mesmo conceito acima, expondo: "O homem colhe no presente ou no futuro os efeitos 

felizes ou desventurados das causas boas ou más do passado." Buda, expondo outro ensino 

de sua doutrina, assim se dirige à mente oriental: "Se tu pedires que a margem oposta do rio 

venha a ti, ela virá? Não! Tu é que tens de atravessar o rio para ir buscá-la." Segundo as 

pegadas de Jesus, e sob o mesmo tema, o Espiritismo é unânime em esclarecer que, sem 

esforço, o homem nada alcança; e por isso, apenas diz "Buscai e achareis." 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

85 

 PERGUNTA: Desde que na última encarnação fostes indochinês, qual era a 

doutrina que professáveis na vida carnal? 

 RAMATÍS: Era o Budismo, porém, devotávamo-nos principalmente à sua 

forma iniciática, ao espírito da doutrina, despida de quaisquer símbolos, alegorias ou 

sugestões indiretas, tal como hoje, muitos espiritualistas modernos sabem distinguir no 

Evangelho de Jesus o "espírito que vivifica e a letra que mata". Ademais, além do aspecto 

contemplativo de certas normas budistas, desenvolvíamos os poderes psíquicos e latentes 

na alma através de práticas esotéricas. O magnetismo, a psicometria, levitação, voz direta, 

radiestesia, materialização e psicografia já eram do conhecimento dos sacerdotes budistas 

dispersos pelas dezenas de templos-miniaturas espalhados pela terra indo-chinesa. 

 O Budismo, como o Espiritismo, também assenta suas bases na Lei do Carma e da 

Reencarnação, com a precípua finalidade de esclarecer os homens e livrá-los da 

superstição, mentira, lubricidade, avareza, medo, sofrimento, orgulho, ambição e de todos 

os desejos que escravizam o homem à matéria. O ideal moral pregado por Buda em nada 

fica devendo ao ideal cristão consumado no Evangelho do Cristo-Jesus, embora algumas 

vezes divirjam em sua forma de expressão. 

 Buda foi um esclarecido, entidade fulgente e dominante no plano mental, hoje mais 

conhecido por plano búdico; sua doutrina é fonte de profunda beleza moral. Assim como 

Jesus impregnou o Cristianismo com a simplicidade e a doçura de sua vida santificada, o 

Budismo traz em sua fonte a humildade de um príncipe glorioso e poderoso, que trocou as 

vestes de seda e as pedras preciosas do corpo pela vestimenta de estamenha (2) e pelo 

bordão de peregrino. 
 (2) Estamenha: tecido grosseiro de lã. 

 No entanto, há que distinguir o Budismo, doutrina iniciática que se dirige 

diretamente ao coração do homem sem os ritos e a superstição, e o Budismo, religião 

organizada pela classe sacerdotal asfixiando a Verdade pura e simples, conforme o 

Catolicismo sacrificou a sua singeleza sob o peso das liturgias. 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, os princípios simples do Espiritismo também 

conseguiriam influenciar os budistas religiosos ainda presos aos dogmas seculares? 

 RAMATÍS: Seria bem mais fácil o budista abandonar a pompa, a liturgia e o 

temor da classe sacerdotal para devotar-se ao Espiritismo com ardor e sinceridade, porque 

já cultua e conhece tanto a Lei do Carma como a Reencarnação, ao passo que o católico e o 

protestante são profundamente avessos a tais postulados. 

 Não obstante a diferença e o condicionamento de raças, climas, preconceitos e 

costumes, em todas as latitudes geográficas é sempre a mesma camada de espíritos 

apropriada à escola educativa terrena. Em verdade, em todos os povos ou raças, há tipos 

espirituais de graduações e sentimentos semelhantes. Tanto no Oriente, como no Ocidente, 

as religiões tiveram o seu inicio nos temas mais simples e puros, mas à medida que se 

sucediam os anos e os séculos, elas foram perdendo a sua simplicidade iniciática sufocadas 

pelas superstições, temores, liturgias, sistemas eclesiásticos e fanatismo sectaristas. Assim 

como o Catolicismo, com a pompa e o poder de sua organização sacerdotal interfere na 

política de vários países, o Budismo de hoje também sacrificou a pureza e simplicidade dos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

86 

ensinamentos pregados por Buda à luz das estrelas, entre as veredas sombreadas das matas 

ou à porta das hospedarias. 

 Deste modo, no seio do Budismo também se mostram insatisfeitos milhares de 

budistas, cujo amadurecimento espiritual os toma mais conscientes de realidade da vida 

superior. Alguns também são religiosos tradicionalistas, por questão de família, de 

tolerância ou situações políticas, mas na intimidade da alma já perderam a fé nos 

postulados consagrados pelo mundo exterior, mas vazios da força angélica do inigualável 

Buda. São adeptos que vibrariam mais facilmente com o Espiritismo do que os próprios 

devotos católicos, protestantes e de outras seitas religiosas do Ocidente. Quando a doutrina 

espírita achegar-se a eles cavando a crosta das inutilidades pomposas e dogmas atrofiantes 

do Budismo, ser-lhes-á fácil aceitar e professar uma doutrina ocidental de profunda 

semelhança com as raízes fundamentais da Lei do Carma e da Reencarnação dos ensinos 

budistas. Ademais, devotar-se-ão, satisfeitos, à disciplina lógica e sensata da comunicação 

com os mortos sem a proverbial obstrução de superstições e temores, que transformam 

parentes falecidos em seres irreais e moradores de um mundo caricato! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

87 

Capítulo 8 

 

O Espiritismo e a Psicanálise 

 
 

 PERGUNTA: Temos ouvido de alguns médicos que os fenômenos 

mediúnicos sob a égide do Espiritismo não passam de fatos exclusivos da esfera da 

“psicanálise” de Freud. Que dizeis?  

 RAMATÍS: Não há dúvida de que a maioria dos fenômenos mediúnicos se 

enquadram, em sua aparência, na psicologia individual e profunda do inconsciente, 

investigado por Sigmund Freud e generalizada sob o termo “Psicanálise”.  

 Mas é óbvio que as comunicações de espíritos desencarnados, embora guardem 

certas semelhanças com as manifestações assinaladas por Freud, não pertencem ao 

médium. Este é apenas um transmissor do psiquismo do espírito desencarnado. Em 

conseqüência, o espírito comunicante é que deveria ser psicanalisado e não o médium, 

simples intérprete da vontade alheia.  

 

 

 PERGUNTA: Quais os espíritos desencarnados que seriam passíveis de uma 

investigação ou pesquisa freudiana?  

 RAMATÍS: Sem dúvida, os espíritos sofredores, primários, desajustados ou 

perseguidores, que se comunicam nas sessões espíritas de tratamento espiritual, pois 

constituem farto material de identificação de recalques e demais tendências mórbidas 

freudianas.  

 

 

 PERGUNTA: Conforme preceitua a Psicanálise, quando esses complexos, 

tendências ou recalques mórbidos do inconsciente emergem à luz da consciência em 

vigília, através do método de Freud, o paciente livra-se da perturbação ou conflito 

psíquico. Não é assim?  

 RAMATÍS: Sim; pelo menos é assim que Freud propôs o seu método e lograva 

suas curas.  

 

 

 PERGUNTA: Desde que os espíritas aplicassem o mesmo método de 

investigação e terapêutica freudiana nos espíritos sofredores e enfermiços, que se 

comunicam pelos médiuns, isso não seria mais fácil para curá-los ou livrá-los das 

perturbações que ocorrem após a morte corporal?  

 RAMATÍS: O problema do espírito desencarnado é muitíssimo mais complexo 

e difícil de solução, se o compararmos com o mesmo método psicanalítico aplicado aos 

encarnados. Os homens enfermos da mente e passíveis de êxito na terapêutica freudiana 

são criaturas desajustadas ou complexadas com o “meio” ou existência em que vivem. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

88 

Após a correção mental e identificada a libido, a causa mórbida, a frustração enfermiça da 

infância ou juventude que os atormenta, os pacientes liberam-se de suas algemas ou 

estímulos inconscientes e perturbadores.  

 Depois de extinta no inconsciente a atividade da causa determinante de uma 

conduta indisciplinada, neurótica ou contraditória, a mente do enfermo passa a funcionar 

livre de impulsos incontroláveis ou direções indesejáveis. Isso melhora o seu contato com o 

ambiente e harmoniza suas relações com as pessoas do mundo, integrando-o numa 

existência normal livre de inibições ocultas, tornando mais afetivo e conciliador entre a 

família, amigos e estranhos.  

 Mas não adianta aplicar o método de investigação freudiana no espírito 

desencarnado e enfermo, que se manifesta através do médium, nem perquirir-lhe o 

inconsciente, exumando as raízes mórbidas de complexos e recalques culposos. Em 

verdade, as causas mórbidas não podem ser removidas do espírito desencarnado, porque 

elas estão ligadas ao mundo material na forma de crimes, calúnias, traições, rapinagens, 

perversidades, avarezas, luxúrias ou tirania! São dívidas ou “pecados” que praticou contra 

o próximo, e não produto de choques, conflitos ou desajustes da infância ou juventude, que 

depois passaram a ferir-lhe a mente desgovernada!  

 Não se trata de causas desconhecidas na vivência secreta do inconsciente, mas de 

acontecimentos positivos e degradantes, que foram estigmatizados na consciência sob a 

forma de remorsos, temores ou desesperos.  

 Em tal caso, o espírito sofredor não vive através dos médiuns uma condição 

contraditória e forjada por causas ignoradas no seu consciente; mas ele sofre os efeitos das 

mazelas praticadas com conhecimento de causa! O psicanalista poderia apenas identificar-

lhe os quadros mórbidos, mas não poderia devolver o paciente para a vida física onde 

praticou os seus delitos! Ninguém poderá libertá-lo da lembrança dos atos censuráveis e 

conscientes que praticou no mundo material. Só através de novas existências se apagarão 

de sua memória esses efeitos daninhos. Aliás, também não seria possível livrá-la da região 

do astral inferior, onde se aloja todo delinqüente espiritual, por força do. seu magnetismo 

muito denso. 

 O espírito enfermo pode amenizar suas angústias e aflições pelo tratamento 

"evangélico" preceituado pelo Mestre Jesus, o médico das almas, enquanto será inócuo à 

cura pelo método freudiano. 

 

 

 PERGUNTA: Considerando que os espíritos, tanto encarnados como 

desencarnados, são entidades imortais que já viveram "outras vidas", isso não justifica o 

fato de também possuírem recalques, complexos ou tendências enfermiças passíveis do 

tratamento freudiano? 

 RAMATÍS: Atualmente os próprios psicanalistas e diversos psicólogos 

atenuaram bastante a cobertura da terminologia freudiana sobre a humanidade, pois até 

certo tempo seria muito difícil encontrar alguma criatura na Terra perfeitamente hígida de 

qualquer anomalia freudiana. O arsenal freudiano era imenso e possuía rótulos para todas 

as atitudes, atividades e composturas humanas. O mundo encheu-se de complexos, desde os 

mais ridículos até aos mais excêntricos. 

 Havia complexos de pobreza, de riqueza, de inferioridade, de superioridade, de 

glória, de derrota, de masculinidade, de feminilidade, de frustração, de castração, de Édipo 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

89 

ou de Eletra, atribuídos a efeitos causados pelos conflitos na infância. Muitos 

acontecimentos, impulsos e certas atividades que há milênios perturbam a humanidade na 

terminologia simplista dos "pecados" tradicionais e quando o homem luta contra sua 

própria organização espiritual, serviram de alimento a numerosas obras excêntricas 

baseadas na sistematização de Freud. A nova rotulagem médica matou fragorosamente as 

velhas "fobias" habituais da circulação humana; "claustrofobia" virou complexo de prisão e 

o medo da multidão enquadrado na "agorafobia", passou a fomentar o complexo de 

inferioridade! Aliás, seguindo o mesmo critério, nem o próprio Jesus, o mais sábio e 

equilibrado dos homens, escaparia da mania freudiana. O Divino Mestre seria também um 

doente . recalcado, portador do "complexo messiânico", quiçá, produzido por alguma 

arrasadora frustração de comando, na infância! 

 Em conseqüência, e sob a luz de Freud, qualquer homem há de ter o seu 

complexozinho para ser exumado lá do inconsciente sob a perícia de sentencioso 

psicanalista. O recalque há de ser, pelo menos, proveniente de algum susto ante o grito 

intempestivo de um papagaio, da cena em que o progenitor enraivecido atirou um prato na 

progenitora tagarela, ou, talvez, a frustração na infância por não ter ganho a bicicleta ou a 

gaitinha, no Natal! 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, os médiuns não possuem recalques ou complexos 

passíveis de um exame psicanalítico? Não é possível que confundam mediunidade com 

certos recalques ou complexos freudianos? 

 RAMATÍS: Afora os exageros e as fantasias dos psicanalistas, Freud, 

realmente, identificou muitas causas mórbidas radicadas no subconsciente, aplicando uma 

técnica revolucionária de todos os métodos ê estudos psicológicos anteriores. Sem dúvida, 

há médiuns de "mesa" ou de "terreiro", que requerem uma drenagem freudiana a fim de 

melhorarem o seu contato com o mundo psíquico e distinguirem a sua interferência anímica 

nas comunicações com os falecidos. Tanto na seara espírita, como nos terreiros de 

Umbanda, ainda pontificam criaturas neuróticas, esquizofrênicas, exaltadas, 

neurovegetativas e histéricas que em contato empobrecido com o Além-túmulo, ainda 

confundem seus próprios recalques, impulsos enfermiços, complexos e alucinações à guisa 

de manifestações de espíritos! 

 Não há dúvida de que o médium, em geral, veste nossas idéias com algo de sua 

natureza anímica, podendo deformar parte dos nossos pensamentos pela sua maneira de 

sentir e pensar! Evidentemente, uma boa garimpagem psicanalítica talvez poderia sanear a 

mente complicada de muitos médiuns, ajustando-os na sua função de intérpretes do Além. 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos alguns exemplos mais concretos? 

 RAMATÍS: Há médiuns anímicos muito indisciplinados em suas emoções 

além de entontecidos pelo excesso de fantasia motivado pelas imagens que bailam na sua 

mente descontrolada. Quando histéricos, exaltados, neurovegetativos ou esquizofrênicos, 

transferem facilmente para a atividade mediúnica os fatos ou simpatias que mais os 

impressionaram na existência. Os grandes líderes, profetas, santos, escritores, artistas, 

governadores, ministros e demais personalidades que se destacam no cenário do mundo 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

90 

material exercem profunda impressão nos médiuns muito anímicos. Então eles substituem 

os seus próprios guias espirituais com os nomes mais em evidência na história religiosa ou 

literatura profana. Através de supostas comunicações mediúnicas do Além, os personagens 

exaltados nos romances de fundo histórico ou grandes vultos da ciência, ainda continuam a 

se manifestar com insistência em certos trabalhos espiríticos, copiando as mesmas 

características que há séculos deveriam ter possuído em vida. 

 Sob tais condições, então predominam as idéias fixas, os falsos messianismos, auto-

exaltações, recalques, fobias e sublimações enganosas. Embora esses médiuns sejam 

vítimas de sua própria exaltação psíquica, agindo sem má intenção, tornam-se improdutivos 

e até semeiam prejuízos por confundirem o sensato com o ridículo e o verdadeiro com o 

falso! Sem dúvida, o método de psicanálise freudiano poderia ajudar esses médiuns quanto 

à drenagem de suas próprias contradições e complexos levados à conta de mediunidade! 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a diferença mais acentuada entre a psicanálise de 

Freud e o Espiritismo de Kardec? 

 RAMATÍS: Enquanto a Psicanálise limita-se a perquirir na intimidade humana 

as "emersões" do subconsciente, recalques, libido ou complexos que presume adquiridos 

numa só existência terrestre, o Espiritismo estuda a personalidade humana em área bem 

mais extensa, porque analisa e esclarece acontecimentos mórbidos característicos de outras 

vidas pregressas. Daí, a limitação de Freud, que investigando fatores mórbidos nos homens, 

apenas do berço ao túmulo de uma só existência, ignorou que a verdadeira individualidade 

do homem gerada no tempo e no espaço, remonta a alguns milênios. Inúmeros fenômenos 

enfermiços, cuja origem prendia-se a acontecimentos seculares, Freud os classificou na 

singeleza de uma existência terrena, ou seja, em alguns "minutos" de vida do espírito 

milenário. Acontecimentos mórbidos fixados na contextura imortal do perispírito foram 

analisados à conta de fatos e conflitos ocorridos na infância do paciente! Enquanto Freud 

procurava examinar a personalidade humana decorrida na precariedade de uma vida carnal, 

o Espiritismo remonta aos milênios no estudo do espírito imortal! 

 

 

 PERGUNTA: Porventura, a fonte de investigação ou exumação de Freud, 

não era o subconsciente, e que os espíritas também consideram o repositório de vidas 

passadas? Em conseqüência, ao examinar certas origens mórbidas, ele também estaria 

investigando o passado milenário do espírito. Não é assim? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, o subconsciente é o "porão" dos desejos, impulsos, 

emoções ou estímulos, que ali são guardados após o "confere" do consciente. É uma 

espécie de "guarda-roupa" da memória instintiva em que o espírito costuma arquivar tudo 

aquilo que o impressiona e domina. A herança dos instintos animais também se fixa nesse 

"porão" da individualidade humana, agindo na forma de automatismos que podem operar 

mesmo sem a aprovação da consciência. O homem ainda nutre e repara os prejuízos do seu 

edifício celular sem necessidade de cogitar disso conscientemente, porque o seu 

subconsciente trata do assunto de modo satisfatório, esclarecido pela experiência milenária. 

 Mas Sigismundo Freud equivocou-se, quando confundiu as aquisições mentais e 

emotivas do espírito humano através de várias encarnações na Terra, como acontecimentos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

91 

oriundos de uma só existência humana. Apesar da sua terminologia brilhante, pesquisa 

sincera e obstinada, inclusive suas concepções da libido como desejo e força oriunda do 

instinto sexual, ou "instinto vital", segundo Jung, ele apenas investigou um fragmento do 

espírito imortal. Suas teorias impressionantes para os doutos da época, enfraqueceram em 

sua vitalidade científica porque ele desconhecia a reencarnação do espírito nas vidas 

sucessivas. Ademais, Freud, como diversos outros pesquisadores, ignorava que a maioria 

dos distúrbios nervosos, mentais ou emotivos radicavam-se fundamentalmente no 

perispírito preexistente e sobrevivente à morte do corpo físico. 

 Inúmeras psicoses do sexo, impulsos delinqüentes, condutas excêntricas ou 

extravagantes, nada mais são do que produtos do impacto "pré-reencarnatório" do espírito 

naufragado no vórtice das paixões e dos instintos inferiores em vidas pregressas. Muitos 

complexos de inferioridade, de Édipo ou de Eletra, assinalados pelos "experts" da 

psicanálise, são de projeções mórbidas do pretérito, e não reflexos da infância humana! Há 

frustrações seculares vibrando na contextura delicada do perispírito do homem., que jamais 

poderão ser curadas pela terapêutica de Freud fundamentada em uma só vida carnal! São 

acontecimentos que traumatizaram uma existência inteira no passado, cujos estímulos 

mórbidos ainda centuplicaram-se na vivência do espírito desencarnado e sob intenso 

desespero, no Além-túmulo. 

 Os psicanalistas não poderão libertar seus pacientes de recalques ou, complexos, 

cuja origem se perde na trama secular ou milenária das, encarnações pregressas! São 

distúrbios gerados pelo ódio, egoísmo, orgulho, pela ambição, crueldade, vingança ou 

cobiça! Em tais casos, os postulados brilhantes e sugestivos de Freud são inócuos para a 

solução de problemas espirituais, sensíveis unicamente à medicação do Evangelho do 

Cristo! Jamais, os sentimentos e atos-pecaminosos produzidos pelo espírito em suas vidas 

sucessivas, podem lograr solução satisfatória na pesquisa de acontecimentos ocorridos na 

infância do homem, situados no prazo de uma só existência carnal. 

 

 

 PERGUNTA: Gostaríamos de entender melhor esse assunto! 

 RAMATÍS: O Espírito reencarnado sofre o assédio incessante dos estímulos 

enfermiços das existências anteriores. Há criminosos que ainda guardam no recôndito da 

memória perispiritual a cena do crime infamante; caluniadores de ontem vivem assustados 

temendo a descoberta de suas violências passadas; tiranos trafegam desesperados pelas ruas 

das cidades, fugindo inconscientemente dos gritos de suas vítimas seculares. Há espíritos 

que lutam apavorados contra os estímulos suicidas de vidas pregressas; mulheres tentam a 

santidade ainda sentindo nos lábios o gosto amargo do lodo da prostituição; homens de 

talento vagueiam a esmo acicatados pelas imagens torpes da literatura fescenina e 

libidinosa que infiltraram outrora na mente da juventude; criaturas aparentemente sadias, 

empalidecem e tremem no cenário da igreja que conspurcaram no passado ou desmaiam 

ante os cepos sangrentos dos açougues, revivendo na memória perispiritual a sua vivência 

de "carrasco" no passado! 

 Jamais Freud e seus seguidores poderiam identificar a libido desses seres, 

recorrendo sumariamente aos acontecimentos da infância e dos conflitos emotivos dos seus 

progenitores. Terão de penetrar no passado reencarnatório da alma eterna! Então, poderão 

reajustar suas classificações mórbidas e ampliar seu repertório freudiano, anotando, 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

92 

indiscutivelmente, os "complexos" pré-reencarnatórios, tais como complexos de suicídio, 

calúnia, ódio, tirania, crueldade, perversidade, luxúria ou de rapina. 

 Por isso, a terapêutica espírita é muitíssimo superior à análise freudiana, porque 

além de remontar às causas' "pré-encarnatórias", ainda oferece o medicamento eficiente do 

Evangelho para a higienização do espírito eterno. A psicanálise convence o paciente de que 

determinadas perturbações são provenientes de conflitos e acontecimentos vividos na 

infância. O Espiritismo, no entanto, aponta a delinqüência do espírito, no passado, mas lhe 

oferece a oportunidade de reajuste pela submissão ao processo cármico das vidas 

sucessivas! O espírito é classificado como devedor, mas também recebe o endosso 

espiritual para liquidar seu débito conforme sua capacidade e entendimento! 

 

 

 PERGUNTA: Sob vossa opinião, o método desenvolvido por Sigismundo 

Freud na pesquisa da mente humana trouxe algum benefício à humanidade? 

 RAMATÍS: Incontestavelmente! Sigismundo Freud aproximou-se da 

verdadeira luta espiritual do ser na escalonada e classificou inúmeros problemas do espírito 

ainda preso nos liames da vida inferior! No entanto, não alcançou a solução, porque como 

já dissemos, atribuiu, restringiu a uma só vida, recalques ou taras que vinham se 

complicando há séculos. Suas palavras eruditas e alentadas exposições como legista das 

enfermidades mentais, foram motivo de satisfação para muitos curiosos e exigentes 

escravos da terminologia acadêmica. No entanto, não puderam oferecer o remédio positivo, 

que é fruto do amor e do entendimento espiritual! 

 No entanto, hoje não se ignora que a mente humana pode ser clinicada e cuidada 

tanto quanto o corpo físico! Embora vos pareça fantasia, a cirurgia do corpo evolui para a 

cirurgia do espírito; no futuro, caberá ao médico operar determinada afecção mental, como 

se faz hoje na rudeza de eliminar um quisto ou apêndice! As excrescências e deformações 

que se produzem em torno da alma, têm suas raízes mórbidas fixadas no passado, assim 

como o câncer emite suas ramificações nas entranhas do organismo carnal! 

 Em conseqüência, mal grado a frieza e a indiferença espiritual da teoria de Freud, 

não podemos olvidar que ele deu início ao verdadeiro processo de investigação e cirurgia 

da mente enfermiça, assinalando aos cientistas modernos o processo e o fundamento de 

inúmeras anomalias radicadas exclusivamente na atividade mental do ser! Ele fez-nos 

sentir o poder fabuloso da mente e a veracidade de que o espírito pode enfermar o corpo!  

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

93 

Capítulo 9 

 

Espiritismo e Umbanda 
 

 

 PERGUNTA: Como é que os Mentores Espirituais encaram o movimento de 

Umbanda observado do Espaço? 

 RAMATÍS: Evidentemente, sabeis que não há separatividade nem competição 

entre os espíritos benfeitores, responsáveis pela espiritualização da humanidade. As 

dissensões sectaristas, críticas comuns entre adeptos espiritualistas, discussões estéreis e os 

conflitos religiosos, são frutos da ignorância, inquietude e instabilidade espiritual dos 

encarnados. Os Mentores Espirituais não se preocupam com a ascendência do 

Protestantismo sobre o Catolicismo, do Espiritismo sobre a Umbanda, dos teosofistas sobre 

os espíritas, mas lhes interessa desenvolver, nos homens o Amor que salva e o Bem que 

edifica! 

 Os primeiros bruxuleios de consciência espiritual liquidam as nossas tolas críticas 

contra os nossos irmãos de outras seitas. Em primeiro lugar, verificamos que não existe 

qualquer "equívoco" na criação de Deus, e, secundariamente, já não temos absoluta certeza 

de que cultuamos a "melhor" Verdade! Ademais, todas as coisas são exerci das e 

conhecidas no tempo certo do grau de maturidade espiritual de cada ser, porque o Espírito 

de Deus permanece inalterável no seio das criaturas e as orienta sempre para objetivos 

superiores. As lições que o homem recebe continuamente, acima do seu próprio grau 

espiritual, significam a "nova posição evolutiva", que ele depois deverá assumir, quando 

terminar a sua experiência religiosa em curso. 

 Obviamente, .os Mentores Espirituais consideram o movimento de Umbanda uma 

seqüência ou aspiração religiosa muitíssimo natural, e destinada a atender uma fase de 

graduação espiritual do homem. A Administração Sideral não pretende impor ao Universo 

uma religião ou doutrina exclusivista, porém, no esquema divino da vida do espírito eterno, 

só existe um objetivo irredutível e definitivo - o Amor!  

 Em conseqüência, ser católico, espírita, protestante, umbandista, teosofista, 

muçulmano, budista, israelita, hinduísta, iogue, rosacruciano, krisnamurtiano, esoterista ou 

ateu, não passa de uma experiência transitória em determinada época do curso ascensional 

do espírito eterno! As polêmicas, os conflitos religiosos e doutrinários do mundo, não 

passam de verdadeira estultícia e ilusão, pois só a ignorância do homem pode levá-lo a 

combater aquilo que ele "já foi" ou que ainda "há de ser"! É tão desairoso para o católico 

combater o protestante, ou o espírita combater o umbandista, como em sentido inverso, 

pois os homens devem auxiliar-se mutuamente no próprio culto religioso, embora 

respeitem-se na preferência alheia, segundo o seu grau de entendimento espiritual. 

 É desonestidade e cabotinismo condenarmos a preferência alheia, em qualquer 

tributo espiritual da vida humana! Pelo simples fato de um homem detestar limões, isto não 

lhe dá o direito de reclamar a destruição de todos os limoeiros, nem mesmo exigir que seja 

feito o enxerto a seu gosto! 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

94 

 PERGUNTA: E o que vós julgais da Umbanda? 

 RAMATÍS: Embora reconheçamos que o vocábulo trinário Umbanda, em sua 

vibração intrínseca e real, significa a própria "Lei Maior Divina" regendo sob o ritmo 

septenário o desenvolvimento da Filosofia, Ciência, Religião e a existência humana pela 

atividade da Magia em todas as latitudes do Universo, neste modesto capítulo referimo-nos 

à Umbanda, apenas como doutrina de espiritualismo de "terreiro"! Sabemos que a palavra 

Umbanda é síntese vibratória e divina, abrangendo o conjunto de leis, que disciplinam o 

intercâmbio do Espírito e a Forma, em vez de doutrina religiosa ou fetichista. Ela é 

conhecida desde os Vedas e demais escolas iniciáticas do passado, mas foi olvidada na 

letargia das línguas mortas e abastardada nos ritos africanos, passando a definir práticas 

fetichistas e atos de sortilégios. Em certos casos, chegaram a confundi-la com a própria 

atividade do sacerdote negro! 

 Sem dúvida, ela deturpou-se na sua divina musicalidade e enfraqueceu a sua 

intimidade sonora na elevada significação de um "mantram" cósmico! Mas devido à 

ancestralidade divina existente no espírito humano, Umbanda será novamente expressa e 

compreendida na sua elevada significação cósmica, mercê do trabalho perseverante dos 

próprios umbandistas estudiosos e descondicionados do fetichismo escravizante de seita! 

 No entanto, nós prosseguiremos neste labor mediúnico, examinando Umbanda, 

somente em sua atual condição de sistema doutrinário mediúnico religioso! 

 

 

 PERGUNTA: E que dizeis de Umbanda, como "espiritualismo de terreiro"? 

 RAMATÍS: Em face de nosso longo aprendizado no curso redentor da vida 

humana, almejamos que a doutrina espiritualista de Umbanda alcance os objetivos 

louváveis traçados pela Administração Sideral. 

 Indubitavelmente, a Umbanda, como seita, ainda não passa de uma aspiração 

religiosa algo entonteci da, mas buscando sinceramente uma forma de elevada 

representação no mundo. Não apresenta uma unidade doutrinária e ritualística conveniente, 

porque todo "terreiro" adota um modo particular de operar e cada chefe ou diretor ainda se 

preocupa em monopolizar os ensinamentos pelo crivo de convicção ou preferência pessoal. 

Mas o que parece um mal indesejável, é conseqüência natural da própria multiplicidade de 

formas, labores e concepções que se acumulam prodigamente no alicerce fundamental da 

Umbanda! 

 Aqueles que censuram essa instabilidade muito própria da riqueza e variedade de 

elementos formativos umbandísticos, são maus críticos, que devido à facilidade de 

colherem frutos sazonados numa laranjeira crescida, não admitem a dificuldade do vizinho 

ainda no processo da semeadura! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis usar de alguma imagem comparativa, que nos 

sugerisse melhor entendimento sobre a situação atual da Umbanda? 

 RAMATÍS: A Umbanda é como um grande edifício sem controle de 

condomínio, onde cada inquilino vive a seu modo e faz o seu entulho! Em conseqüência, o 

edifício mostra em sua fachada a desorganização que ainda lhe vai por dentro! As mais 

excêntricas cores decoram as janelas ao gosto pessoal de cada morador; ali existem roupas 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

95 

a secar, enfeites exóticos, folhagens agressivas, bandeiras, cortinas, lixo, caixotes, flores, 

vasos, gatos, cães, papagaios e gaiolas de pássaros numa desordem ostensiva. Debruçam-se 

nas janelas criaturas de toda cor, raça, índole, cultura, moral, condição social e situação 

econômica, enquanto ainda chega gente nova trazendo novo acervo de costumes, gostos, 

temperamentos e preocupações, que em breve tentam impor aos demais. 

 Malgrado a barafunda existente, nem por isso é aconselhável dinamitar o edifício ou 

embargá-lo, impedindo-o de servir a tanta gente em busca de um abrigo e ,consolo para 

viver a sua experiência humana. Evidentemente, é bem mais lógico e sensato firmar as 

diretrizes que possam organizar a vivência proveitosa de todos os moradores em comum, 

através de leis e regulamentos formulados pela direção central do edifício, e destinados a 

manter a disciplina, o bom gosto e a harmonia desejáveis! 

 

 

 PERGUNTA: Quereis dizer que apesar da confusão atual reinante na 

Umbanda, ela tende para a sua unidade doutrinária, não é assim? 

 RAMATÍS: Apesar dessa aparência doutrinária heterogênea, existe uma 

estrutura básica e fundamental que sustenta a integridade da Umbanda, assim como um 

edifício sob a mais fragrante anarquia dos seus moradores, mantém-se indestrutível pela 

garantia do arcabouço de aço! 

 Da mesma forma, o edifício da Umbanda, na Terra, continua indeformável em suas 

"linhas mestras", bastando que os seus lideres e estudiosos orientem-se através da 

diversidade de formas exteriores, para em breve identificar essa unidade doutrinária 

iniciática. Os terreiros ainda lutam entre si e atacam-se mutuamente, em nome de princípios 

doutrinários e ritualísticos semelhantes, enquanto sacrificam a autenticidade da Umbanda, 

pela obstinação e pelo capricho da personalidade humana! É tempo dos seus lideres 

abdicarem do amor-próprio, da egolatria e interesses pessoais, para pesquisarem 

sinceramente as "linhas mestras" da Umbanda, e não as tendências próprias e que então 

confundem à guisa de princípios doutrinários! 

 

 

 PERGUNTA: Considerando-se que a Umbanda é de orientação espiritual 

superior, qual é a preocupação atual dos seus dirigentes, no Espaço? 

 RAMATÍS: Os mentores de Umbanda, no momento, preocupam-se em 

eliminar as práticas obsoletas, ridículas, dispersivas e até censuráveis, que ainda exercem 

os umbandistas alheios aos fundamentos e objetivo espiritual da doutrina. Sem dúvida, uns 

adotam excrescências inúteis e abusivas no rito e características doutrinárias de Umbanda, 

por ignorância, alguns por ingenuidade e outros até por vaidade ou interesse de 

impressionar o público! Inúmeras práticas que, de início, serviram para dar o colorido 

doutrinário, já podem ser abolidas em favor ,do progresso e da higienização dos "terreiros"! 

Aliás, a Umbanda é um labor espiritual digno e proveitoso, mas também é necessário se 

proceder à seleção de adeptos e médiuns, afastando os que negociam com a dor alheia e 

mercadejam com as dificuldades do próximo! Raros umbandistas percebem o sentido 

específico religioso da Umbanda, no sentido de confraternizar as mais diversas raças sob o 

mesmo padrão de contato espiritual com o mundo oculto. Sem violentar os sentimentos 

religiosos alheios, os pretos-velhos são o "denominador comum" capaz de agasalhar as 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

96 

angústias, súplicas e desventuras dos tipos humanos mais diferentes! São eles os 

trabalhadores avançados, espécie de bandeirantes desgalha não a mata virgem e abrindo 

clareiras para o entendimento sensato da vida espiritual, preparando os filhos e os 

habituando a soletrar a cartilha da humildade, para mais breve entenderem a própria 

mensagem iniciática do Espiritismo! 

 A Umbanda tem fundamento, e quando for conhecido todo o seu programa 

esquematizado no Espaço, os seus próprios críticos verificarão a comprovação do velho 

aforismo de que "Deus escreveu direito por linhas tortas"! 

 

 

 PERGUNTA: Que quer dizer, em essência, o vocábulo Umbanda? 

 RAMATÍS: Etimologicamente, o vocábulo Umbanda provém do prefixo AUM 

(1) e do sufixo "BANDHÃ", ambos do sânscrito, cuja raiz encontra-se nos famosos livros 

da Índia, nos Upanishads e nos Vedas, há alguns milênios. 

 
 (1) Diz o "Dicionário de Ciências Ocultas", obra editada pela "Livraria do Pensamento", o 
seguinte: "Aum, palavra sagrada do esoterismo oriental e cuja emissão em meditação, inexcedível, 
reiterada, sem limites, facilita as obras psíquicas e apressa a maturação do sexto sentido. É o 
emblema da trindade na unidade. Pronuncia-se: Om. Compõe-se de três letras: A, U, M. O A unido 
ao U dá. Au ou O longo; e o U unido intimamente ao sinal de nasalidade (anuswáre) forma o som 
único Om. É interessante notar-se que este nome é formado das letras Alpha, Omega e My, que 
são a primeira, a última e a média do alfabeto grego. Na cabala, as duas letras Aleph (primeira), e 
Men são letras mães. É palavra sânscrita, porém sua origem deve ser anterior à da raça ariana." 
 

 A palavra Aum é de alta significação espiritual, consagrada pelos mestres do 

Oriente (2), e sua pronúncia deve ser efetuada de urna só vez, num só impulso sonoro do 

suave para o grave profundo. As próprias confrarias católicas iniciáticas, principalmente os 

frades franciscanos, só o pronunciavam com excessiva reverência e veneração, dando-lhe o 

máximo de entonação mística nas suas orações coletivas e coros sacros. Em invocações de 

alto relevo espiritual, Aum é o próprio símbolo sonoro significativo da Trindade do 

Universo representando Espírito, Energia e Matéria, Pensamento Original, Amor e Ação, 

ou, ainda, Pai, Filho e Espírito Santo da Liturgia Ocidental. 

 
 (2) Vide a obra "Aum", de Krumm-Heller, edição de Kier, Buenos Aires.  
 

 Bandhã, em sua expressão mística iniciática significa o movimento incessante, 

força centrípeta emanada do Criador, o Ilimitado, exercendo atração na criatura para o 

despertamento da consciência angélica. Mais tarde também passou a significar a "Lei 

Maior Divina", poder emanado do Absoluto. Em conseqüência, o prefixo Aum e o sufixo 

Bandhã constituíram a palavra Aum-bandhã, a qual pronunciada na forma de um 

"mantram", nos círculos e confrarias iniciáticas do Oriente, aproxima-se melhor da 

sonorização "Om-bandá", e que, em boa linhagem espiritual, passou a significar o finito 

no Infinito, a parte no Todo, o humano no Divino. Em certas fraternidades esotéricas, 

Aum-bandhã possuía um sentido mais dinâmico, simbolizando o principio impulsionador 

da Vida ou a incessante evolução do Espírito. 

 Porém, é um tanto difícil dar-vos uma idéia exata da significação mística dessa 

palavra "sanskrita", se a examinarmos sob o critério fortemente objetivo dos povos 

ocidentais. Os iniciados orientais imprimem a sua vontade dinamizada pela força espiritual 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

97 

sobre certos vocábulos ou "mantrans", já consagrados num curso esotérico, e os 

transformam em detonadores psíquicos para lhes proporcionar maior amplitude na 

auscultação dos atributos da Divindade. Assim, a palavra "Aum-bandhã" consagrou-se 

como uma convenção léxica e sonora, cuja pronúncia insistente termina por sensibilizar o 

ser, predispondo-o vibratoriamente para o mais breve conhecimento intuitivo do Espírito de 

Deus! Mas a sensibilização psíquica sob a força mantrânica dessa palavra, também varia de 

acordo com a graduação espiritual dos seus cultores. 

 

 

 PERGUNTA: Então a Umbanda, conhecida no Brasil como espiritismo de 

terreiro, tem sua origem na mística do vocábulo "Aum-Bandhã", que é um símbolo 

espiritual tão elevado entre os povos orientais? 

 RAMATÍS: A palavra "Aum-Bandhã" consagrada pela filosofia oriental e do 

hinduísmo iniciático, difere grandemente de Umbanda, seita ou doutrina religiosa de 

práticas mediúnicas originárias das selvas africanas! 

 

 

 PERGUNTA: Mas que diz eis da semelhança existente entre "Aum-Bandhã" 

do orientalismo iniciático e Om-Bandá ou Umbanda, doutrina que no Brasil é conhecida 

por trabalhos de terreiros? 

 RAMATÍS: Em face da exigüidade de espaço, não podemos esmiuçar os 

motivos pelos quais a expressão sânscrita "Aum-Bandhã", da terminologia iniciática do 

Oriente, derivou-se sendo ajustada à doutrina de Umbanda praticada no Brasil. 

Evidentemente, o vocábulo Aum, talvez penetrou nas florestas africanas levado por algum 

contato egípcio ou hindu, com os negros; mas a verdade é que o radical "mbanda", de 

origem banto, também não passa de corruptela do termo Umbanda de procedência 

sânscrita. 

 Em conseqüência, por um fenômeno comum de generalização, mais tarde fundiram-

se numa só qualificação tanto o poder incondicional do sacerdote negro sobre os elementos 

da Natureza, a sua autoridade entre o mundo e Aruanda (3), como todas as atividades 

religiosas e práticas mediúnicas africanas na invocação dos espíritos. Assim, entre os 

próprios povos nagôs e de Angola, praticar Umbanda era curar com .remédios, consultar o 

futuro através de conchas, vísceras animais ou resíduos de alimentos, usar de meios 

sobrenaturais, consultar os mortos, invocá-los como protetores nas guerras, lidar com os 

espíritos da Natureza e fazer encantamentos, preparar objetos, animais e sacrifícios 

sangrentos para o êxito de ligação entre o mundo oculto e a matéria. 

 
 (3) Aruanda: Céu dos civilizados. 
 

 Não importa se houve deturpação do vocábulo iniciático sânscrito de Umbanda, ou 

se foi adjudicado o prefixo Aum à corruptela "umbanda", familiar do negro banto; o certo é 

que todas as práticas africanas e atividades dos sacerdotes negros, cujo poder se exercia 

acima do poder dos próprios reis da tribo, enfeixavam-se dentro de uma sonância vocabular 

correspondente à palavra Umbanda! 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

98 

 PERGUNTA: A maioria dos umbandistas assegura que a Umbanda é 

originária dos ritos ou atividades iniciáticas dos hindus ou egípcios! Que dizeis? 

 RAMATÍS: É provável que alguns entendidos do hermetismo egípcio e da 

escolástica hindu pretendam provar que a atual doutrina umbandística provenha 

diretamente do sentido original e iniciático de Umbanda, como a "Lei Maior Divina" 

subentendida nas velhas iniciações. Mas a verdade é que entre os africanos, a sonância de 

tal palavra nada tinha de iniciática ou significação de legislação cósmica; porém, abrangia a 

vulgaridade das práticas mediúnicas fetichistas, no intercâmbio ritualístico com espíritos 

primários e os elementais da Natureza, assim como toda espécie de sortilégios, crendices e 

culto aos mortos! 

 No entanto, malgrado o protesto de alguns espiritualistas estudiosos, negando que 

os africanos houvessem manuseado o termo Umbanda, o qual somente foi adjudicado à 

prática mediúnica de terreiros há pouco tempo, no Brasil, ninguém pode negar que o grão-

sacerdote entre os povos de Angola, era conhecido por "Kimbanda-Kia-dihamba", como o 

legítimo invocador dos espíritos e "Kimbanda-Kusaka", quando era apenas feiticeiro ou 

curandeiro. Evidentemente, o termo "mbanda", embora corruptela do binário final da 

palavra sagrada Umbanda, já existia dominante nas práticas africanas, e, quiçá, 

posteriormente, acrescido do prefixo "aum" ou "om"! 

 Mais tarde, esse conjunto de práticas africanas, certa ou erradamente tachado de 

Umbanda, mesclou-se no Ocidente, principalmente na América Latina, com outras crenças 

religiosas e influenciou-se com os costumes e o temperamento local de cada povo, embora 

até recebendo denominações diferentes e todas incluídas no mesmo estudo do Africanismo. 

 Mas a verdade é que tais práticas fetichistas, ritos, dogmas, compromissos e 

exorcismos, não representam o espírito intrínseco ou iniciático do vocábulo "Aum-

Bandhã", no simbolismo de representar o aspecto trinário do Universo! Assim, as relações 

mediúnicas com espíritos de índios, caboclos, pretos e congêneres, nas práticas ritualísticas 

dos terreiros e conhecidas como de Umbanda, só significam seita, doutrina ou movimento 

religioso com atividades mediúnicas de origem africana, num sentido exclusivamente 

benfeitor e oposto ao que se presume ser Quimbanda! 

 Apesar do louvável empenho dos umbandistas em atribuírem a origem de sua seita a 

fontes iniciáticas do Egito, da Caldéia ou da índia, o certo é que a doutrina de Umbanda, 

atualmente praticada no Brasil, deriva fundamentalmente do culto religioso da raça negra 

da velha Africa. Os seus princípios doutrinários não se vinculam à magia ou escolástica de 

qualquer ramo iniciático ou bastardo das religiões e cultos egípcios, hindus, caldaicos, 

assírios ou gregos. Eles são realmente frutos do "folclore", dos provérbios, aforismos, das 

lendas, crenças populares, canções e tradições do negro africano. O vinculo do negro 

persiste implacável, apesar da penetração do branco e das tentativas dos ocidentais 

considerarem a Umbanda uma seita exclusivamente originária de antigas confrarias do 

Oriente. (4) 

 
 (4) Nota de Edson Guiraud: É oportuno frisar que Ramatís expõe apreciações em torno do 
movimento umbandista como ele está sendo praticado realmente na atualidade, de modo 
indiscriminado e apegado ao excesso de fetichismo, Mas já existe um número de prosélitos, 
embora pequeno, que cultua Umbanda sob conceituações, ritos, doutrinações e histórico-social, 
cuja diferenciação para um sentido mais elevado os distingue como pioneiros da prática 
fundamental da Umbanda do amanhã. É certo que tal modalidade, decorrente de uma pesquisa 
sensata e de maior autenticidade espiritual possível à significação mística e divina do próprio 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

99 

vocábulo Umbanda, não atrai tantos adeptos, conforme é peculiar no gênero provindo dos cultos 
africanos e sincretizados aos princípios de outras religiões. Há que buscar, portanto, o íntimo da 
Umbanda!  

 

 

 PERGUNTA: Por que também se diz "Linha Branca de Umbanda"? 

 RAMATÍS: As tribos africanas, ignorantes e simples, antes do seu contato com 

a civilização não tinham noção avançada do bem e do mal nas suas práticas mediúnicas e 

de feitiçaria. Já dissemos alhures que a moral e a conduta humana evoluem e variam de 

época para época; entre os antigos selvagens brasileiros era um bem comer a carne do 

guerreiro valente, assim como nas guerras dos civilizados é um bem matar o maior número 

de inimigos! No entanto, hoje é um mal ser antropófago; e amanhã será um mal matar o 

próximo! 

 Ademais, a feitiçaria entre os negros era praticada no sentido de encantamento, 

como processo técnico disciplinado pelas leis dinâmicas da Magia! Não lhes ocorria na 

mente que estavam praticando atos perversos ou malignos, mas apenas servindo-se dos 

mais avançados recursos para a sua sobrevivência na face do mundo! O encantamento 

através de objetos, aves, animais, vegetais ou resíduos humanos, fazia parte de sua luta 

heróica, imunizando-se contra as feras e os répteis, defendendo-se contra as calamidades da 

natureza e liquidando os inimigos! Em verdade, os homens civilizados também mobilizam 

outra forma de feitiço, empregando bombas atômicas, gases mortíferos, lança-chamas e até 

germens virulentos na magia negra do genocídio! (5)  

 
 (5) Só o "feitiço" da bomba atômica causou a morte de 120.000 pessoas, na magia negra 
científica dos novos sacerdotes da Ciência, que dominaram as forças ocultas da Natureza para fins 
malignos. Os magos africanos perdiam noites e noites no batuque para dinamizar as energias 
inferiores do Invisível; Os magos negros modernos perdem dias fazendo o mesmo através de 
reatores e ciclotrons poderosos! 
 

 Os africanos praticavam a magia indistintamente, como um processo de dinamismo 

e ação no controle das energias do mundo oculto, apoiados pelos seus "orixás", ou espíritos 

da Natureza. Não distinguiam a magia negra como atividade maligna, ou a magia branca no 

sentido benfeitor; mas apenas a magia, com os diversos processos de encantamento ou 

feitiçaria! Mas depois que essas práticas africanas foram transplantadas para outros povos, 

surgiu a diferenciação; o feitiço passou a ser considerado magia negra, porque além de um 

processo preferencial dos negros, tratava-se de atividade paralisante, enfermiça e mortífera. 

E o seu oposto, o ato de desmanchar o feitiço, ficou conhecido como magia branca, bem 

assim como todo encantamento ou rito, que só objetiva beneficiar o ser humano! Também 

se poderia dizer feitiço negro, quando é prática adversa, e feitiço branco, se ajuda o 

próximo! 

 Em face de tais considerações, os umbandistas preferem denominar "Linha Branca 

de Umbanda", a fim de distingui-Ia de "Linha Negra" dos magos que operam de modo 

destrutivo. Mas é desnecessária essa denominação, porque Umbanda, na própria acepção 

do vocábulo, embora neste caso refira-se a uma doutrina e não à vibração mística, é 

expressão de atividade benfeitora. 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

100 

 PERGUNTA: Há diferença em se dizer "Linha Branca de Umbanda" e 

"Umbanda Branca"? 

 RAMATÍS: Em face dos atuais procedimentos, costumes e eventos científicos 

da civilização, é inexeqüível a prática de Umbanda nos moldes, rigorismo e ritualismo 

genuíno africano, onde há ritos, oferendas e obrigações tão nauseantes e bárbaras do velho 

Africanismo, que chocam os mais rudimentares preceitos de higiene, bom senso e 

compostura humana. Ademais, os rituais africanos ainda variavam de tribo para tribo, 

dependendo de costumes, lendas, crenças e do próprio grau de belicosidade dos seus 

componentes. (6) 

 
 (6) Eis uma das iniciações bárbaras da época. Quando um candidato dava sinais de 
incorporar o seu orixá, e desejava ser feito médium, devia submeter-se a uma iniciação incômoda 
e dolorosa, além do período exaustivo de muitos dias sob a guarda do Pêgi-gan, ou cambono 
negro. No dia da solenidade era completamente depilado, fosse homem ou mulher, depois lavado 
sob as águas de uma cachoeira ou fonte sagrada. Na impossibilidade desse banho lustral, 
substituíam-no por um cozimento de ervas fortes e odorantes portadoras de poderes mágicos. O 
candidato depois era vestido com os paramentos no feitio e nas cores eletivas ao seu orixá, 
faziam-lhe três talhos em cada lado do rosto, em vertical, e dois na testa de modo horizontal, cujas 
cicatrizes depois comprovavam a sua submissão e consagração com o seu orixá. Em seguida, 
ocorria uma série de sacrifícios de aves e animais, em cujas cerimônias era comum a mistura do 
sangue dos consagrados, durante manuseio dos ritos selvagens. Em face das proibições de tais 
atos detestáveis e prejudiciais à integridade física, nos trabalhos mais genuínos feitos nos 
"candomblés", atualmente os cortes nas faces dos iniciados são riscados com giz ou pemba. 
 

 Acontece que antes dessa denominação de Umbanda, os ritos, consagrações, 

despachos e intercâmbio mediúnico eram somente conhecidos como "candomblé" e 

"macumba", sob o domínio completo do negro genuíno africano versado na magia 

grosseira de sua terra. Não havia "Pai-de-santo" mulato ou branco no cerimonial religioso-

africanista no Brasil colonial. 

 Isso se deve mais ao desaparecimento do original negro africano, e à freqüente 

penetração de elementos brancos de várias outras raças não africanas, assim como devido à 

cultura cristã, às regras de ética e miscigenação brasileira. 

 A medida que os africanos foram desencarnando, os pegis, os deuses e a mística 

africanista ficou entregue aos crioulos, que não puderam suportar a linhagem iniciática dos 

ritos negros na sua manifestação genuína. Então as macumbas e os candomblés foram-se 

impregnando das crenças católicas, das lendas e magia ameríndia, e do influxo crescente do 

Espiritismo. Os mulatos passaram a dominar nos terreiros, e, gradualmente, estão cedendo 

o cetro aos brancos originários de todas as raças, sendo bastante difícil ainda ver-se o negro 

pontificando como "Pai-de-Terreiro"! 

 Numerosos cavalos de terreiros, cambonos e "chefes", são descendentes de 

italianos, portugueses, sírios, poloneses, alemães, japoneses e até judeus, no mais original 

espírito de confraternização com as algaravias dos pretos-velhos e a linguagem brusca, 

vigorosa e imponente dos bugres! Acresce, ainda, que se faz cada vez mais intensa nos 

terreiros a influência de certas doutrinas hindus, enfraquecendo a velha magia africanista e 

assim justificando a preferência dos "brancos" pela fórmula. "Umbanda Branca"! 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

101 

 PERGUNTA: Mas se justifica a existência da Umbanda em nosso País? Não 

é uma prática mediúnica deturpada, que está criando superstições, compromissos 

excêntricos, adorações vãs, ritos e simbologias pagãs, além do negócio lucrativo de 

despachos nas encruzilhadas? 

 RAMATÍS: Conforme explicamos, a Umbanda, no Brasil, é um movimento de 

natureza religiosa e mediúnica, com raízes exclusivamente africanas e principalmente 

divulgada pelos escravos provindos de Angola, Cambinda, Moçambique e do Congo, que 

ainda fundiram as suas crenças supersticiosas e intercâmbio com os antepassados, na 

mistura do culto católico, de ritos e práticas ocultas dos ameríndios. Ademais, esse 

sincretismo religioso ainda influenciou-se fortemente pelo Espiritismo, adotando-lhe 

algumas práticas, preces e postulados. 

 Conforme explicamos, o que se praticava como Umbanda entre os africanos, tinha 

por finalidade curar com os remédios do campo e da mata, ou por meio de benzimentos, 

encantamentos e exorcismos; fazia-se a leitura do futuro e prognósticos por intermédio de 

espíritos desencarnados. Era um contato ingênuo, mas eficiente, com o mundo oculto, 

através de objetos, cerimônias, compromissos e despachos nas encruzilhadas, à beira do 

mar, à margem dos rios, no seio da mata virgem, junto às cachoeiras, nos campos e nos 

cemitérios. 

 Atualmente, em muitos terreiros, as cerimônias de raiz nagô, banto, angola ou 

cambinda, inclusive os ritos dos antigos pretos e dos próprios bugres do Brasil, ainda 

mesclam-se de diversas tradições, magias e folclores de hindus, egípcios. europeus e peles-

vermelhas. Umbanda ocidentaliza-se, pouco a pouco, e perde a r sua tradicional 

característica iniciática africana, em face da influência de entidades tão diferentes em 

costumes, temperamentos e graduações espirituais. 

 Mas assim como a existência de maus espíritas e médiuns mercenários que cobram 

receitas e medicamentos não invalida a dignidade e a pureza do Espiritismo, os 

umbandistas comerciantes de despachos não destroem os objetivos benfeitores da 

Umbanda no Brasil! 

 Justifica-se que o Espiritismo desautorize em seu seio o uso de símbolos, ritos, 

hierarquias religiosas, práticas fetichistas, adorações, cantos folclóricos, porque a sua 

composição doutrinária cuida precipuamente de libertar o espírito das formas transitóriaS 

do mundo. Mas não se pode censurar o uso de tais apetrechos, cerimônias e costumes 

primitivos na Umbanda, porque trata-se de movimento espiritualista com práticas e 

princípios diferentes da codificação espírita cardecista. O equívoco, nesse caso, é o 

Espiritismo condenar a Umbanda, cuja doutrina, de processo e atividade com o Invisível, é 

bem diferente dos métodos estabelecidos por Kardec. 

 

 

 PERGUNTA: Qual o motivo da aprovação da Umbanda pelo Alto, quando já 

se fazia o advento do Espiritismo? 

 RAMATÍS: A Umbanda, no Brasil, é conseqüência de uma lei religiosa muito 

natural - a evolução moral! Prevendo a decadência do Catolicismo pelos seus dogmas 

envelhecidos, o advento libertador e mentalista do Espiritismo e o conseqüente progresso 

científico do mundo, os mestres espirituais elaboraram o esquema de uma doutrina 

religiosa capaz de aproveitar as sementes boas da Igreja Católica, incluindo nos seus 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

102 

postulados o estudo da Reencarnação e Lei do Carma! Assim, foi delineada a doutrina que 

se conhece por Umbanda, despida de preconceitos racistas pela sua origem africana, no 

sentido de agrupar em sua atividade, escravos, senhores, pretos, brancos, nativos, exilados, 

imigrantes descendentes de todos os povos do mundo, sediados no solo brasileiro. . 

 Assim como não se tira de uma criança um objeto de sua adoração, antes de o 

substituirmos por outro equivalente, o Alto também programou o crescimento da Umbanda 

à medida que o Catolicismo cede terreno por imposição dos eventos modernos. No 

momento, a Umbanda vive a sua fase de instabilidade religiosa, assim como na fervura de 

várias substâncias ainda não se distingue na panela o conteúdo definitivo e proveitoso. Mas 

há de ser uma instituição louvável, no Brasil, porque também recebeu do Cristo a outorga 

para o serviço do Bem; e corresponde à ansiedade religiosa do povo brasileiro, cada vez 

mais descrente da obstinação sacerdotal católica, que ainda defende os seus dogmas 

seculares. 

 

 

 PERGUNTA: Caso a Igreja Católica Romana admitisse francamente a 

Reencarnação e a Lei do Carma e, também, o intercâmbio com os desencarnados, ela 

continuaria a atender aos seus objetivos religiosos? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, se o Clero Romano tivesse aderido 

incondicionalmente à fórmula sadia e racional da reencarnação, ao estudo da Lei do Carma 

e ao intercâmbio com os espíritos, não haveria necessidade de outra religião no Brasil. Mas 

o sacerdócio organizado ainda subestima as descobertas científicas do século atômico, 

continuando a pregar a gênese infantil do mundo, as lendas e os milagres narrados pela 

Bíblia, embora o céu se inunde de foguetes e aviões a jato. 

 

 

 PERGUNTA: Mas a Umbanda não poderia ser um movimento de competição 

religiosa à Igreja Católica? 

 RAMATÍS: Inegavelmente, através da dignidade e do sentimento amoroso de 

muitos sacerdotes, o Catolicismo tem prodigalizado imensos benefícios ao povo brasileiro 

e enaltecido a figura de Jesus no tempo e no espaço. Mas é Lei criada por Deus que as 

religiões também nascem, crescem, envelhecem e desaparecem, como nos tem 

demonstrado a própria história do mundo. A medida que elas vão perdendo a sua 

autonomia sobre os fiéis, obstinadas em ensinar os mesmos postulados infantis e 

supersticiosos de vários séculos atrás, também vão sendo substituídos por outros credos ou 

movimentos espiritualistas, que melhor se ajustam ao progresso científico do mund9 e da 

humanidade! E a Umbanda então progride, porque além de amparar o sentimento religioso 

do povo brasileiro, proporcionando-lhe ensejos semelhantes aos já recebidos no seio da 

Igreja Católica, é doutrina atualizada, que ensina a lógica das vidas sucessivas e a justiça do 

Carma! 

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

103 

 PERGUNTA: Por que os católicos, e até protestantes, simpatizam-se mais 

facilmente com a Umbanda do que pelas sessões de cardecismo? 

 RAMATÍS: Os católicos, protestantes e outros religiosos ainda vinculados à 

adoração de imagens, a compromissos rituais, cânticos, incenso, ladainhas, promessas, 

velas, santos e outros aparatos do culto exterior, encontram na Umbanda um clima algo 

familiar, que os acostumam no intercâmbio com os espíritos desencarnados, não sendo 

difícil, mais tarde, a sua adesão fácil aos postulados do Espiritismo codificado por Allan 

Kardec. Malgrado os exotismos e anacronismos que os espíritas censuram nas práticas de 

Umbanda, os "neófitos" e "filhos de terreiro" aprendem, com os pretos-velhos e caboclos, a 

realidade da doutrina da Reencarnação e da Lei do Carma, que não aprendiam antes nas 

igrejas e templos religiosos. 

 Embora possam se amedrontar com as práticas estranhas nos terreiros de Umbanda, 

os neófitos, provindos do catolicismo e de outras religiões, terminam por acalmar os seus 

receios diante das imagens conhecidas de Santo Antônio, São Jorge, São Jerônimo, São 

Sebastião, Nossa Senhora da Conceição, São João Batista, Cosme e Damião, assim como 

do próprio Mestre Jesus, consagrado como Oxalá, o orixá maior. Os cavalos e cambonos 

vestidos de branco, alguns envergando sobrepelizes bordadas e engomadinhas, lembram os 

sacristãos auxiliando no oficio religioso; as velas, o turíbulo ou recipiente de defumadores, 

as flores, os cânticos dolentes e pitorescos, os pontos vigorosos e as invocações de 

falanges, associam a lembrança da igreja nos dias festivos. Há cerimônias do humilde bater 

de cabeça nos altares; os "saravás", as passagens de linhas, a consagração a Zambi, ou 

Deus, a repartição do mel ou do marafo, que lembram os momentos de elevação do cálice 

nas missas ou a hora sagrada da comunhão. Nos dias de Yemanjá, a "Rainha do Mar", os 

babalaôs, e as ialorixás, promovem a grande procissão à beira-mar, entre cantos e louvores 

festivos, na pitoresca oferta de presentes de flores, sabonetes, toalhas e pentes de brancura 

imaculada, simbolizando a pureza de Maria, a mãe de Jesus! É um culto ingênuo, mas puro 

e sincero, que ainda faz parte da alma brasileira; e não pode ser eliminado ou destruído de 

modo "ex-abrupto", que deixaria um vazio que poderia ser preenchido por outras práticas 

censuráveis e perigosas. 

 Ademais, os pretos-velhos, conselheiros paternais, tolerantes e generosos, 

substituem, a contento, os sacerdotes ou pastores, cuidando seriamente dos problemas e 

rogativas dos filhos. Embora não sejam diplomados pelas academias cientificas do mundo, 

eles são os alunos devotados à escola do Cristo (7)! Jamais negam a sua ajuda amorosa, 

aconselhando sem censuras e amando sem interesse. Há grande diferença entre o preto-

velho, que orienta e conforta pessoalmente os crentes desgovernados na vida profana, em 

comparação ao sacerdote ou pastor, que sobe ao púlpito para excomungar severamente os 

pecados dos homens! 

 
 (7) Vide o capitulo "Em Aditamento", da obra "Lázaro Redivivo", ditada por Irmão X a Chico 
Xavier, donde extraímos o seguinte trecho da página 158: "Avise-os para não se aproximarem dos 
nossos benfeitores humildes como catedráticos orgulhosos e envaidecidos, e, sim, como irmãos 
verdadeiramente interessados no bem. E, sobretudo, diga-lhes que também estamos empenhados 
na mesma luta pela iluminação espiritual: mas que ao ensinarmos a Pai Mateus e Mãe Ambrósia 
as lições acerca das leis de Kepler, dos movimentos de Brown e das ondas de Marconi, 
aprendemos com eles, por nossa vez, as lições de humildade, devotamento e renúncia, nas quais 
já se diplomaram desde muito, negando a si mesmos, tomando a sua cruz e seguindo a Nosso 
Senhor Jesus-Cristo."  



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

104 

 

 PERGUNTA: Achamos que a Umbanda, firmada no primarismo dos cultos 

africanos, não poderá oferecer ao povo o aspecto de arte, higiene e cultura de uma 

religião afidalgada como o Catolicismo! 

 RAMATÍS: É estranho, mas a Umbanda, malgrado o seu primarismo religioso, 

cultua a Reencarnação e a Lei do Carma expressões avançadas do mais alto espiritualismo! 

Embora louvando as realizações meritórias da Igreja Católica, embelezando o panorama do 

mundo através de inúmeras obras de arte, infelizmente, ela estacionou não acompanhando a 

dinâmica do esclarecimento espiritual aos seus crentes; resultando então o advento de 

outros movimentos espiritualistas inteligentes e atualizados, que saciam a sede de 

indagações do homem moderno. 

 A Umbanda, pouco a pouco, oferece aos seus prosélitos as práticas religiosas 

semelhantes às da Igreja Católica e ministra-lhes os conhecimentos de doutrinas evoluídas 

como o Espiritismo, Esoterismo, a Teosofia, Rosa-Cruz e Yoga. Alguns terreiros já 

evoluem para a figura de templos religiosos, de arquitetura apropriada à grande freqüência, 

revelando o bom gosto e o conforto das coisas modernas. As imagens de escultura 

primitiva são substituídas por um belo artesanato; os cavalos, cambonos e sambas 

apresentam-se em trajes limpos, que inspiram simpatia. Surge o método e a disciplina, com 

dias apropriados para trabalhos de desmancha, de desobsessões e de curas, proporcionando-

se o ambiente adequado a cada gênero de obrigações espirituais. Em certas tendas mais 

evoluídas já se faz o estudo atencioso da obra de Oxalá, ou Jesus, que passou sobre a Terra 

sofrendo o martírio da cruz para salvar os homens. Alguns umbandistas, homens estudiosos 

e universalistas, preocupados com o aperfeiçoamento do "homem interno" já intentam 

trabalhos sem qualquer fetichismo na busca da união divina pelo desprendimento da 

matéria. 

 A Umbanda então evolui através do seu mediunismo ostensivo e fenomênico, mas 

surpreende os céticos e desperta os indiferentes, preparando-os mais facilmente para os 

próprios eventos de esclarecimento espiritual empreendido por Allan Kardec! 

 

 

 PERGUNTA: Embora considerando-se a emotividade do povo brasileiro 

ainda apegado a ídolos, liturgias, adorações e ritos católicos, porventura o Espiritismo 

não presta os mesmos benefícios religiosos, sem necessidade de existir a Umbanda? 

 RAMATÍS: Não pretendemos fazer distinções de qualidade espiritual ou 

doutrinária entre o Espiritismo e a Umbanda; porém, assinalamos que os crentes de outras 

religiões acomodam-se facilmente nos terreiros, porque ali encontram um sucedâneo para 

expressar a sua emotividade religiosa e ainda logrando soluções caridosas para seus males 

físicos e desditas morais. 

 Embora o Espiritismo ofereça compensações elevadas no campo da espiritualidade 

mais pura, é sempre mais difícil ao católico abandonar a igreja com suas imagens, luzes, 

flores, cânticos e pompa para adaptar-se subitamente à sessão mediúnica de mesa, feita à 

meia-luz, sob a severa exigência de concentração, e algumas vezes com a presença de 

médiuns anímicos, que dramatizam as comunicações mais simples, impressionando mal até 

os adeptos espíritas! . 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

105 

 É um salto muito brusco para o católico ferrenho, essa passagem súbita da 

"claridade" da igreja, em que tudo lhe é tão familiar e simpático, para a "obscuridade" da 

sessão mediúnica, onde baixam espíritos desconhecidos, sob a voz lúgubre e soturna de 

certos médiuns! Mas durante o estágio na Umbanda ele familiariza-se com a técnica das 

comunicações, aprende as sutilezas do mundo invisível e confia na proteção dos "caboclos" 

ou "pretos-velhos", entre santos e rituais que lhe são simpáticos! 

 

 

 PERGUNTA: A maioria dos espíritas assegura que na Umbanda só baixam 

espíritos inferiores, ainda presos às superstições e práticas pagãs! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Inúmeras vezes temos advertido que a presença de espíritos 

inferiores não depende do gênero de trabalho mediúnico, nem do tipo da doutrina 

espiritualista. mas exclusivamente da conduta, do critério moral dos seus componentes e 

adeptos. (8) Juntamente com as falanges de espíritos primários ou pagãos também operam 

na Linha Branca de Umbanda espíritos de elevada estirpe espiritual, confundidos entre 

caboclos, pretos-velhos, índios ou negros, originários de várias tribos africanas. Porventura, 

Jesus não prometeu: "Quando dois ou mais reunirem-se em meu nome, ali eu também 

estarei"? 

 
 (8) Vide o cap. 6, o "Médium de Mesa e o de Terreiro", da obra "Mediunismo" de Ramatís.  
 

 Ademais, em face da agressividade que atualmente impera no mundo pelo 

renascimento físico de espíritos egressos do astral inferior para a carne, os trabalhos 

mediúnicos de Umbanda ajudam a atenuar a violência dessas entidades que se aglomeram 

sobre a crosta terráquea tramando objetivos cruéis, satânicos e vingativos! As equipes de 

caboclos, índios e pretos experimentados à superfície da Terra, constituem-se na corajosa 

defensiva em torno dos trabalhos mediúnicos de vários centros espíritas! Sem dúvida, 

conforme o pensamento dos cardecistas, o ideal seria doutrinar obsessores e esclarecer 

obsediados sem o uso da violência que, às vezes, adotam as falanges de Umbanda. Em 

geral, tanto a vítima como o algoz estão imantados pelo mesmo ódio do passado. E então é 

preciso segregar a entidade demasiadamente perversa, que ultrapassa até o seu direito de 

desforra, assim como no mundo não se deixa a fera circular livremente entre as criaturas 

humanas! Tanto aí na Terra como aqui no Espaço, o livre-arbítrio é tolhido, assim que o 

seu mau uso principia a ferir os direitos alheios! 

 

 

 PERGUNTA: Os espíritas criticam a Umbanda porque é doutrina 

demasiadamente apegada aos fenômenos da vida material! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Não há dúvida. A Umbanda ainda é um culto fetichista, porque 

exerce a sua ação mais propriamente no aproveitamento das forças da Natureza, onde os 

magos negros também exploram as energias para suas práticas malignas. Os próprios 

espíritas não ignoram que no mundo invisível existem servidores do Criador em todos os 

planos da Natureza, conhecidos pelos teósofos como "elementais", ou entidades primárias 

(9). Essas falanges primitivas do mundo oculto também são comandadas por seres 

poderosos e que podem interferir vigorosamente nos fenômenos da própria vida física. As 

lendas decalcadas do folclore de todas as raças terrenas têm mencionado a existência desses 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

106 

espíritos poderosos como gênios, fadas, gigantes ou criaturas fabulosas, que dominam o 

vento, a chuva, o trovão, o raio ou oceano! 

 
 (9) Vide a obra "Nosso Lar", capitulo "Cidadão de Nosso Lar", ditado pejo espírito de André 
Luiz a Chico Xavier, que diz: "Não só o homem pode receber fluidos e emiti-los. As forças naturais 
fazem o mesmo, nos reinos diversos em que se subdividem. Para o caso do nosso enfermo 
precisamos das árvores. Elas nos auxiliarão eficazmente." Narcisa chamou alguém com expressão 
que eu não podia compreender. Daí a momentos, oito entidades espirituais atendiam-lhe ao apelo, 
Imensamente surpreendido, vi-a indagar da existência de mangueiras e eucaliptos, Devidamente 
informada pelos amigos que me eram totalmente estranhos, a enfermeira explicou: 
 "- São servidores comuns do reino vegetal, os irmãos que nos atenderam". 
 Vide a obra "Os Mensageiros", capítulo "Entre as Arvores", do mesmo autor espiritual, no 
trecho: "O reino vegetal possui coopera dores numerosos, Vocês, possivelmente, ignoram que 
muitos irmãos se preparam para o mérito de nova encarnação no mundo, prestando serviços nos 
reinos inferiores. O trabalho com o Senhor é uma escola viva em toda parte."  
 

 Os africanos, donde a doutrina de Umbanda trouxe o seu fundamento, cultuavam os 

"senhores da Natureza" na forma de Orixás menores e maiores, conforme o seu poder e a 

sua responsabilidade junto aos homens. Esse culto e entendimento recíproco eram feitos 

através da fenomenologia física, no limiar das forças da Natureza. Então havia cerimoniais, 

compromissos e deveres para com os chefes de linhas e falanges do mundo oculto, com os 

tradicionais presentes e ritos à beira dos rios, do mar, dos campos, das matas e nas 

encruzilhadas dos caminhos Os antigos sacerdotes bantos produziam curas fabulosas, 

modificavam o ambiente, faziam predições avançadas através do exame psicométrico da 

aura dos objetos e das ervas dinamizadas no seu energismo. Sabiam invocar os espíritos da 

Natureza e os mais poderosos produziam doenças estranhas nas tribos inimigas, previam 

tempestades, inundações, assaltos de animais ferozes, efetuavam acontecimentos 

miraculosos. Sem dúvida, eram ritos bárbaros onde corria prodigamente o sangue dos 

animais sacrificados; e em certos casos, as entidades perversas exigiam até o holocausto 

humano! 

 Em conseqüência, não é desairoso nem censurável o fato de a Umbanda ser doutrina 

apegada aos fenômenos materiais, quando o seu principal metabolismo de vida é 

justamente baseado sobre as forças grosseiras da Natureza! Sem o arsenal que lhe constitui 

o culto religioso atual e lhe faz conexão com os espíritos primários da Natureza, não seria 

Umbanda, mas apenas Espiritismo, cuja atividade é feita mais propriamente no plano 

mental. 

 

 

 PERGUNTA: Que representa esse arsenal do culto religioso da Umbanda? 

 RAMATÍS: O arsenal a que nos referimos varia na sua nomenclatura e 

quantidade, conforme o próprio grau evolutivo dos adeptos dos vários terreiros, assim 

como a natureza do trabalho a ser feito e o tipo das linhas ou falanges no intercâmbio 

mediúnico. Mas, em geral, no culto fetichista de Umbanda aos elementos da Natureza, 

além de ritos e cerimônias de praxe, festividades de Ogun, Yemanjá ou Xangô, despachos à 

beira dos rios, do mar, nos campos e nas matas, banhos de descarga com ervas odorantes e 

"limpa corpo", defumadores, pontos cantados e riscados, ainda se usa uma série de objetos 

e coisas que firmam os preceitos da magia africana tradicional. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

107 

 São altares, imagens de santos católicos, pembas, ponteiros, fundanga, velas, 

charutos, pitas de barro, guias, patuás, talismãs, enfeites e as principais bebidas como 

marafa, sangue de Cristo, marambaia, água de açúcar, branco de anjo, e, ultimamente, 

lágrima de Yemanjá e espuma do mar, conforme a linguagem pitoresca dos pais de terreiro. 

(10) 
 (10) N. de E. G.: Respectivamente, expomos o que significam certas expressões graciosas 
preferidas pelos pretos-velhos e caboclos; pontos cantados ou riscados, são chamamentos e 
esquemas de trabalho no intercâmbio com as falanges, os quais revelam certa índole dos 
convocados 'e seu gênero de atividade no astral; pembas, refere-se a giz de várias cores; 
ponteiros são punhais ou hastes de ferro, pontiagudas, com os quais os cambonos firmam os 
pontos pela concentração de energias do "éter-mineral"; fundanga é pólvora, pito de barro ou 
cachimbo, guias compreendem os rosários de contas vegetais, patuás são pequeninas bolsas de 
pano contendo orações ou talismãs feitos de objetos acumulados de forças magnéticas. As 
bebidas têm a seguinte significação: sangue de Cristo é vinho tinto; marafa é parati ou cachaça; 
marambaia, a cerveja; água de açúcar, licor; branco de anjo, leite; lágrimas de Yemanjá, vinho 
branco e espuma do mar o moderno champanha. 
 

 Sem dúvida, há terreiros onde medra o exagero de objetos e práticas fetichistas, que 

não têm significação alguma no campo da magia africana, mais por culpa da ignorância ou 

vaidade dos cavalos e cambonos. 

 

 

 PERGUNTA: Quais são os motivos da Umbanda cultuar os santos católicos, 

em detrimento dos seus próprios ídolos africanos? 

 RAMATÍS: Os escravos africanos trouxeram para o Brasil, no século findo, os 

seus postulados religiosos, ritos, fetiches e cultos bárbaros. Aqui, eles fundiram sua crença 

primária com o culto católico, na terna devoção ao que também era da preferência do 

"sinhô" e da "sinhá"! Assim, os velhos orixás (11), elementais e entidades africanas, 

fundiram-se numa confusão heterogênea e regional com os santos do hagiológio católico 

que mais se afinizavam às suas características sobrenaturais. Embora se verifiquem 

algumas diferenças nessa interpretação similar, de um terreiro para outro, o certo é que 

cada orixá corresponde a um santo católico com temperamento, poderes, intenções e 

objetivos semelhantes. A medida que os escravos foram aprendendo, pelas histórias e 

lendas católicas, quais os atributos incomuns dos santos preferidos, eles então passaram a 

devocioná-los como outros tantos orixás dos brancos. 

 
 (11) No fetichismo africano o Orixá significa o espírito de comando das diversas forças da 
Natureza; quando o Orixá concordava, os sacerdotes e feiticeiros negros obtinham êxito em todas 
as suas empreitadas.  
 

 O orixá Ogum, considerado no folclore africano o deus da Justiça e do Poder contra 

os monstros do mal, passou a ser identificado em São Jorge, santo poderoso do catolicismo 

e vencedor do dragão; Xangô, deus do fogo e senhor dos trovões, travestiu-se em São 

Jerônimo, cuja lenda lhe atribui poderes incomuns sobre o fogo; Xangô Abomí, orixá que 

podia manifestar-se em lugares diferentes ao mesmo tempo, ficou representado por Santo 

Antônio, em face do seu poder mediúnico de bilocação; São Sebastião passou a ser 

conhecido como Oxossi, o curador; e Nossa Senhora é Yemanjá, a deusa das águas e 

senhora do mar! Finalmente, o grande orixá-maior conhecido por Oxalá, Rei dos Mundos e 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

108 

Senhor das Dores, que no folclore africano verte o sangue para salvar o homem, encontrou 

perfeita analogia em Jesus. o grande sacrificado em favor da humanidade. 

 Há, ainda, outros inúmeros santos paraninfos de falanges de Umbanda, conforme 

suas atuações e objetivos no mundo, constituindo as linhas de "Santos" ou de "Pais 

Brancos". Aliás, nas próprias linhas e falanges que operam em trabalhos heróicos e 

excepcionais, no "baixo astral", os negros identificaram outros tantos santos católicos com 

as qualidades semelhantes dos seus orixás de ordem mais inferior. Assim, consideraram S. 

Lázaro o santo mais adequado para representar o orixá Omulú, o rei do cemitério, cujas 

falanges efetuam suas operações de magia com a terra magnetizada pelo "tônus vital" dos 

corpos desintegrados nos túmulos. (12) 

 
 (12) Vide a obra "Obreiros da Vida Eterna", pág. 233, capítulo "Prestando Assistência", 
sobre a dispersão do "tônus vital" dos desencarnados, evitando-se a sua impregnação no 
cemitério.  

 

 

 PERGUNTA: Os umbandistas alegam que a sua doutrina é baseada 

essencialmente na Magia! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Isso é evidente, pois qual é a raça ou povo que não revelou 

tendência natural para a Magia? A Magia, portanto, não é uma entidade definida, mas uma 

ciência ou arte de empregar conscientemente os poderes invisíveis e obter resultados no 

campo da vida material. E como a eficiência e o êxito da Magia depende muitíssimo da 

vontade, do amor e principalmente da imaginação humana, cada raça ou povo ajusta o 

ritmo ou desenvolvimento mágico à sua idiossincrasia, seus costumes e conhecimentos, 

suas lendas e manifestações religiosas! A Magia está adstrita à botânica, aos minerais e até 

aos animais, conjugados aos efeitos do magnetismo astrológico, à energia da água corrente 

dos rios e dos mares, à força vitalizante e higienizadora do Sol, combinada ainda aos 

efeitos hipnóticos ou excitantes dos raios lunares. Tudo isso funde-se no cadinho das raças 

ou dos povos, cujos magos estudam séculos e séculos todas as manifestações da Vida em 

torno do seu povo e do ambiente onde vivem. Eles procuram eliminar escórias, tolices e 

infantilidades no esquema dinâmico da Magia, mas conservando a direção dos impulsos 

estimulantes das forças da Natureza. 

 Conseqüentemente, existe a magia egípcia, babilônica, assíria, hindu, grega, 

escandinava, germânica, latina, africana e ameríndia! E conforme a expansividade 

geográfica e amplitude da raça, ainda podem se incorporar novos elementos dinâmicos no 

processo mágico, frutos dos costumes e do clima que varia do mesmo povo (13). Assim, os 

elementos puros e iniciáticos que entram na magia de certa raça, tornam-se noções 

bastardas quando usados ou aplicados no processo mágico de outro povo, enfraquecendo o 

ritmo e semeando insucessos no objetivo programado. Sabe-se que o azeite ou o vinho são 

produtos agradáveis e proveitosos, mas se forem misturados perdem a sua qualidade 

intrínseca, tornando-se uma mistura desagradável. Assim é a Magia: quando subordinada 

ao tema folclórico, costumes e conhecimentos do mesmo povo ou raça, dinamiza as 

energias da natureza e cata lisa o magnetismo do mundo astral num processo coerente e 

útil. 

 
 (13) No Brasil, país vasto dominado por climas antagônicos, provavelmente 
encontraríamos diferenças acentuadas no estudo da magia praticada no Norte, onde vive o tipo 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

109 

sertanista do brasileiro mais puro, com o centro de tradições mineiras e cariocas, e o Sul, cujo 
povo é caldeado fortemente por raças européias, asiáticas e latinas!  
 

 Mas não passa de inofensivo passatempo, ou prática supersticiosa, quando 

entremeada de símbolos, objetos, ervas, minerais eu elementos pertencentes a outra raça ou 

povo onde ela se forjou, como um processo catalisador das forças magnéticas da Natureza. 

Como conciliar num mesmo processo harmônico de magia o mentalismo indomável do 

sacerdócio hindu, o magnetismo poderoso dos templos egípcios, a projeção etéreo-física 

dos velhos magos da Caldéia, a mobilização de energias selváticas no astral inferior dos 

negros africanos, o domínio do fogo dos peles-vermelhas, o poderio e o curandeirismo dos 

pajés brasileiros sobre os elementos da Natureza? Sem dúvida, essa mistura divergente 

enfraquece o ritmo ascendente e a dinâmica da magia, pois a qualidade é prejudicada pela 

quantidade heterogênea. 

 

 

 PERGUNTA: Mas os umbandistas veteranos afirmam que praticam a magia 

africana iniciática, enquanto os neófitos é que enfraquecem tal processo pela confusão 

da mistura provocada pelos elementos de outras raças. 

 RAMATÍS: Exceto alguns raros entendidos no assunto, grande parte dos 

umbandistas ainda pratica um amálgama da magia africana, ameríndia, católica, 

impregnadas por cerimônias e "mantrans" do ocultismo oriental, constituindo um 

sincretismo religioso bem intencionado, mas impuro em sua expressão mágica. (14) 

 
 (14) N. de Ramatís: Pouco a pouco e sob a direção de estudiosos do assunto, a Umbanda 
também codificará a magia castiça e coerente decalcada nos costumes e temperamentos do povo 
brasileiro, cujos trabalhos produzirão excelentes efeitos benfeitores no campo da cura na 
fenomenologia mediúnica. Aliás, muitos umbandistas ignoram que os altares dos próprios "gongás" 
devem ser feitos de cedro, de álamo ou de olmo, madeiras de ótima receptividade magnética, sem 
pintura e apenas lixado, para absorver o magnetismo enfermiço que se evola dos crentes nos 
momentos de contrição religiosa, como se fazia no velho Egito. 
 

 Conforme dissemos, há grande diferença no rito mágico do povo nagô, banto, de 

Bengala, Cambinda e Angola, embora todos sejam africanos. Os sacerdotes negros de cada 

um desses povos praticam a magia conforme o temperamento, clima e os costumes locais. 

A mistura, portanto, enfraquece o ritmo da catalisação magnética ou fluídica das 

emanações de certa natureza e debilita o "clímax" da magia! Ademais, no Brasil, a 

Umbanda ainda é doutrina manejada por muitas criaturas incipientes, que após alguns 

breves contatos nos terreiros, logo se arvoram em "chefes" ou entendidos, pontificando à 

guisa de veteranos experimentados e mobilizando as mais exóticas e burlescas expressões à 

conta de processo sadio de magia. Estabelece-se verdadeira confusão de símbolos estranhos 

ou ridículos simulando "pontos riscados", que além de não vibrarem na cortina do astral 

invisível por falta de éter-físico suficiente, não condizem com a natureza das falanges 

convocadas, nem identificam o tipo de trabalho mediúnico tradicional da Linha de 

Umbanda (15). A maioria desses improvisados magos de última hora, acredita que é 

bastante traçar algumas flechas entrecruzadas com estrelas de cinco pontas ou signos de 

Salomão, ou desenhar o Sol e a Lua entrelaçados de espirais e triângulos, para surtir um 

efeito impressivo nas falanges à distância e desencadear o ritmo de magia adequado. O rito 

mágico, que se entende o aproveitamento científico das forças ocultas da Natureza para fins 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

110 

de operações no mundo material, além do perfeito conhecimento do seu autor, exige, 

também, vontade poderosa e perseverança incomum! 

 
 (15) N. Ramatís: Certas vezes, médiuns e chefes incipientes de terreiros, convocam a 
Linha de Ogum para um trabalho de Justiça ou de Yemanjá para uma descarga fluídica no astral 
do mar, e riscam pontos de tal infantilidade, que ali se misturam símbolos, emblemas e exotismos 
incompreensíveis, além de fragmentos de convenções e chamadas de outras falanges como 
Xangô, Oxossi ou até Omulú, que nada tem a ver com os casos em foco. Há terreiros atulhados de 
tanta quinquilharia que mais parecem um bazar de sírio! Há trabalhos exaustivos onde se 
convocam centenas de espíritos para resolver um caso individual, de somenos importância, que 
nos fazem lembrar criaturas usando "pé-de-cabra" para abrir caixas de fósforos!  
 

 Em verdade, coisas semelhantes também podem acontecer em algumas mesas 

espíritas, quando certos neófitos enfermiços, histéricos, esquizofrênicos ou neuro-

vegetativos, ainda confundem o fenômeno mediúnico com as suas próprias manifestações 

mórbidas. Algumas criaturas inexperientes e até perturbadas, às vezes transformam-se em 

missionários dominados pela preocupação febril de "salvar a humanidade", e assim 

pontificam na seara espírita como doutrinadores ou médiuns, expondo coisas ridículas à 

guisa de revelações de elevada sabedoria espiritual. Em face do intercâmbio mediúnico sob 

a égide cardecista ser predominantemente intuitivo, e, portanto, menos fenômeno e mais 

interferência mental, só os médiuns cultos, estudiosos, de elevado critério moral e ao 

mesmo tempo dóceis e humildes, correspondem satisfatoriamente aos objetivos elevados 

do Espiritismo. 

 

 

 PERGUNTA: Há fundamento na denominação de Espiritismo de Umbanda, 

como é preferido por certa parte de umbandistas? 

 RAMATÍS: Umbandista é mediunismo, mas não é Espiritismo! Embora seja 

doutrina que admite a Lei da Reencarnação e o processo de Causa e Efeito do Carma, 

merecendo os mais sinceros louvores pelas curas dos enfermos e obsidiados vitimas da 

magia negra, a Lei de Umbanda ainda não é uma doutrina codificada com princípios 

exclusivos e imodificáveis, tal como aconteceu com o Espiritismo. Também não é reforma, 

tal qual o Protestantismo, e ainda não se consagrou como comunidade religiosa à 

semelhança do que já ocorreu com o Catolicismo. 

 O Espiritismo, como sistema ou doutrina dos espíritos, firma os seus postulados nas 

bases principais transmitidas do Além, enquanto Umbanda, na atualidade, ainda é 

sincretismo religioso, amálgama de concepções heterogêneas de crenças, folclores, 

superstições, ritos e costumes religiosos de diversas raças e povos. Sem dúvida, a Umbanda 

ainda está na fase de arroteamento do terreno e da semeadura, expluindo entre frutos 

sazonados e ervas imprestáveis! Mas é movimento religioso e mediúnico em progresso 

para louvável confraternização entre os povos. Por isso, em seus terreiros pontificam 

brancos, pretos, alemães, poloneses, italianos, sírios, espanhóis, portugueses e judeus, que 

não resistem ao fascínio e à afabilidade dos "pretos-velhos", ou à força e à sinceridade dos 

bugres! 

 Ali se extinguem, realmente, todas as noções de raças, distinções hierárquicas, 

níveis de sabedoria, emblemas acadêmicos ou posição social, para existirem somente os 

"filhos do terreiro", clamando pela ajuda amorosa dos pretos-velhos, pela proteção dos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

111 

índios fartos de vitalidade e a solução de problemas pela habilidade e abnegação dos 

caboclos!  

 

 

 PERGUNTA: Alegam próceres umbandistas que, tratando-se de 

comunicação de espíritos nos terreiros de Umbanda, o termo Espiritismo não deve ser 

exclusivo da codificação kardeciana! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Essa alegação não se justifica porque os espíritos comunicam-se 

desde os tempos mais remotos e anteriormente ninguém se lembrou de tal termo para 

designar as práticas mediúnicas com o Além! Ademais, as macumbas, candomblés e outros 

ritos mediúnicos africanos, que formam a base da atual Umbanda, já existiam antes de 

Allan Kardec codificar o Espiritismo! A nosso ver, a denominação de "Espiritualismo de 

Umbanda" se ajusta melhor ao gênero e objetivo dos trabalhos de terreiros, embora também 

propaguem os mesmos ensinamentos cármicos e reencarnacionistas. 

 

 

 PERGUNTA: Freqüentemente se diz que os médiuns se desenvolvem mais 

rapidamente nos terreiros de Umbanda, do que junto à mesa cardecista, onde demoram 

longo tempo. Que dizeis? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, é bem grande a diferença entre o modo de se 

desenvolver o médium junto à mesa cardecista e a técnica de desenvolvimento do "cavalo" 

de Umbanda. Sob a égide do Espiritismo, o médium de mesa deve preocupar-se 

fundamentalmente com a espécie de idéias dos seus comunicantes, num intercâmbio 

acentuadamente mental; mas o "cavalo" de terreiro cuida principalmente de reconhecer a 

identidade do espírito que incorpora. 

 Diríamos que a prática mediúnica do Espiritismo é semelhante a uma agência de 

informações, em que é bem mais importante o assunto do seu "fichário" do que mesmo as 

pessoas que o informam; a Umbanda, no entanto, preocupa-se mais com a graduação e 

identidade do informante, assim como no mundo físico é muito grande a diferença e a 

responsabilidade entre aquilo que diz o cabo e o que informa o general! 

 Como o desenvolvimento mediúnico não consiste numa série de movimentos 

rítmicos, algo parecidos à ginástica física muscular, o candidato a médium deve apurar os 

seus atributos angélicos, antes da preocupação de tornar-se um intermediário fenomênico 

dos espíritos desencarnados. Que vale um desenvolvimento mediúnico rápido, se o médium 

ainda não possui nada de útil e bom para ofertar ao próximo? A faculdade mediúnica não é 

banho miraculoso capaz de transformar instantaneamente o seu portador num sábio ou 

santo, só porque transmite comunicações do Além. Tratando-se de uma hipersensibilização 

prematura e de prova, é o seu próprio agente o mais necessitado de recuperação espiritual, 

antes de cogitar do sucesso do fenômeno. 

 Por isso, há médiuns que demoram junto das mesas cardecistas para desabrochar 

sua medi unidade, pois ainda lhes falta incorporar as virtudes do Evangelho do Cristo, bem 

antes de comunicar o pensamento dos falecidos! Não basta apenas plasmar o porte altivo 

do índio, a configuração senil do preto-velho ou interpretar o modo caipira do caboclo, para 

se comprovar o sucesso da mediunidade. A nosso ver, tanto os cardecistas como os 

umbandistas perdem o seu precioso tempo junto de médiuns ou cavalos, cuja compostura 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

112 

moral é sumamente inferior à sua desenvoltura mediúnica. Que vale a taça vazia diante de 

quem agoniza de sede? 

 

 

 PERGUNTA: Afirmam os umbandistas que, em face dos métodos de 

desenvolvimento adotados nos terreiros, os médiuns ou cavalos ali são inconscientes e 

livres do animismo tão peculiar das mesas espiritistas! Que dizeis? 

 RAMATÍS: A mediunidade inconsciente é raríssima, tanto nos terreiros como 

nas mesas espíritas. É certo que os espíritos primitivos ou sofredores são mais 

"possessivos", porque seus fluidos demasiadamente vitalizados pelo éter-físico da Terra 

atuam de modo coercitivo, e assim reduzem algo da consciência dos seus instrumentos. 

Isso acontece, geralmente, com as criaturas obsedadas, que perdem o domínio de seu corpo 

e ao voltarem de suas crises obsessivas, pouco se lembram do que aconteceu. Aliás, o 

espírito, quanto mais sublime, tanto menor é a sua ação física sobre o médium; e sua 

comunicação é predominantemente inspirativa. 

 O desenvolvimento mediúnico é mais demorado como fenômeno, junto às mesas 

cardecistas, porque de acordo com os preceitos doutrinários do Espiritismo, os médiuns são 

advertidos para susterem qualquer manifestação excêntrica ou indisciplinada. Assim, as 

comunicações são quase telepáticas e as próprias agitações e cacoetes de alguns médiuns 

são levados à conta de animismo. 

 Deste modo, as mensagens mediúnicas da maioria dos médiuns de mesa, ficam 

bastante submissas à maior ou menor cultura e capacidade dos mesmos. A preocupação 

fundamental do médium cardecista é evitar exageros, esgares ou módulos pitorescos dos 

comunicantes, reduzindo muito a possibilidade fenomênica dos desencarnados 

manifestarem a sua personalidade ou focalizarem as suas características particulares. Não 

há dúvida de que os médiuns de elevado gabarito reproduzem gestos, tom de voz e 

inúmeras outras particularidades dos comunicantes, embora não façam parte de terreiros. 

No entanto, esse tipo de médiuns, se participasse dos labores mediúnicos de Umbanda, 

indubitavelmente, também seriam os melhores "cavalos" de terreiros! 

 

 

 PERGUNTA: Por que se diz em Umbanda cavalo e cambono, em vez de 

médium, como é tradicional no Espiritismo? 

 RAMATÍS: Embora ambos os vocábulos médium e cavalo definam a mesma 

coisa, ou seja, intermediário de espíritos desencarnados, eles divergem no sentido de sua 

aplicação ou função nos trabalhos de mesa e de terreiro. O médium operante sob a égide do 

Espiritismo deve seguir atentamente as recomendações de Allan Kardec e manter o 

controle e a disciplina defensiva, sem abdicar de sua própria autoridade espiritual ou 

submeter-se docilmente às iniciativas dos desencarnados. O médium cardecista é mais um 

procurador ou representante dos espíritos, mas sempre vigilante ante o perigo de fascinação 

ou obsessão por descuido, fanatismo ou conduta desregrada. 

 Mas os espíritos que atuam em candomblés, macumbas ou atualmente em 

Umbanda, chamam de cavalos os seus médiuns, porque exigem deles a abdicação de 

personalidade, cultura, temperamento, linguagem correta, preocupação de oratória! O 

médium de terreiro, como o cavalo domesticado, deve ser dócil e submisso à vontade do 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

113 

seu dono, sem protesto e sem negaças! Embora seja culto ou excelente orador, fala 

arrevesado e limita-se à filosofia doméstica, miúda e popular dos pretos-velhos; mal grado 

o seu prestígio no mundo profano, seu curso acadêmico ou graduação superior, há de ser 

humilde, comunicativo e tolerante, capaz de atender seriamente às solicitações mais tolas 

ou criticáveis! 

 O cambono, no entanto, não é médium ou cavalo, mas urna espécie de secretário 

dos Pais de Terreiro, cumprindo-lhe explicar aos filhos de Umbanda os ritos, especificar as 

cerimônias e os despachos, traduzindo a linguagem truncada dos pretos-velhos, 'brusca e 

altiva dos índios ou acaipirada dos caboclos. Há ditos, rifões e peculiaridades dos espíritos 

de Umbanda, que só o cambono sabe explicar pela sua maior familiaridade na doutrina. 

 

 

 PERGUNTA: Conforme mencionastes acima, os médiuns de mesa devem 

manter o controle espiritual e mental sem perder o domínio de sua individualidade, a fim 

de evitar a infiltração perigosa dos espíritos malfeitores. No entanto, nos terreiros dá-se 

exatamente o contrário, isto é, os cavalos obedecem cegamente às entidades que 

incorporarem e correspondem-lhes quanto à linguagem truncada, às configurações 

peculiares, aos cacoetes e costumes, além de fumarem, beberem cachaça, vinho ou 

cerveja! Porventura, conforme adverte Allan Kardec, tamanha imprudência não conduz 

à obsessão?  

 RAMATÍS: Não podemos estender-nos às diversas minúcias que diferenciam 

os trabalhos de terreiros da mesa cardecista, nem aos motivos fundamentais que distinguem 

Umbanda de Espiritismo! As advertências sensatas e lógicas de Allan Kardec têm por fim 

tornar os médiuns prudentes e vigilantes contra a penetração dos espíritos zombeteiros ou 

malfeitores. A defesa do médium reside quase exclusivamente na sua conduta moral e 

elevação de pensamentos, porquanto seus guias de mesa, após cumprirem suas tarefas 

benfeitoras devem atender outras obrigações inadiáveis. 

 Mas a principal atividade dos terreiros de Umbanda se exerce no submundo das 

energias degradantes e fonte primária da vida; os cavalos lidam com toda sorte de tropeços, 

ciladas, mistificações, magia e demandas contra entidades sumamente poderosas e cruéis, 

que manipulam as forças ocultas com absoluto êxito. Em conseqüência, a proteção dos 

filhos de terreiros é constituída por verdadeiras tropas de choque sob o comando de chefes 

experientes e decididos, conhecedores profundos da manha e astúcia dos magos negros. 

Sua atuação é permanente na Crosta terráquea e vigiam atentamente os cavalos contra as 

investidas adversas, certos de que ainda é muito precária a defesa guarnecida pela 

"elevação de pensamentos" ou de conduta moral superior, ainda tão rara entre os melhores 

homens! (15-a) 

 
 (15-a) Sabe-se que o médium Arigó é protegido contra os assaltos das falanges 
malfeitoras, interessadas em ridicularizar e confundir os fenômenos de curas. que despertam a 
convicção imortal e a fé no Espiritismo, graças à presença do famoso pai de santo africano, o 
feiticeiro Papudo, cujo papo, realmente, desce-lhe ao peito, o qual comanda mais de quinhentos 
negros autênticos.  
 

 Em virtude de participarem de trabalhos mediúnicos que ferem profundamente os 

labores de espíritos das falanges negras, os cavalos de Umbanda são permanentemente 

alvejados pelas confrarias ocultas malfeitoras. Não se trata apenas de confortar o espírito 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

114 

sofredor, comover o obsessor obstinado ou orientar o irmão confuso; mas cavalo de 

Umbanda é o "élan", o ponto de apoio de firmeza dos pais de terreiros na sua luta pertinaz 

contra agrupamentos e falanges poderosas das Trevas! Em conseqüência, os chefes das 

Linhas e falanges de Umbanda também assumem pesados deveres e severa 

responsabilidade de segurança e proteção dos seus pupilos! É um compromisso de serviço e 

fidelidade mútua, porém, de maior responsabilidade dos pais de terreiros! 

 - Daí, também, as grandes descargas fluídicas que se processam nos terreiros e os 

banhos de ervas recomendados aos cavalos, cambonos e coopera dores, a fim de 

expulsarem os maus fluidos convergidos depois dos trabalhos de desmanchos ou demanda 

entre tribos adversas! 

 Mas a liberdade de manifestação mediúnica nos terreiros e a docilidade proposital 

do cavalo aos estímulos ocultos, permitem aos espíritos comunicantes atuarem-lhe mais 

fortemente nas regiões dos plexos nervosos, assumindo o domínio do corpo físico e 

plastificando suas principais características. Então, índios, pretos-velhos, caboclos, 

vovozinhas, e tiazinhas, revelam-se nos terreiros com linguajar deturpado, costumes, 

cacoetes, risadas, adágios e tradições, à semelhança de verdadeiras cópias carbonos de sua 

realidade no Espaço! Os índios saúdam em grande estilo, tornam os médiuns altivos e 

fortes (15-b), capazes de movimentos rápidos, quase felinos e até de saltos vigorosos; os 

pretos-velhos, as tiazinhas e vovozinhas são curvados, sentenciosos nos seus rifões morais, 

voz macia, alegres e afáveis, no linguajar característico dos velhos escravos do Brasil. Os 

caboclos ou caipiras revelam a finura própria do sertanejo brasileiro e são repentistas, 

afiados, espertos, sinceros e desconfiados, falando no modo original e arrevesado do 

interior. (15-c) Por isso, os freqüentadores de Umbanda identificam facilmente os pais de 

terreiro, 'logo de chegada, por um gesto ou toque peculiar na pronúncia de meia dúzia de 

palavras ou no próprio jeito de incorporar. (15-d) 

 
 (15-b) N. do médium: Submeti-me à incorporação do índio Caboracy, que foi na sua última 
existência chefe da tribo dos Aracys, à margem do Rio das Mortes, e surpreendi os assistentes, 
inclusive minha esposa, esticando um poderoso arco de atirar setas, dos antigos Bororós, com a 
facilidade de quem movia uma vara de vime. Após a desincorporação não pude fazer o mesmo, 
embora auxiliado por mais duas pessoas robustas. 
 15-c) N. de Edson Guiraud: Nos meios umbandistas, passou-se a denominar 
genericamente como caboclos, tanto aos sertanejos como igualmente aos índios e bugres. 
 (15-d) Também se observa comumente nas mesas cardecistas a identificação de 
entidades por senhas habituais, como por exemplo: "Glória a Deus nas alturas", "Que a paz esteja 
convosco", "Paz, Luz e Verdade" ou ainda, "Benditos sejais vós".  
 

 

 PERGUNTA: Essa caracterização mais fiel dos comunicantes também não 

poderia ocorrer junto às mesas espíritas? 

 RAMATÍS: São raríssimos os médiuns de transfiguração, capazes de 

manifestarem, com espontaneidade, a configuração exata dos desencarnados. E como quase 

a totalidade dos médiuns em atividade são conscientes ou semiconscientes, qualquer 

coação ou advertência contensiva no exercício da medi unidade reduz-lhe a passividade 

mediúnica e desperta a condição anímica. Ademais, a disciplina mediúnica junto às mesas 

cardecistas segue outra orientação, em que é mais importante o conteúdo e a natureza moral 

das mensagens dos desencarnados, do que mesmo quanto ao seu tipo ou personalidade. É 

da tradição espírita cardecista que os espíritos manifestam-se pelo "pensamento", cabendo 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

115 

aos médiuns transmitirem as idéias com o seu próprio vocabulário e não as configurações 

dos comunicantes! 

 Em face do habitual cerceamento mediúnico junto às mesas cardecistas, os 

desencarnados têm que se limitar ao intercâmbio mais mental e menos fenomênico; isto é, 

mais idéias e menos personalidade! Quando o médium é culto, eloqüente e prolixo, os 

espíritos comunicantes também são desembaraçados e intelectivos; no entanto, quando 

inculto ou lacônico, ele então reduz ou desfigura a individualidade do comunicante. As 

vezes, ocorre o paradoxo de espíritos primários comunicarem-se junto às mesas cardecistas 

em linguagem escorreita, bom rendilhado verbal e alto nível de idéias, porque dispõem de 

um médium primoroso e culto, enquanto escritores, oradores e cientistas consagrados pela 

história do mundo, transmitem mensagens empobrecidas e de baixo nível intelectivo 

através de médiuns broncos. 

 Os bons médiuns ampliam, sinonimizam elegantemente e até clareiam o 

pensamento obscuro dos comunicantes iletrados, enquanto os medíocres ensombram e 

contradizem os nomes famosos com que identificam as suas mensagens. É certo que 

também existem médiuns psicógrafos excelentes operando na seara espírita, os quais 

revelam através da escrita mediúnica as características fundamentais dos comunicantes, 

sem necessitar da técnica tradicional do desenvolvimento nos terreiros. (16) Aliás, no 

futuro, como já ocorre em planetas mais adiantados, os espíritos desencarnados poderão 

revelar suas características particulares com pleno êxito, graças aos próprios eventos 

científicos de pesquisas e domínio no campo da mediunidade! (17) 

 
 (16) N. do médium: A meu ver, incluo nessa citação de "médiuns excepcionais", que 
revelam o estilo e até a índole dos comunicantes, embora não sendo de terreiros, medianeiros 
como Chico Xavier, Fernando de Lacerda, Vale Owen, W. Krijanowso, Yvone A. Pereira, Waldo 
Vieira, Zilda Gama e Dolores Bacellar. 
 
 (17) "Até que a ciência estabeleça livre e generalizado intercâmbio entre as inteligências 
encarnadas e desencarnadas, o Espírito domiciliado no Além, para comunicar-se com os homens, 
depende do médium, como a alma, para corporificar-se na esfera física, depende do refúgio 
materno." Trecho extraído da obra "Entre Irmãos de Outras Terras", capo "Vinte Assuntos com 
William James", de Chico Xavier e Waldo Vieira. Obra da Livraria da Federação Espírita Brasileira. 
Vide "No Campo da Mediunidade", obra "Coletânea do Além", espírito de André Luiz por Chico 
Xavier. Edição LAKE. 

 

 

 PERGUNTA: Os cardecistas estão certos em cercear a plenitude da 

comunicação mediúnica dos desencarnados? 

 RAMATÍS: O Espiritismo, como a Umbanda, apesar do seu labor mediúnico 

diferente, ambos cumprem determinações do Alto e tendem para o mesmo objetivo em 

comum. Enquanto a Umbanda aperfeiçoa a prática mediúnica no campo do fenômeno e 

favorece a reprodução plástica mais fiel dos espíritos através da passividade e versatilidade 

dos cavalos de Umbanda, o Espiritismo doutrina os homens para a sua libertação definitiva 

das formas do mundo transitório da carne! Malgrado a aparência de ambos se 

contradizerem, a Umbanda ajusta o vaso e o Espiritismo asseia o líquido; a Umbanda 

aprimora a lâmpada e o Espiritismo apura a chama! 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

116 

 PERGUNTA: Os cardecistas criticam o linguajar dos pretos, índios e 

caboclos nos terreiros, alegando que o espírito depois de desencarnado é pensamento, 

pode dispensar o mecanismo da linguagem humana e não precisa "falar errado"! 

 RAMATÍS: Na época da codificação espírita, o conceito generalizado dos seus 

adeptos era de que a morte do corpo carnal compacto deixava o espírito desencarnado tão-

somente atuando no campo mental. Em conseqüência, após a desencarnação, todos os 

fenômenos próprios do mundo físico não passariam de ilusões que podiam ser eliminadas 

nas doutrinações de espíritos sofredores. Deste modo, a maior preocupação dos 

doutrinadores resumia-se em eliminar da mente dos comunicantes as "miragens" 

obstrutivas ou reminiscências da vida material. 

 No entanto, com a advento de obras mediúnicas psicografadas na atualidade por 

bons médiuns, comprovou-se que o perispírito não é apenas um corpo tão simples como se 

supunha nas primeiras revelações espíritas. (18) Mas trata-se de um equipo complexo 

sobrevivente,que além de sua capacidade mental também se constitui do veículo astral, 

conhecido desde os Vedas como o "corpo dos desejos" e transmissor dos sentimentos e 

outros fenômenos do Espírito imortal. Em conseqüência, o simples desvestimento do corpo 

carnal não extingue vícios, desejos e velhos hábitos estratificados no mundo físico, assim 

como os fenômenos "post-mortem" de sofrimento, lesões, fadiga, fome e sede, não são 

frutos do pensamento indisciplinado, mas cruciante realidade atuando com mais 

intensidade no espírito desencarnado. (19) 

 
 (18) Vide cap. "Perispírito", obra "O Livro dos Espíritos", de Allan Kardec. 
 
 (19) Relato do espírito de André Luiz na obra "Nosso Lar", capo II, de Chico Xavier, após a 
sua desencarnação: "Torturava-me a fome, a sede me escaldava. Comezinhos fenômenos da 
experiência material patenteavam-se-me aos olhos. Crescera-me a barba, a roupa começava a 
romper-se com os esforços da resistência, na região desconhecida. De quando em vez, 
deparavam-se verduras que me pareciam agrestes, em tomo de humildes filetes d'água a que me 
atirava sequioso. Devorava as folhas desconhecidas, colava os lábios à nascente turva, enquanto 
me permitiam as forças irresistíveis, a impelirem-me para a frente".  
 

 A morte apenas transfere o espírito para outra moradia, sem lhe violentar o campo 

de idéias e emoções cultuadas no mundo material. O homem culto volta a comunicar-se 

com a Terra, exponde o .seu vasto cabedal de conhecimentos e experiências incomuns, em 

linguagem castiça e correta; o ignorante e o primário comunicam-se num linguajar 

deturpado ou regional. O problema da manifestação mediúnica mais autêntica ou menos 

autêntica, depende precipuamente da versatilidade ou submissão do médium às 

características do comunicante. Daí o fato dos índios; caboclos e pretos-velhos 

manifestarem-se nos terreiros com as suas peculiaridades vividas no mundo físico, por 

encontrarem ali o campo mediúnico adequado aos seus tipos. Manifestam-se sem qualquer 

constrangimento, de conformidade com a sua estatura espiritual e o mecanismo de 

linguagem que lhes foi habitual no mundo físico, despreocupados de qualquer advertência 

severa de que não devem "falar errado". Que vale ao preto-velho dispor de um médium 

letrado e altiloqüente, mas que lhe desfigura a individualidade ou o tipo peculiar de ancião 

exaurido na escravidão, pelo artificialismo de uma oratória brilhante e vocabulário fidalgo? 

Não seria absurdo exigir que a criança devesse usar de puro vernáculo e elevada 

conceituação moral, só porque se encontra entre adultos? 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

117 

 

 PERGUNTA: Por que Allan Kardec então explica que os espíritos 

comunicam-se exclusivamente pelo pensamento e não precisam "falar errado", 

enquanto os pretos e bugres continuam comunicando-se com o seu linguajar excêntrico 

e a algaravia tradicional nos terreiros? 

 RAMATÍS: Quando Allan Kardec codificou. o Espiritismo, na França, ele o 

fez em função dos problemas inerentes ao astral europeu, mas não se defrontou com uma 

questão tão complexa, como a desencarnação prematura em massa de espíritos de bugres e 

pretos escravos, que se situaram no Brasil. Desconhecia-lhes a carga de crendices, mitos, 

superstições e infantilidades, assim como o fato de que teriam de falar deturpado, caso 

pudessem dispor de médiuns espontâneos e sem barreiras mediúnicas, como é tão peculiar 

entre os cavalos de Umbanda. Mas detrás da linguagem truncada de muitos pais de terreiro 

o umbandista estudioso também pode descobrir muito espírito iniciado, que num sacrifício 

heróico enfrenta o astral primário da Terra para auxiliar a libertação espiritual do homem 

terreno! 

 

 

 PERGUNTA: Os espíritas asseguram que o entendimento nas esferas 

espirituais é feito através de telepatia! 

 RAMATÍS: Os espíritos que manejam a telepatia no mundo espiritual é porque 

já exercitaram-se bastante no gênero, quando ainda viviam na carne! Como não há 

privilégios nem milagres, "cada um recebe segundo suas obras"! Afora disso, o intercâmbio 

nas colônias espirituais se processa através da palavra falada. 

 

 

 PERGUNTA: Quereis dizer que no Espaço também existe a barreira da 

linguagem? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, nas colônias espirituais situadas em torno da crosta 

terráquea, os seus componentes falam o idioma das raças ali congregadas, tal como no 

mundo físico. Quando visitamos agrupamentos espirituais de outros povos, também 

servimo-nos de intérpretes, salvo quando se trata de entidades já desvencilhadas das formas 

materiais e dos nacionalismos do mundo, em que a telepatia pura é a sua habitual 

linguagem. Por isso, o Alto intensifica incessantemente a propagação do Esperanto entre os 

terrícolas, uma vez que já é idioma de grande influência na área espiritual adjacente à 

Terra! (20) 

 
 (20) Vide a obra "Sobrevivência do Espírito", os diversos capítulos sobre o Esperanto, de 
Ramatís. - Trecho extraído da obra "Entre Irmãos de Outras Terras", comunicação de André Luiz, 
capítulo "Vinte Assuntos com William James": "Sabemos que o pensamento é idioma universal; no 
entanto, isso é realidade imediata nos domínios da indução ou da telepatia laboriosamente 
exercitada. Será possível tranqüilizar um doente com a simples presença da idéia de paz e 
otimismo, cura e esperança, mas não conseguimos prodigalizar-lhe avisos imediatos de tratamento 
sem comunicar-nos com ele através da linguagem que lhe é própria. Por outro lado ocorrências de 
xenoglossia podem ser obtidas como se organizam espetáculos de encomenda. É necessário 
compreender, porém, que, no atual estágio da Humanidade, a barreira das línguas é limitação 
inevitável, de vez que, por enquanto, os desencarnados, em maioria esmagadora, comumente 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

118 

prosseguem arraigados ao ambiente doméstico em que viveram. Desse modo, os amigos 
espirituais ligados aos Estados Unidos, que aspirem a ser ouvidos, sem delonga, no Brasil, devem 
de modo geral estudar o português."  

 

 

 PERGUNTA: Por que há maior freqüência de pessoas nos terreiros de 

Umbanda, do que nos centros cardecistas? 

 RAMATÍS: Aliás, nos próprios centros cardecistas a freqüência de pessoas 

aumenta nos dias de receituário, passes mediúnicos; e diminui nas noites de palestras 

doutrinárias ou interpretações do Evangelho. Isso é óbvio e bastante humano, pois os 

terrícolas ainda são espíritos primários, cujo estômago predomina sobre o cérebro e o corpo 

carnal sobre o espírito. Nas sessões de passes e receitas, eles procuram recursos para 

resolver a sua saúde e talvez solução para a sua vida terrena. E assim descuram de suas 

próprias necessidades espirituais, atrofiando o discernimento e as iniciativas próprias. 

 Como a Umbanda efetua um trabalho terra-a-terra e de auxilio mais direto aos filhos 

do terreiro, então é maior a freqüência pela maior probabilidade de favorecimentos da vida 

material. Mas não se pode censurar o seu trabalho mediúnico por causa de tais concessões, 

pois atraindo os homens através de suas próprias vicissitudes humanas, também lhes ensina 

a Lei do Carma e a equanimidade da Reencarnação. 

 Embora atuando de maneira mais física do que o Espiritismo, a Umbanda tende 

para o mesmo objetivo de libertação espiritual do homem, sabendo que a maioria das 

criaturas ainda necessita do fenômeno mediúnico e de acontecimentos incomuns em sua 

vida, para crer na sua própria imortalidade. Mesmo Allan Kardec só despertou a sua 

curiosidade para com as coisas do Além. após verificar os estranhos fenômenos das "mesas 

dançantes". Embora louvando-se a filosofia sadia e sensata do Espiritismo codificado para 

o esclarecimento da vida do homem, ainda hoje argumenta-se em seu favor os fenômenos 

físicos ocorridos com as irmãs Fox, Hydesville, quando o espírito batedor de Charles 

Rosna, através de "raps" ou pancadas, narrou o seu assassinato mais tarde comprovado com 

o encontro do corpo. 

 Em conseqüência, a Umbanda, com sua fenomenologia mais ostensiva e algumas 

vezes surpreendendo aos mais abalizados sábios pelo domínio incomum da matéria, atende 

as criaturas mais' céticas, mas também dignas do convite que o Senhor faz a todos os 

filhos! Realmente, alguns filhos de terreiro habituam-se ao comodismo de "pedir" 

indiscriminadamente para os pais resolverem os seus problemas fúteis da vida material. No 

entanto, assim como acontece entre os espíritas cardecistas, uma boa parte livra-se dessa 

mendicância espiritual e desenvolve o autodiscernimento acerca do seu próprio destino!  

 

 

 PERGUNTA: Supomos que os centros espíritas não oferecem as mesmas 

condições socorristas que são peculiares na Umbanda, não é assim? 

 RAMATÍS: Não é conveniente confundir ambos os gêneros de trabalho e 

função do Espiritismo e da Umbanda O Espiritismo abrange o conjunto de criaturas que já 

se mostram em condições de ativar o seu progresso espiritual independentemente das 

formas do mundo; a Umbanda, no entanto, é mensagem endereçada aos homens que ainda 

requerem o ponto de apoio do rito, das imagens, dos símbolos e do fenômeno mediúnico, 

para focalizar a sua emotividade religiosa. Mas não importa se o indivíduo é espiritista ou 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

119 

umbandista, porém, interessa a sua conduta e o seu procedimento junto à humanidade! 

Ninguém vale pela sua crença, mas sim, pelas suas obras. 

 O certo é que o gênero de trabalho mediúnico de Umbanda elimina o 

constrangimento dos filhos em pedir as coisas mais absurdas, pois os próprios pretos-

velhos são bisbilhoteiros e põem-nos à vontade! No entanto, entre pedir e ser 

correspondido é bem grande a diferença, pois os pais de terreiros, quando instrutores de 

nível espiritual superior, jamais concedem aquilo que pode perturbar o adestramento dos 

seus pupilos na matéria. Os freqüenta dores dos centros espíritas estão advertidos de que 

não devem efetuar pedidos aos guias, que se refiram a coisas materiais; por isso, receiam 

expor os seus problemas e vicissitudes comuns, limitando-se à solicitação de passes e 

receitas para a saúde do corpo físico. Naturalmente, ignoram que mesmo a assistência dos 

espíritos, quanto à saúde corporal, não deixa de ser problema de ordem material! 

 Os terreiros atraem mais freqüentadores porque os pais de terreiro nada recusam 

nem censuram, mas ouvem atentamente os filhos em suas queixas tolas e até nos pedidos 

mais desavergonhados. Prometem curar os parentes enfermos, disciplinar o caçula rebelde, 

corrigir a moça doidivana, pôr na linha o esposo volúvel, afastar o feitiço incômodo ou 

ajudar na recuperação do patrimônio material! Arranjam o bugre ou caboclo vigoroso para 

proteger o novo filho do terreiro, fazem a descarga dos maus fluidos sob as falanges 

adestradas, receitam os banhos de ervas de limpeza e revitalização do perispírito, orientam 

sobre o novo rumo de vida e prescrevem obrigações de exercício de virtudes no lar! 

 Os consulentes animam-se com a promessa do novo rumo benfeitor de sua vida, 

tomam banhos de descarga para desintegrar a crosta de fluidos ruins, a maioria sente-se em 

segurança com os patuás ou talismãs (21) presenteados pelos pretos-velhos, guarnecem seu 

jardim com palmas de São Jorge que propiciam boa defesa, ou plantam a guiné-pipiu, 

transformador vegetal que se supõe capaz de sublimar as emanações nocivas. O chefe do 

lar, para surpresa da família, às vezes é o primeiro a ter a iniciativa de defumar o ambiente 

doméstico, a esposa e os filhos, iniciando-se uma nova camaradagem entre os seus 

componentes e a elevação do clima de pensamentos sob a louvável sugestão dos pontos 

mentalizados e a recomendação dos pais de terreiros 

 
 (21) Trecho extraído da obra "Voltei", de irmão Jacó, psicografada por Chico Xavier, cap. 
III, período "Entre Amigos Espirituais": "Mais tarde, vim a perceber que os objetos de nosso uso 
pessoal emitem radiações entre eles e nós, reclamando-se muito desapego de nossa parte, a fim 
de que não nos prendam ou nos perturbem". Mais adiante diz a entidade Bezerra de Menezes: 
"Esclareceu que o ambiente doméstico estava impregnado de certa substância que classificou por 
fluidos gravitantes, desfavorecendo-me a libertação."  
 

 Encorajado pelos pais de terreiros, o filho então guarda a esperança de melhorar, 

resguarda-se cada vez mais na produção de pensamentos contraditórios, habitua-se a 

ocupar-se algumas horas por semana em compromissos de treinamento espiritual, freqüenta 

assiduamente o terreiro recebendo novas recomendações e advertências, esperança e 

esclarecimento sobre a responsabilidade humana. Assim, ele mesmo dinamiza energias 

debilitadas, fortifica a sua vontade, corrige as explosões de cólera, quebra o seu orgulho e 

vaidade, atento às obrigações humildes, e, sem dúvida, termina por sintonizar-se ao nível 

das correntes superiores, buscando as forças para superar os reveses e as tragédias tão 

comuns a todos os homens! Após ganhar no Além amigos poderosos e as promessas dos 

pais de terreiros, que também se comoveram com sua desdita, prometendo-lhe soluções 

benfeitoras, fortifica-se realmente, estabelecendo condições favoráveis para a ajuda 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

120 

espiritual! Ademais, à medida que o filho passa a conhecer a justiça da Lei do Carma e a 

lógica da Reencarnação, também reduz suas queixas e aos poucos se conforma com os 

percalços da vida, aceitando os efeitos daninhos de suas próprias imprudências pretéritas. 

Acontece, também, que os pobres, não conseguindo os recursos financeiros para curar o 

corpo enfermo, em face dos "trusts" que dominam a medicação de urgência e as taxas 

elevadas da medicina oficial, procuram os centros espíritas, afluindo nos dias de 

receituários e ajuda, onde chegam a receber o próprio medicamento sem qualquer despesa. 

Se não foram os terreiros de Umbanda e a peculiar atividade caritativa dos cardecistas, sem 

dúvida, seria bem maior a estatística de óbitos entre os pobres brasileiros. (22) 

 
 (22) Conforme estatística oficial, infelizmente, existe no Brasil um médico para cada 10.000 
brasileiros!... Ademais, do conjunto de médicos graduados anualmente pelo diminuto número de 
faculdades de medicina, 10% não trabalha, pois é filho de "papai rico"; 10% prefere devotar-se à 
política, elegendo-se deputado estadual ou federal; 10% desiste da profissão médica e ingressa no 
comércio ou indústria; 10% candidata-se a médicos do Exército ou da Polícia; 10% fracassa na 
profissão, pois transforma a medicina em tábua de negócio cirúrgico, dedica-se ao aborto 
organizado ou mal consegue receitar uma aspirina. Dos 50% restantes, só a metade encoraja-se a 
clinicar no interior dos Estados do Brasil!... E ainda há quem deseje acabar com o receituário 
espirítico e o curandeirismo de Umbanda!...  

 

 

 PERGUNTA: Mas não é censurável que os freqüentadores de Umbanda 

visem principalmente a solução dos seus interesses materiais? 

 RAMATÍS: Sem dúvida, não compete aos guias ou mentores de quaisquer 

espécies de trabalhos mediúnicos a função prosaica de pitonisas encarregadas de 

solucionarem as complicações materiais dos seus pupilos. Isso deve ser da alçada e da 

iniciativa dos próprios encarnados, a fim de não atrofiarem o seu discernimento espiritual 

tão necessário no aprendizado educativo no mundo físico. Mas os pais de terreiros também 

são espíritos sábios, amorosos e tolerantes, que jamais desiludem ou censuram os "filhos", 

e perdoam-lhes as solicitações até censuráveis. 

 Através do amor, da compreensão e subordinação ao conceito de "faze aos outros o 

que queres que te façam", eles ouvem afetuosamente os problemas aflitivos dos encarnados 

e respondem, sem lhes deformar o verdadeiro sentido da vida humana. Então consolam os 

aflitos, reanimam os fracos e auxiliam até onde lhes permite o bom senso espiritual. Os 

pretos-velhos também contam suas dores passadas e glorificam o sacrifício de Jesus por 

amor aos homens, valorizando o sofrimento humano como fundamento da Felicidade! 

 Aliás, ainda são os escravos humildes que na Terra afeiçoaram-se tão ternamente ao 

sinhô e à sinhá, criando-lhes os filhos sob o mais terno amor! Os equívocos censuráveis de 

Umbanda não são próprios dos pretos-velhos, índios ou caboclos, mas decorrem da culpa 

dos freqüentadores, que ainda pretendem escravizar essas almas simples e humildes como 

procuradores gratuitos dos seus interesses censuráveis no mundo espiritual. (22-a) 

 
 (22-a) Vide o cap. "Mediunidade Transviada", obra "Nos Domínios da Mediunidade", do 
espírito de André Luiz, por Chico Xavier. Edição da "Livraria da Federação Espírita Brasileira".  

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

121 

 PERGUNTA: Conforme explica o Espiritismo, a Terra é uma escola de 

educação espiritual que adestra as virtudes da alma através das dificuldades e iniciativas 

humanas. Por isso, censura-se a Umbanda, que resolve as coisas materiais dos seus 

filhos, mas atrofia as energias do espírito! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Tudo depende do ponto de vista como encarais tal assunto, pois se 

os fins são os mesmos, não se deve censurar a diferença de meios empregados no ajutório 

de Umbanda ou do Cardecismo! 

 Exemplifiquemos: certa esposa desesperada roga encarecidamente ao preto-velho 

de Umbanda para ajudar o seu marido desempregado a conseguir um emprego para 

sustentar o lar. Sem dúvida, isso é censurável sob o conceito cardecista, pois trata-se de um 

pedido de ajuda material, cabendo ao homem desempregado a iniciativa de procurar o 

emprego desejado sem recorrer aos espíritos desencarnados. No entanto, junto à mesa 

cardecista, onde se proíbe ou se censura as rogativas de ajuda material, outra esposa 

angustiada também solicita ao guia espiritual do espírita uma receita para curar o seu 

esposo enfermo, cuja ausência do serviço há alguns meses, está causando graves 

dificuldades financeiras no lar. Indubitavelmente, tanto o pedido de emprego feito 

diretamente ao preto-velho de Umbanda, como a receita ao guia do centro cardecista só têm 

um objetivo - ajudar ambos os desempregados a voltarem ao emprego! A diferença é que o 

preto-velho indica o emprego diretamente para o primeiro consulente, enquanto o guia 

espírita prescreve o remédio que devolva a saúde ao segundo e lhe proporciona o ensejo 

indireto de também voltar ao serviço. Mas, na verdade, em ambos os casos, os pedidos são 

de "ajuda material"! 

 

 

 PERGUNTA: Mas é lícito que os freqüentadores de Umbanda solicitem aos 

pais de terreiros para afastarem noivos ou noivas dos filhos, porque são empobrecidos, 

demitirem chefes antipáticos nas repartições públicas, fornecerem dados sobre tesouros 

enterrados, preterirem direitos alheios ou auxiliarem em negociatas censuráveis? 

 RAMATÍS: Bem; isso não é Umbanda, mas Quimbanda! Não é trabalho para 

espíritos umbandistas, mas serviço censurável para os quimbandeiros! 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a diferença entre a prática de Umbanda e da 

Quimbanda? 

 RAMATÍS: O mesmo de cardecismo e baixo espiritismo! A doutrina de 

Umbanda, apesar do seu ritualismo e processo de ação direta na fenomenologia do mundo 

material, define-se por um trabalho a serviço do Bem! Mas a negociata inescrupulosa de 

despachos nas encruzilhadas, cobrança mercenária para melhorar negócios, os trabalhos 

para juntar ou separar casais, afastar patrões desagradáveis, obter promoções prematuras, 

derrotar competidores ou eleger candidatos políticos, tudo isso é considerado 

quimbandismo, porque opera em detrimento do próximo! 

 Conforme já explicamos, Kimbanda ou Quimbanda era o nome do grande sacerdote 

dos negros bantos, espécie de médico, oráculo, conselheiro, juiz e experimentado feiticeiro, 

cujo poder sobrepujava o do próprio rei da tribo. Mas, à medida que as crendices e rituais 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

122 

bárbaros africanos foram-se mesclando de outros ritos e práticas estranhas, no Brasil, sob a 

influência católica e ameríndia, também adquiriram um sentido deliberadamente benfeitor. 

 Então os seus cultores acharam necessário diferenciar o novo sincretismo religioso, 

libertando-o da matriz onde se gerou; e então surgiu a Umbanda, como denominador da 

magia branca. a serviço do Bem! A medida que os trabalhos de Umbanda se definiam num 

curso benéfico, o cognome Kimbanda, do velho sacerdote banto, passou a ter um sentido 

pejorativo indicando a prática da magia negra! Daí, a tradição que se firma, dia a dia, de 

que todo labor benfeitor é umbandismo e todo o trabalho de magia maléfica é 

quimbandismo! Em ambos os casos, tenta-se definir os extremos do bem e do mal no 

serviço e contato com o mundo oculto através de processos mágicos. 

 O umbandista é o médium, o cavalo, o mago, o filho de terreiro, que só deve 

praticar o bem; e o quimbandeiro é o médium, o cavalo, o mago ou o filho do terreiro que 

só pratica o mal! O primeiro é um intérprete da linhagem angélica; o segundo é o marginal, 

o feiticeiro ou discípulo da linhagem diabólica! Obviamente, o verdadeiro umbandista só 

aceita serviços em benefício do próximo, enquanto o quimbandeiro mobiliza poderes 

mediúnicos e energias ocultas para auferir vantagens pessoais, embora prejudique o 

próximo. É o marginal de Umbanda, tal qual o médium inescrupuloso e exilado da seara 

espírita! Ambos não merecem crédito, confiança ou assistência de boa qualidade, pois 

invertem o sentido benfeitor das iniciativas do mundo espiritual. E após desencarnarem 

pagarão bem caro essa traição no mundo carnal! 

 

 

 PERGUNTA: Mas aprovais a mistura de interesses materiais e espirituais 

tão comuns nos terreiros de Umbanda? 

 RAMATÍS: Não aprovamos quem abdica do seu discernimento e treino 

espiritual para resolver comodamente todos os seus problemas de ordem material, pois a 

Terra é valiosa escola de educação espiritual. Há que manter o senso combativo diante das 

vicissitudes, a persistência nos objetivos superiores, a fé nas instituições religiosas e 

espiritualistas do mundo, a fim de não se estiolar o senso da iniciativa individual. Nem os 

umbandistas esclarecidos aprovam os pedidos nos terreiros que visam soluções de 

negócios, preterições nas repartições públicas, bons casamentos, promoções prematuras, 

bons empregos, afastamento de patrões ranzinzas, busca de tesouros enterrados ou vitórias 

políticas! Isso enfraquece o homem no seu senso diretivo espiritual e amolece-lhe as fibras 

diante das experiências futuras que treinam o domínio angélico sobre a carne! 

 No entanto, jamais podemos julgar os atos do próximo, porque em sua situação 

desesperadora ou desânimo arrasante talvez nós agíssemos como eles! Há tragédias, 

acontecimentos imprevistos e tão terríveis na vida do ser humano, que a cultura, a crença 

religiosa, a força moral e espiritual não conseguem impedir de cairmos no erro! Homens 

honestíssimos têm roubado para alimentar a prole; e mulheres dignas têm-se prostituído por 

amor aos seus filhos! Há momentos em que o homem agarra-se a qualquer pedaço de tábua 

que o ajude a manter-se à tona, embora isso lhe custe a edificação proveitosa de uma 

existência, pois a fraqueza e a imperfeição são próprias dos terrícolas, pobres alunos que 

ainda mal soletram o abc do espírito, em sua vida, na face da crosta terráquea! E neste 

sentido há provérbios populares de profunda significação, advertindo-nos sobre o 

julgamento precipitado contra o próximo, como este: "Nunca diga: desta água não beberei"; 

ou, ainda: - "O roto ri do maltrapilho" Tanto os cardecistas como os umbandistas são seres 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

123 

humanos portadores dos mesmos defeitos e virtudes! A única diferença é que nos terreiros 

os freqüentadores ficam à vontade, pedem sem constrangimento; e nos centros espíritas são 

proibidas as solicitações de ordem material. Mas, tanto os umbandistas exploram os pais de 

terreiros até onde eles suportam, como os cardecistas exploram os guias no receituário, nos 

passes fluídicos para a saúde "corporal" e no afastamento de "encostos".  

 Assim como certos umbandistas vão aos extremos das solicitações mais fúteis e 

censuráveis, os centros espíritas ficam lotados nos dias de receituários, de operações 

fluídicas, irradiações ou curas à distância. Os pedintes espíritas também desperdiçam longo 

tempo dos seus bons amigos espirituais e poucos fazem jus ao auxílio que pedem. E não se 

conformam quando o guia apenas prescreve um bilhete fraterno: "Meu Irmão. Tenha fé e 

ânimo nos seus amigos espirituais. Estamos lhe socorrendo" (23) Poucos aceitam o convite 

à oração sob a égide do Evangelho de Jesus. Desejam e buscam soluções fáceis e 

miraculosas para os seus incômodos físicos! 

 
 (23) N. do Médium: Quando atendíamos afanosamente o receituário homeopático do 
Centro Espírita B. V., de Curitiba, os espíritos receitistas sugeriram a numeração de todas as 
receitas; e sob suas instruções combinamos, com o farmacêutico da única farmácia homeopática 
da cidade, fazer uma tabela numerada em série, baixando toda receita que fosse aviada. No fim de 
dois meses tínhamos psicografado 726 receitas, mas ao conferirmos na farmácia onde elas teriam 
de ser aviadas, verificamos que os pedintes só haviam providenciado os medicamentos para 148 
receitas! Certo confrade pedira 6 receitas, no mesmo prazo, sem aviar uma só! 

 

 

 PERGUNTA: Em conseqüência, na Umbanda, os filhos de terreiro podem 

fazer quaisquer solicitações? 

 RAMATÍS: Malgrado a complacência dos pretos-velhos, lealdade dos bugres 

ou simplicidade fraterna dos caboclos, na mesma proporção de facilidades com que os pais 

de terreiros concedem bens e soluções aos filhos, eles também ministram os corretivos 

indispensáveis ou "cerouladas", (24) quando os filhos saem da Unha dos compromissos 

assumidos. A Umbanda é espada de dois gumes; a quem muito pede, muito lhe será 

pedido! Os espíritos cardecistas, no entanto, não são submetidos à prova deliberada das 

"tentações" do mundo, como é peculiar da iniciativa dos pais de terreiros, porque o 

adjutório junto às mesas também se restringe mais propriamente no campo da saúde 

corporal e psíquica, em vez de soluções ampliadas ao patrimônio do mundo físico. 

 
 (24) "Ceroulada", termo pitoresco usado pelos pretos-velhos, quando precisam dar um 
corretivo aos filhos indisciplinados ou negligentes. Algumas vezes, os filhos são auxiliados para 
realizar alguma obra caritativa ou benfeitora, que lhes proporcione melhor crédito na 
"contabilidade" espiritual. Mas assim que se desviam, os pais de terreiros não têm complacência; 
fazem tudo voltar à forma primitiva e o filho faltoso perde excelente oportunidade de progresso, 
após levar uma boa "ceroulada".  

 

 

 PERGUNTA: É certo que a Umbanda faz conluio com falanges malfeitoras, 

no Espaço, a fim de conseguir melhor êxito nos trabalhos de "desmanchos" de feitiços e 

magia negra? 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

124 

 RAMATÍS: Realmente, na Umbanda, doutrina que opera no seio da 

fenomenologia mais densa e repugnante do astral inferior, certas vezes os pais de terreiro 

precisam negociar com as chamadas falanges da "esquerda", a fim de conseguirem o 

desmancho da magia negra ou feitiço muito complexo, tal qual a polícia do mundo convoca 

um arrombador para abrir o cofre de que ninguém conhece o segredo! 

 Os espíritos da "esquerda" mais habituados ao mal, são entidades primárias, que 

obedecem cegamente aos seus chefes sem lhes indagar dos objetivos ou intenções. Desde 

que lhes seja feita a paga de praxe ou as obrigações secundárias da magia africana, a eles 

pouco importa fazer o bem ou o mal. São instrumentos inconscientes nas mãos dos magos 

ou feiticeiros, que aceitam as "encomendas" dos interessados e verdadeiros responsáveis 

pela continuidade dessa prática nefasta, que é a magia negra! As falanges cumprem a 

vontade desses magos ou chefes assim como os carregadores de uma gare ferroviária 

transportam indiferentemente uma caixa contendo medicamentos salvadores, ou uma 

bomba-relógio! 

 A Umbanda opera nos desvãos nauseantes do subsolo astralino, no foco 

convergente das forças violentas e selváticas da criação inferior, enquanto o Espiritismo 

não mexe com "formigueiros" tão perigosos, pois a sua atividade no plano mental é menos 

acessível à investida agressiva dos magos das sombras. As falanges de Umbanda são 

agrupamentos de espíritos valentes, heróicos e experientes, que submergem nos pântanos 

da astralidade do planeta, a fim de neutralizar energias virulentas, desmanchar trabalhos de 

magia negra e reconduzir as vitimas à normalidade da vida física. São espíritos algo 

semelhantes aos serventes humildes, que abrem valas para as fundações dos alicerces dos 

nossos grandes edifícios. 

 Inúmeras vezes, os trabalhadores de Umbanda recebem ordens do Alto para 

socorrer determinados seres ou livrá-las das amarras dos maus fluidos da magia negra; 

doutra feita são solicitados para proteger determinados centros cardecistas, defendendo-os 

contra entidades agressivas, que atacam os labores mediúnicos de fenômenos físicos, 

tiptologia ou de operações transcendentais. 

 

 

 PERGUNTA: É verdade, que espíritos de elevado quilate espiritual também 

participam das falanges de Umbanda, habilmente disfarçados sob a forma de "cascões" 

de pretos, índios e caboclos? 

 RAMATÍS: Realmente, espíritos de elevada estirpe sideral operam nas 

atividades de Umbanda; alguns deles foram até canonizados pela Igreja Católica e outros 

são conhecidos nas próprias sessões do espiritismo cardecista. Embora sejam entidades de 

luz, disfarçam-se sob o invólucro de "cascões perispirituais" evocados de sua configuração 

no passado, e misturam-se às falanges primitivas de Umbanda, habituando os seus 

comandados à prática do Bem. Alguns espíritos superiores, mais audaciosos e heróicos, 

chegam a penetrar nos agrupamentos de quimbandeiros, minando os processos da magia 

negra e semeando bons propósitos, embora cumprindo todas as exigências e superstições 

próprias da Lei da Magia Africana. 

 A sua atuação, à guisa de "pontas de lança" comandadas pelo mundo angélico, 

enfraquece as hostes malfeitoras dos magos negros, num trabalho perigoso, pertinaz e 

exaustivo, que resulta em verdadeira "sabotagem" a favor do Bem! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

125 

 PERGUNTA: Que se deve entender por "cascões" usados pelos espíritos de 

luz no seio da Umbanda? (25) Essa conceituação não é mais própria da Teosofia? 

 
 (25) Consoante as obras mediúnicas de bom gabarito, os espíritos elevados só entram em 
contato visível com as entidades nos planos inferiores, quando, por sua própria deliberação, 
envolvem o seu perispírito com os fluidos grosseiros do ambiente onde pretendem atuar. Um "pai 
de segredo", portanto, é o espírito superior que, sob um devotamento incomum, consegue fazer-se 
materializado nos planos inferiores, através do seus perispírito sob a aderência de fluidos do 
próprio meio. Trecho extraído da obra "Libertação", capítulo "Numa Cidade Estranha", do espírito 
de André Luiz, por Chico Xavier: "Nossas organizações perispiríticas, à maneira de escafandro 
estruturado em material absorvente, por ato deliberado de nossa vontade, não devem reagir contra 
as baixas vibrações deste plano. Estamos na posição de homens que, por amor, descessem a 
operar num imenso lago de Iodo; para socorrer eficientemente os que se adaptaram a ele, são 
compelidos a cobrir-se com as substâncias do charco, sofrendo-lhes com paciência e coragem a 
influenciação deprimente". Edição da Livraria Espírita Brasileira.  

 

 RAMATÍS: Conforme explicara Helena Blavatsky e é crença de todos os 

teosofistas, eram "cascões" com certa inteligência instintiva herdada após a morte dos seus 

donos, que se comunicavam nas sessões mediúnicas, em vez de espíritos desencarnados 

conforme preceitua o Espiritismo. No entanto, o próprio Olcoot, um dos mais íntimos de 

Blavatsky, mais tarde admitiu que ela havia se equivocado. 

 Mas no caso dos espíritos de luz, que usam "cascões" para se comunicarem nos 

trabalhos de terreiros de Umbanda o acontecimento nada tem a ver com a teoria da 

Sociedade Teosófica esposada por Madame Blavatsky e bastante ingênua. 

 Desnecessário voz dizer que o instrumento mais poderoso e eficiente do espírito 

imortal é a Mente. Nada se faz ou se cria antes de o espírito operar no plano mental e 

ajustar-se à energia necessária para lograr o seu empreendimento no campo físico. O poder 

mental cria e destrói, redime ou infelicita; tanto pode ser exercido para o bem como para o 

mal! Os mundos físicos, na realidade, são os produtos materializados daquilo que Deus 

pensou em sua Mente Divina! Igualmente, o homem também é o produto de sua atividade 

mental, pois é o resultado exato do que pensou e praticou! 

 Assim, os espíritos de elevada categoria espiritual, poderosos no usufruto do seu 

poder mental, conseguem mentalizar suas antigas formas perispirituais de índios, pretos, 

caboclos e demais configurações primárias já vividas no passado. Então eles adaptam-se às 

características peculiares das falanges de Umbanda, aceitando o sacrifício de envergarem 

as indumentárias grosseiras e primitivas, a fim de enfraquecerem as atividades dos magos 

negros. 

 Os médiuns, cambonos e demais íntimos dos terreiros passam a conhecer esses 

espíritos superiores travestidos em "cascões" ou formas primárias, como "pais de segredo" 

ou "pais de mironga". (26) 

 
 (26) N. do Médium: Em visita a conhecido terreiro de Curitiba e atendendo a fraternal 
convite em noite de homenagem ao Cristo-Jesus, fui surpreendido pela vidência, quando o 
conhecido índio Jupará modificou-se para a figura de abalizado espírito familiar aos nossos 
trabalhos de mesa, acenando-me com travesso sorriso nos lábios. Aliás, foi assim que também 
descobri o segredo do caboclo Nho Quim, quando após um trabalho no gênero, ele desapareceu 
na sua figura sertaneja e surgiu como o iniciado Fuh-Planuh, antigo sacerdote dos pagodes 
chineses. Fuh-Planuh viveu na Indochina e foi irmão da progenitora física de Ramatís.  

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

126 

 PERGUNTA: Devemos admitir que todos os índios, caboclos e pretos velhos, 

participantes da Umbanda, são entidades de luz? 

 RAMATÍS: As legiões e falanges de Umbanda são constituídas de índios, 

caboclos, pretos-velhos e negros africanos, sob o comando de pajés, caciques, babalaôs, 

chefes e "pais de segredo", sendo, estes últimos, minorias. Os demais são espíritos 

primitivos, desconfiados, agressivos e mesmo vingativos, caso os encarnados abusem de 

sua ingenuidade ou submissão. Lembram as próprias forças agrestes da Natureza, que tanto 

destroem, como produzem toda sorte de benefícios. Em geral, os pretos-velhos, as mães 

pretas, tiazinhas e vovozinhas, são afáveis, compreensíveis e serviçais, prestando bons 

serviços aos filhos de terreiros, como já faziam na Terra, quando eram escravos dos 

brancos! 

 

 PERGUNTA: Cremos que os "pais de segredo", devido à sua condição 

espiritual superior, devem ser incondicionalmente tolerantes e amorosos. Não é assim? 

 RAMATÍS: Há casos em que o "pai de segredo" é mais severo do que o 

próprio preto-velho original da África, ou antigo escravo, no Brasil. Isso é evidente, porque 

as falanges e legiões de Umbanda só prestam submissão e obediência aos chefes que se 

mostram à altura dos acontecimentos mais graves. No mundo espiritual não grassa a 

desordem que há nos agrupamentos de encarnados, porque os espíritos angélicos que os 

dirigem, embora bondosos e compreensíveis, também providenciam o corretivo necessário 

para restabelecer a harmonia perturbada. (27) Não há Espírito de Luz mais refulgente, 

Sábio, Justo, Poderoso e Magnânimo do que o próprio Criador! No entanto, apesar de 

sermos seus filhos amados, nem por isso Ele nos livra da dor e das vicissitudes humanas e 

corretivos cármicos, quando optamos por caminhos obscuros ou objetivos nefastos. 

 
 (27) A propósito de tal consideração de Ramatís, o capitulo "Problema de Alimentação", da 
obra "Nosso Lar", ditada pelo espírito de André Luiz a Chico Xavier, é excelente corroboração de 
que a energia corretiva não é dispensada pelos espíritos superiores. Diz um trecho, pág. 46, 1ª 
edição da obra: "Mandou fechar (o governador de Nosso Lar) provisoriamente o Ministério da 
Comunicação, determinou funcionassem todos os calabouços da Regeneração, para isolamento 
dos recalcitrantes, advertiu o Ministério do Esclarecimento, cujas impertinências suportou mais de 
trinta anos consecutivos, proibiu temporariamente os auxílios às regiões inferiores, e pela primeira 
vez, na sua administração, mandou ligar as baterias elétricas das muralhas da cidade, para 
emissão de dardos magnéticos a serviço da defesa comum."  

 

 

 PERGUNTA: De que modo os umbandistas podem distinguir os "pais de 

segredo" dos verdadeiros índios, caboclos, pretos-velhos e negros africanos? 

 RAMATÍS: Os espíritos primitivos comandados pelos "pais de segredo" não 

têm capacidade e discernimento suficientes para aferirem a graduação espiritual dos "pais 

de segredo", assim como os homens insensíveis só puderam avaliar a sublimidade de Jesus 

depois de sua morte sacrificial. O "pai de segredo", também é um chefe enérgico e 

poderoso, que comanda as suas falanges sem hesitações; e em certas circunstâncias, ele 

desaparece de um momento para outro, sob o espanto e temor dos seus dirigidos. 

 Assim como um homem versado em latim e familiarizado com os costumes dos 

conventos, consegue passar por frade entre os verdadeiros frades, o "pai de segredo" não 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

127 

desperta suspeitas, porque é espírito perfeitamente adestrado em todas as artimanhas dos 

filiados de Umbanda. Há espíritos superiores tão abnegados, esclarecidos e hábeis, que 

conseguem interferir nas próprias linhas de Quimbanda sem despertar qualquer suspeita. 

 Os cavalos, cambonos ou umbandistas iniciados na simbologia dos pontos cantados 

ou riscados, sabem distinguir perfeitamente quando é um "pai de segredo" que se manifesta 

no terreiro, em vez de espírito primário e participante autêntico das falanges da Lei de 

Umbanda. Há convenções, sinais e símbolos nos seus pontos cantados e riscados, que 

identificam perfeitamente a condição de "pai de segredo" operando junto aos homens. 

 

 

 PERGUNTA: No caso desses "pais de segredo" interferirem também entre 

as falanges da Quimbanda, não implica em aderirem à magia negra? 

 RAMATÍS: Assim como respeitar-se o direito do próximo dizer o que pensa 

não é aderir às suas idéias, os espíritos sublimes travestidos em "cascões" de índios, 

caboclos ou pretos podem tolerar a prática do mal sem transigirem com tal pecado! No 

entanto, sem pactuar com a magia negra, esses "pais de segredo" operam entre os 

quimbandeiros amortecendo o processo maléfico e induzindo espíritos pecaminosos a 

inverterem sua ação maligna. Ademais, alguns antigos chefes e sacerdotes negros também 

fazem a sua passagem para a Umbanda, sob a doutrinação paciente e amorosa dos "pais de 

segredo", onde assumem novos deveres e o compromisso de servirem as falanges do 

Cordeiro. Mas é evidente que eles ainda continuam a manter estreitos laços de amizade 

entre os antigos companheiros; e, por isso, são aproveitados habilmente como verdadeiras 

pontes de ligação para a mais breve conversão dos mesmos. 

 Apesar de alguns "pais de segredo" verem-se obrigados a tolerar certos trabalhos de 

malefício, a fim de não traírem sua identidade sideral, nem interferirem frontalmente de 

modo a despertar suspeitas, eles agem cautelosamente desmembrando agrupamentos 

malignos e convertendo falanges primitivas ao serviço exclusivo do bem, como fazem na 

Terra certas autoridades, juntando-se aos delinqüentes, para aliciá-las à coletividade 

benfeitora! Como não há privilégio na ascensão espiritual, os "pais de segredo" de hoje 

foram os fabulosos magos negros do passado; porém, agora já desfrutam a ventura de 

palmilhar a senda crística da consciência divina! Em conseqüência, eles apenas realizam as 

tarefas de que também foram alvos, no passado, quando outros seres resplandecentes 

desceram de suas moradias paradisíacas a fim de convertê-los à égide do Cristo!  

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos algum "ponto cantado", que identifique a 

linhagem dos "pais de segredo"? 

 

 RAMATÍS: Apenas para atendermos ao vosso pedido, vamos alinhar alguns 

"pontos cantados", que denunciam a linhagem superior de entidade comunicante, através de 

símbolos ou indícios entendíveis pelos umbandistas estudiosos. (28) 

 
 (28) N.. ele Edson Guiraud: Afora dos "pontos cantados" que mencionam o Chefe de 
falange, há inúmeros outros pontos que são tirados conforme a tarefa em execução. Assim, há 
ponto de defumação, ponto de descarga, ponto de defesa ou de pôr fogo na fundanga, a pólvora. 
Contudo, convém frisar que não basta somente o "ponto cantado", mesmo em coerência com o 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

128 

"ponto traçado" para a perfeita identificação do "pai de segredo", pois dentro de um ambiente em 
que se lida com vibrações tão variáveis, complexas e mentais heterogêneas, tanto entre 
encarnados como desencarnados, muitos lobos podem vestir-se de cordeiros. 

  

Mencionamos, primeiramente, o seguinte "ponto cantado": 

 

De quando em quando,  

Quando eu venho da Aruanda,  

Trazendo pemba  

Pra salvar Filhos da Fé!... 

 

 Neste ponto e nos demais que analisaremos, encontram-se palavras convencionais 

que definem as características e os objetivos das falanges que representam, inclusive 

identificando a linhagem dos chefes ou pais que as governam. A primeira estrofe "quando 

eu venho da Aruanda", induz que o chefe da falange é "pai de segredo", pois vem do Céu 

ou da Aruanda, "trazendo pemba", ou giz, isto é, autorizado a escrever, salvar e alforriar os 

filhos da fé, ou filhos de terreiros, já disciplinados sob os ditames do bem ministrado pelas 

regras de Umbanda. Está claramente definido que o chefe vem "de quando em quando da 

Aruanda", lugar onde ele habita, para participar das falanges na condição de "pai de 

segredo"! 

 

"Na minha aldeia,  

Lá na Jurema,  

Não se faz nada  

Sem a Lei Suprema"! 

 

 O segundo ponto evidencia a finalidade da falange no serviço incondicional do bem, 

que se explica obviamente nas duas últimas estrofes, "não se faz nada sem a Lei Suprema". 

Embora o chefe seja índio, caboclo ou preto-velho, esse "ponto cantado" identifica a 

condição espiritual muito superior, pois não fará nada que contrarie os princípios 

evolutivos da Lei Suprema de Deus! Ademais, a estrofe "lá na Jurema" assinala tratar-se de 

tribo ou falange de índios do litoral habituada ao tratamento de males corno a lepra, feridas 

e chagas, com a aplicação da folha da jurema, conhecida cientificamente por "Mimosa 

verrucosa", cujas cascas são amargas, adstringentes e de aplicação narcótica, aliviando as 

dores fortes. 

 

"Apanha laranja do chão,  

Quem quiser... 

Come maná lá no céu,  

Quem puder!" 

 

 O terceiro "ponto cantado" manifesta-se sob um admirável e atraente aforismo, 

capaz de oferecer algumas proveitosas ilações filosóficas a respeito do espírito. A laranja 

simboliza o fruto da terra, que nasce, cresce e morre, assim corno as ilusões do mundo 

material! Ademais, o ponto alude aos que passam pela carne em existência. fácil, as coisas 

à mão, adquiridas sem grande esforço, pois as primeiras estrofes são nítidas a respeito: 

"Apanha laranja do chão, quem quiser." A laranja já caiu, é fácil apanhá-la, sem o esforço, 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

129 

sequer, de arrancá-la da árvore; está à mercê do primeiro que chegar! É o símbolo da sorte 

ou da facilidade para as criaturas que já gozam de todas as satisfações e conforto do 

mundo; mas é um bem provisório que "apanha quem quiser". No entanto, "Come maná lá 

no céu, quem puder", expressa a perfeita antítese de "apanhar laranja do chão", pois é o 

bem eterno, .conforme se deduz da vida espiritual! "Quem puder" libertar-se do mundo 

material e governar o seu espírito, também fará jus ao alimento superior, que é "o maná do 

céu", o qual Deus mandou em forma de chuva aos israelitas, no deserto, quando estavam 

esfomeados. É o perfeito simbolismo de duas formas de nutrição: a do corpo e a do 

espírito! 

 Ademais, ainda no seu sentido iniciático, o cântico revela uma falange de 

doutrinação, com o objetivo de esclarecer os filhos para se libertarem dos frutos perecíveis 

da terra e buscarem, tanto quanto possível, as dádivas do Céu! É um convite do Senhor 

descido do Paraíso, conclamando os filhos à luta, renúncia e realização, implícitas 

sibilinamente no "quem puder", em vez do comodismo, ociosidade e extravagâncias do 

"quem quiser"! É falange perfeitamente identificada entre os "comandos eletivos" do 

Espaço, que operam sob a égide do conceito crístico, "muitos .os chamados, poucos os 

escolhidos"! Obviamente, o chefe é um "pai de segredo" de alta estirpe espiritual, pois 

nenhum bugre, caboclo ou preto autênticos, possuem capacidade para ministrar lição tão 

relevante! 

 

 

 

I 

"Na sua Aldeia tem  

Os seus caboclos  

Na sua mata tem  

A cachoeira! 

II 

No seu saiote tem  

Pena dourada,  

Seu capacete brilha  

Na Alvorada!" 

 

 O quarto ponto cantado, acima, expõe em suas estrofes a linhagem elevadíssima do 

"pai de segredo", que dirige a falange. Ali se percebe o seu poder fabuloso, a sua graduação 

mental avançada, o valoroso espírito de luta inextinguível e dinamizado de modo incomum 

na causa do bem! Revela-se entidade que lidera agrupamento de espíritos em sua moradia 

elevada, um mentor de alto plano celestial, pois esclarece o ponto: "Na sua Aldeia tem os 

seus caboclos", ou seja, a aldeia desse "pai de segredo" é o mundo espiritual, onde ele vive, 

mora e tem os seus discípulos: "os seus caboclos"! 

 "Na sua mata tem a cachoeira", isto é, a água límpida da vida eterna, no simbolismo 

do encachoeirado incessante, que mitiga a sede da alma e a batiza no banho lustral da 

redenção, conforme o próprio rito banto na admissão do médium neófito para receber o pai 

de santo! Mas onde se percebe claramente o nível mental desse "pai de segredo" é na 

seguinte e pitoresca estrofe: "No seu saiote tem pena dourada". O saiote, espécie de saia 

curta feita de tecido forte, .que as mulheres costumam usar por baixo de outras saias, indica 

que o chefe da falange possui por baixo do "cascão" ou da aparência de preto-velho, bugre 

ou caboclo, outra indumentária mais forte e duradoura, ou seja, a sua realidade espiritual! 

Ademais, a pena dourada sobre o saiote, conforme a cromosofia transcendental, significa a 

luz dourada de sua aura fluindo pelo perispírito, cujo matiz, formoso e brilhante, identifica 

extraordinária aquisição mental. Aliás, a pena sempre significou um direito intelectual 

adquirido pelo ser; é o emblema de orientador ou criador no campo das letras ou das idéias! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

130 

Mas os iniciados em Umbanda sabem que a pena e a cor dourada são o binômio 

identificador de um "mestre cármico", isto é, entidade fulgurante descida do plano mental 

ou búdico, com poderes de interferir e modificar o próprio destino dos filhos, se assim 

julgar conveniente. É, na realidade, um autêntico "Senhor do Carma", da velha tradição 

teosófica, cuja sabedoria imensurável o torna um incondicional procurador da Divindade 

entre as brumas tristes da vida carnal!  

 Finalmente, o seu "capacete", revela entidade combativa, corajosa e heróica, de 

ânimo invencível; espécie de guerreiro medieval, isto é, cuja atividade criadora teve início 

há muitos milênios, a partir da idade média do planeta! O seu capacete de guerreiro 

benfeitor só brilha na Alvorada e não no Crepúsculo; refulge, pela madrugada, ao despontar 

da manhã, pois enquanto a "maioria da humanidade ainda dorme", ele permanece ativo no 

combate iniciado há milênios, devotando-se à libertação dos espíritos escravos da vida 

carnal ilusória! Sua tarefa é criadora, assim como a Alvorada significa o desabrochar da 

vida, o despertar da juventude, o início de uma nova Era! 

 Eis, pois, ligeira digressão sobre alguns "pontos cantados" cujo sentido espiritual 

nem todos os umbandistas estão adestrados para compreender. No entanto, apesar de sua 

louvável graduação espiritual superior, alguns desses "pais de segredo", às vezes recorrem 

aos favores de alguns chefes da "esquerda", nas regiões astralinas inóspitas, de quem são 

amigos e se valem nos momentos nevrálgicos de socorro espiritual urgente. Esses chefes 

amigos e quimbandeiros realizam a parte mais grosseira, violenta e repulsiva da luta contra 

adversários astuciosos e exercitados no mesmo gênero da magia negra, e que os "pais de 

segredo" evitam, justificando o velho axioma de que "O Anjo não luta com as mesmas 

armas do Diabo"! (29) 

 
 (29) Nota do Médium: Durante dois anos freqüentamos trabalhos de fenômenos físicos, 
cujo médium era o médico Dr. C. M., e surpreendia-nos a vidência um longo cordão de selvagens 
tupis-guaranis, que cercava toda a residência, cujo chefe certa noite materializou-se fazendo-nos 
saudações afetivas e dando-se a conhecer como o cacique Bogotá. Doutra feita, convidados a 
comparecer aos trabalhos de desobsessão do Centro Espírita A. U., de Curitiba, chegamos a 
assustar-nos na entrada, com o espírito de um avantajado índio Tupinambá, o dorso nu e 
carregado de penduricalhos de ossos, todo pintado de cores berrantes, com três penas vermelhas 
no cocar e munido de volumoso tacape, e que chefiava um grupo calculado de trinta silvícolas, 
postado em torno da casa. As entidades arruaceiras, cínicas e malfeitoras, que se aproximavam, a 
um breve sinal dado pelo chefe Tupinambá, eram escorraçadas a pontapés e a lanças de bambu 
com pontas de aço. Mas os espíritos benfeitores, os enfermos e obsessores, que chegavam 
acompanhados, eram introduzidos sob amistosa saudação do gigantesco Tupinambá. 

 

 

 PERGUNTA: Gostaríamos de uma justificação mais concreta quanto a essa 

deliberação excêntrica de espíritos elevados participarem das atividades da Umbanda sob 

o disfarce de "pais de segredo", e até interferindo nas falanges malfeitoras. 

 RAMATÍS: É evidente que nós também já fomos entidades malfeitoras, e que 

através do sofrimento e das vicissitudes humanas, convertemo-nos ao labor das linhas do 

Cristo! Isso também há de acontecer às atuais falanges de quimbandeiros entregues ao 

serviço da magia negra, que no futuro descerão à Terra para a prática do bem. Porventura, 

Jesus não foi o Príncipe de Luz, que deixou o Paraíso para habitar a Terra, viver entre as 

falanges de criaturas pecadoras? Sem dúvida, manifesto na Terra como um homem 

simples, filho de um carpinteiro, também era um "pai de segredo", um anjo disfarçado sob 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

131 

a vestimenta rude e compacta do ser humano, falando aos filhos do mundo numa 

linguagem compreensiva e objetiva. 

 Em vez de condenar os homens malfeitores ou atemorizá-los pela refulgência de sua 

luz sideral, o Amado Mestre preferiu habitar entre eles e fazê-los entender o convite para a 

sua própria Felicidade! Antes de impressioná-los por uma linguagem afetada ou científica, 

procurou ensiná-los através da singeleza das parábolas e de historietas simples, 

consolando-os pela força amorosa das bem-aventuranças do Sermão do Monte! 

 Certos de que só podemos modificar o próximo depois de conquistarmos sua 

amizade e confiança, muito antes de impormos as nossas virtudes, os "pais de segredo" 

logram afetos e simpatias incondicionais entre as falanges primitivas que participam ou 

comandam, para depois conduzi-Ias ao rumo de Jesus. Sem dúvida, é um esforço sacrificial 

incomum por parte desses iluminados espíritos do Alto, que se obrigam a reduzir sua cota 

de luz formosa para situá-la nos contornos grosseiros do seu "cascão primário". 

Advogados, engenheiros, médicos, sacerdotes, professores, magistrados, filósofos, 

cientistas, líderes e antigos instrutores espirituais comparecem junto dessas almas 

primárias, ajudando-as na sua ascese. Usam do mesmo linguajar e vivem os mesmos 

costumes primitivos dos companheiros, mas num treino hábil modificam-lhes o ritmo 

censurável condicionando-os para a vida superior! Como "pais de segredo", conhecem-lhes 

as manhas, as intenções diabólicas e os projetos vingativos, dissuadindo-os, 

cautelosamente, dos feitos malignos em troca de outros serviços benfeitores. 

 

 

 PERGUNTA: Alguns mentores espíritas acham absurdo essa infiltração de 

espíritos de luz imiscuindo-se nas atividades negativas das falanges negras! 

 RAMATÍS: Porventura, os médiuns espíritas negam-se a dar passes nas 

prostitutas, socorrer os alcoólatras ou transviados, só porque são pecadores? Os 

protestantes, as freiras e os padres generosos assistem viciados, delinqüentes, maconheiros, 

aberrativos sexuais e outros infelizes, nivelando-se ao seu mundo torpe e perturbado, com o 

fito de ajudá-los na salvação da alma! Aliás, o próprio Jesus, não só baixou até junto dos 

homens terrenos, como ainda conviveu com publicanos, mulheres de má fama, pecadores 

malcriados e criaturas marginais, a fim de melhor conhecer-lhes os problemas aflitivos e 

censuráveis. 

 

 

 PERGUNTA: Cremos que o feitiço, que é o principal objetivo de combate por 

parte da Umbanda, só resulta do trabalho pernicioso das falanges quimbandeiras e sob o 

controle dos negros. Não é assim? 

 RAMATÍS: Porventura, só os negros praticam o mal? Quem já produziu tantos 

males na Terra como Atila, Gengis-Can, Tamerlão ou Hitler, embora fossem brancos e 

nascidos no seio da civilização? 

 Em verdade, toda criatura que deseja o mal a outrem, quer o faça pelo pensamento, 

pela palavra ou através de objetos imantados de maus fluidos, é sempre um feiticeiro, um 

quimbandeiro ou um mago negro; enfim, um agente do mal a semear prejuízos alheios. O 

feitiço compreende todo o prejuízo ou mal praticado contra o nosso próximo. As histórias e 

as lendas do mundo são unânimes em afirmar que o autor do feitiço sempre sofre o 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

132 

inevitável choque de retorno do próprio mal que pratica ou manda fazer. Quem não paga na 

mesma existência o malefício alheio, há de sofrer no futuro o retorno violento da carga 

deletéria, que projetou e castiga o seu autor, justificando o velho aforismo de que "o feitiço 

sempre volta-se contra o feiticeiro". 

 

 

 PERGUNTA: A maioria dos cardecistas não acredita em feitiço! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Feitiço é somente um vocábulo de origem da raça negra e da 

magia oriental, que exprime genericamente a prática do mal. O feiticeiro é a criatura que 

prejudica o próximo; não importa de que forma, nem a sua raça ou cor! 

 Obviamente, se os espíritas não crêem no feitiço, eles também não poderiam crer no 

mal. É certo que o termo feitiço ficou sendo mais conhecido no Ocidente como a prática 

maligna feita através de objetos, resíduos humanos ou de animais, nos quais os magos 

negros mobilizam forças destrutivas e violentas do mundo oculto em desfavor do próximo. 

Mas, porventura, também não deveriam ser cognominados de "feiticeiros brancos" os 

homens que conseguiram dominar a energia oculta e poderosa da bomba atômica, e com 

ela, jogada de um avião, assassinaram milhares de criaturas no Japão?  

 É indubitável que eles também se apossaram de uma força violenta e destruidora do 

Invisível, mas a empregaram maleficamente contra as criaturas humanas, ficando, portanto, 

enquadrados, também, na lei moral contida no aforismo de que "o feitiço sempre volta-se 

contra o feiticeiro". 

 

 

 PERGUNTA:  Então há fundamento de existir o feitiço, quando uma espécie 

de "azar" penetra em nossa vida e as coisas, dia a dia, vão de mal a pior? 

 RAMATÍS: Realmente, muitas vezes, o azar penetra no seio de uma família 

devido à carga do feitiço feita por algum desafeto ou invejoso encarnado, embora a maioria 

desses "encantamentos" ou "feitiços" seja mais propriamente iniciativa dos espíritos 

desencarnados. Quando os espíritos trevosos não podem atuar diretamente sobre os 

encarnados, por questões de defesa ou proteção, eles tentam mobilizar as forças agressivas 

da Natureza e recorrem aos magos negros da Terra, que fazem os preparos especiais de 

objetos e outros elementos adequados. Assim, inexplicavelmente, cai enfermo o chefe da 

casa, a família se desorienta, as crianças sofrem acidentes freqüentes, a esposa se 

acabrunha no excesso de trabalho, perdem-se objetos valiosos, enguiçam aparelhos 

domésticos, quebra-se facilmente a louça da casa, adoecem as aves e os animais, os 

negócios vão mal, o dinheiro some-se nos imprevistos de uma onda contínua de 

vicissitudes e "azar"! 

 No entanto, é preciso não generalizar, pois os acontecimentos infelizes também são 

fruto de resgates cármicos e de negligências ou imprudências humanas. Ademais, os 

familiares de um lar, às vezes recebem de retorno os próprios fluidos de inveja, ciúme, 

cobiça, desforra ou maledicência gerados imprudentemente contra outras criaturas. Muita 

gente produz fluidos enfeitiçantes nas conversas mais fúteis e pelo julgamento precipitado 

do próximo; a cólera, a inconformação da boa sorte alheia, a frustração de noivado ou 

casamento, a perda em maus negócios, a impossibilidade de lograr uma promoção, a 

preterição do colega, as melhores notas escolares do filho do vizinho, tudo isso pode ser a 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

133 

fonte produtora de maus fluidos! E a carga fluídica nutrida na imprudência de pensar e 

falar mal, incorpora novas energias destrutivas ao longo de sua ação em direção ao alvo 

visado donde retorna ainda mais eriçada para a descarga-terra na própria fonte que a 

emitiu! 

 Nesse "auto-enfeitiçamento", as pessoas invejosos, ciumentas, ambiciosas, 

irascíveis, despeitadas, maledicentes e insatisfeitas, são verdadeiras usinas produtoras de 

fluidos daninhos, espécie de depósitos de carga negativa e violenta à disposição dos magos 

negros para reforçarem os seus trabalhos de feitiçaria. Há criaturas, cuja visita a um lar 

tranqüilo deixam perturbações de sua presença, em face da aura de influência negativa, 

porque vivem emitindo e recebendo fluidos perniciosos pelo seu descontrole mental. 

Espécie de estações emissoras e receptoras nocivas, elas espalham emanações 

perturbadoras em torno de si; e às vezes, chegam a causar estados enfermiços em vegetais, 

aves e até animais, inclusive produzem o tradicional "quebranto" nos recém-nascidos, que 

depois requer o "benzimento" ou o "passe" fluídico para dispersar a carga molesta. 

 

 

 PERGUNTA: Alegam os espíritas que a boa conduta e os pensamentos 

elevados bastam para livrar o homem da presença de espíritos inferiores, sem 

necessidade de mobilizar recursos tão prosaicos do mundo material, como é habitual nas 

práticas de Umbanda. 

 RAMATÍS: De acordo com a matemática divina da criação, cada coisa tem a 

sua lei e o seu lugar, seja no mundo físico ou espiritual. Assim como não é possível 

transportar pedras em carrinhos de papelão, nem abrir pedreiras com alavancas de papel, os 

espíritos de alta vibração sideral também não podem atuar e interferir nas zonas de fluidos 

pegajosos e agressivos do mundo inferior. Há trabalhos de magia concretizados em níveis 

astrais tão densos e baixos, que são impermeáveis às mais heróicas e vigorosas operações 

de desmancho procedidas pelos filhos de Umbanda. Ali, nenhum poder mental, por mais 

sublime e vigoroso, conseguirá desintegrar as massas fluídicas condensadas e focalizadas 

na direção de um lar ou de uma família enfeitiçada. 

 Em tais ocasiões, só a interferência direta pela contextura de espíritos primários e 

sob o comando de chefe experiente e decidido, pode minar as bases fluídicas da magia 

negra destrutiva! 

 

 

 PERGUNTA: Quais as deficiências atuais da Umbanda, para ela enquadrar-

se definitivamente no seu objetivo mediúnico e doutrinário? 

 RAMATÍS: Alhures, já explicamos que a Umbanda ainda ressente-se de uma 

codificação ou seleção definitiva de seus valores autênticos, dependendo de estudos, 

pesquisas, debates, teses e simpósios entre os principais mentores, chefes e responsáveis 

por todos os terreiros do Brasil. Também seria conveniente definir-se a posição da 

Umbanda, cada vez mais ocidentalizada pela penetração incessante de brancos, em 

contraste com os trabalhos tipo "candomblé", de culto deliberadamente primitivo e 

fetichista, fundamentado nas danças histéricas do mediunismo do negro africano!  

 Há que se fixar regras, cerimônias e métodos de trabalhos imprescindíveis à 

característica fundamental de Umbanda, como ambiente simpático à livre manifestação dos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

134 

pretos e caboclos, mas dispensando-se tanto quanto possível o uso exagerado de apetrechos 

inúteis e até ridículos no serviço mediúnico e de magia. Justifica-se, também, a 

padronização das vestimentas dos cavalos e cambonos em sua cor branca, mas visando 

principalmente a higiene, a simplicidade, em vez da fascinação de paramentos eclesiásticos 

e que podem culminar na imprudência do luxo e do fausto! Cremos que também seria 

benéfico para a Umbanda fixar em definitivo o santo católico que melhor se afinize às 

características peculiares de cada orixá africano no comando das sete linhas e suas 

respectivas falanges. De acordo com o fetichismo primário africano, os orixás chefiam as 

forças da Natureza e constituem a interminável escala hierárquica de entidades mesclando-

se com a vida espiritual e física do negro. (29) 

 
 (29) N. de E. G.: Provavelmente, Ramatís refere-se à conveniência de uniformizar o 
paraninfo dos santos católicos às próprias linhas de Umbanda, pois há diferença de similitude 
entre esse batismo adotado no Norte e no Sul do pais. Enquanto Oxalá, Ogum, Oxossi e Yemanjá 
são representados na Bahia, respectivamente, por Senhor do Bonfim, Santo António, São Jorge e 
Nossa Senhora do Rosário, a similitude carioca prefere Zambi ou Deus para Oxalá, São Jorge 
para Ogum, São Sebastião para Oxossi e Nossa Senhora da Conceição para Yemanjá.  
 

 Finalmente, Umbanda pode ser aspiração ou manifestação religiosa de um estado 

evolutivo do vosso povo, mas perfeitamente compatível com o atual foro de civilização, 

sem as excentricidades dos batuques primitivos e da gritaria histérica até madrugada. Não é 

prova de fidelidade nem demonstração de espírito sacrificial, o homem participar de ritos e 

cantarias prolongadas que perturbam a vivência comum dos demais seres, pois a Igreja 

Católica e o Protestantismo também praticam suas liturgias em horas e dias que jamais 

despertam protestos ou censuras! Os negros africanos atravessavam a madrugada adentro 

condicionados aos ritos intermináveis e às danças histéricas, porque eles também 

dispunham totalmente do dia seguinte para a recuperação física através do sono 

prolongado. Mas o cidadão atual é um escravo do cronômetro e de mil obrigações diárias, 

que lhe exigem o repouso adequado para não malograr no sustento da família! 

 

 

 PERGUNTA: O que se entende pelo uso exagerado do arsenal de Umbanda? 

 RAMATÍS: Justifica-se, nas práticas devocionais de Umbanda, o uso de certo 

arsenal de objetos e coisas imprescindíveis, para o seu culto fundamental de magia, 

principalmente quando se trata de autênticos trabalhos de "desmancho" ou de "demanda" 

com as falanges primitivas do Além! Mas pode ser dispensável a cerimônia exaustiva, o 

excesso de material fetichista e a multiplicidade de pontos riscados, quando os pretos-

velhos e caboclos comparecem aos terreiros apenas com a finalidade de "conversar", 

consolar. ou receitar junto aos filhos do terreiro (30)! Umbanda também pode ser "festa 

espiritual" de congraçamento entre os filhos menores e maiores, entre velhos adversários e 

novos amigos! 

 
 (30) N. de E. G.: Cremos que Ramatís tem razão, pois há trabalhos em que os seus 
aficionados puxam dezenas de pontos cantados e povoam o assoalho de pontos riscados, 
acendem dezenas de velas por todos os cantos do terreiro sob rituais longos e cansativos, 
movimentam paus e pedras, enquanto os caboclos e pretos-velhos "baixam" apenas para um 
"reco-reco", ou prosa afetuosa com os filhos. Ademais, ainda persiste na mente da maioria dos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

135 

umbandistas, que cumprir a "Lei de Umbanda" é penetrar noite a dentro ao som dos atabaques e 
tambores, palmas, sapateado e o clamor do vozerio que perturba a vizinhança.  
 

 Nesse caso, basta manter-se as características próprias do ambiente eletivo a pretos 

e caboclos, com os pontos cantados tão significativos e às vezes comoventes e saudosos; a 

veste branca e limpa, as sandálias exclusivas do trabalho mediúnico, pois é sempre de boa 

ética espiritual os médiuns cardecistas ou cavalos de Umbanda atenderem os consulentes 

depois do asseio do corpo e das vestes, deixando no limiar do centro ou do terreiro o traje 

empoeirado e suarento das atividades cotidianas, quase sempre impregnados de resíduos 

nocivos, substâncias químicas, fluidos e radiações inferiores. Em tal caso, também 

justifica-se a defumação, mas de odor agradável, principalmente derivada de incenso, mirra 

e benjoim, proporcionando aos presentes um estado de espírito propício aos bons 

pensamentos e melhores emoções. Sem dúvida, Umbanda não é Cardecismo, e, por isso, 

não pode prescindir da imagem ou figura de Oxalá e dos principais santos representativos 

dos orixás da tradição africana. 

 Mas considerando-se que a liturgia tem por função precípua dinamizar o psiquismo 

humano das criaturas ainda incipientes da sua realidade espiritual, Umbanda pode ser um 

culto agradável e elevado, sob disciplinado intercâmbio mediúnico, eliminando-se as 

excrescências tolas e superstições primitivas, o que é próprio de certos cavalos preocupados 

em impressionar o público com ritos excêntricos e acontecimentos enigmáticos! 

 

 

 PERGUNTA: Explicam-nos alguns líderes umbandistas que a Umbanda foi 

corporificada no Brasil com a finalidade exclusiva de combater a magia negra, ou 

Quimbanda! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Como tudo evolui no mundo, mesmo as expressões inferiores de 

qualquer atividade humana, então os ritos, processos e apetrechos primitivos de magia 

negra ou branca, também se tornam cada vez mais obsoletos e ineficientes como 

condensadores ou acumuladores de forças no enfeitiçamento. O invólucro exterior e 

supersticioso da magia enfraquece-se ante o progresso científico que higieniza a mente 

humana e revela à luz do dia o que anteriormente era enigmático e crendice. Na verdade, 

assim como a Astronomia deriva-se da Astrologia, a Ciência também descende da Magia, 

por cujo motivo, o feitiço moderniza-se e perde o seu aspecto tradicionalmente misterioso. 

Diríamos que ele desmaterializa-se ou mais se astraliza, à medida que os cientistas 

penetram no campo energético do mundo oculto e vencem a letargia da matéria. 

 Conforme o programa elaborado pela Administração Sideral há muitos milênios, 

cada coisa é substituída ou modificada no devido tempo do seu progresso natural ou desuso 

comum. Assim, à medida que desaparecem dos terreiros os legítimos "pais de santo" ou 

velhos "babalaôs" africanos, resultando a queda do regime de segurança da magia autêntica 

na "demanda" e no "desmancho", também se debilita a própria arte da magia negra pelo 

enfraquecimento do ritual de tradição. Os brancos que ingressam na Umbanda, além de 

incipientes e ignorantes dos princípios fundamentais da magia africana, são verdadeiros 

necessitados de socorro e proteção dos pretos-velhos e caboclos. Eles ficam hesitantes na 

presença dos inúmeros objetos do rito africano, temerosos diante da multiplicidade de 

pontos cantados e riscados, otimistas diante dos banhos de descarga fluídica e terapêuticos, 

mas surpresos em face do enigma da função e do uso de charutos, pitas, marafas ou 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

136 

marambaias pelos pretos e caboclos! No entanto, a humildade e renúncia do preto, crioulo 

ou mulato, leva-os a entregar o cetro de comando aos brancos na direção do terreiro, 

convictos de que eles são mais competentes e sábios! Mas os brancos não penetram 

facilmente no encadeamento "científico" da magia processada pelos "pais de terreiro", os 

quais foram magos poderosos e geniais alquimistas no passado! Então, raros conhecem o 

efeito dos minerais que compõem as pembas autênticas, e reproduzem os pontos riscados 

em formas luminosas no plano astral; o potencial de energia do éter-físico, que eclode 

durante a queima do fumo pelos pretos-velhos e caboclos, ou a vigorosa eclosão de forças 

liberadas pelo fogo na pólvora, as quais exterminam lençóis de bacilos, miasmas e larvas 

astralinas que infectam os ambientes perturbados ou vampirizam o perispírito dos 

enfeitiçados. 

 Obviamente, se a Umbanda tivesse sido corporificada pelo Alto com a finalidade 

exclusiva de combater a magia negra, ela também deixaria de existir, assim que se 

enfraquecesse ou fosse extinta a bruxaria. No entanto, ela é de finalidade mais ampla, 

atendendo às diversas modalidades de ascensão e esclarecimento espiritual dos seus 

profitentes. 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a outra importante finalidade de Umbanda, além de 

combater a magia negra? 

 RAMATÍS: Enquanto o Cardecismo restringe os fenômenos mediúnicos em 

sua manifestação propriamente física, a Umbanda deve assegurar plena liberdade de ação 

dos espíritos comunicantes sobre os cavalos, os quais estão amparados pela defesa dos 

pretos e caboclos, que escorraçam as entidades mal-intencionadas. O terreiro significa, na 

realidade, a "mucamba" do preto e a "choça" do bugre, em que eles podem dar vazão à sua 

alegria, manter suas tradições primitivas, crenças religiosas e manifestações de acordo com 

suas idiossincrasias. É óbvio que o caipira sente-se mais à vontade na casa do amigo pobre, 

do que sobre as poltronas de veludo do palácio do rico moderno! 

 

 

 PERGUNTA: Mas não é desaconselhável o entretenimento deliberado com 

espíritos inferiores, como acontece nos trabalhos de terreiros, cujo perigo Allan Kardec 

tanto adverte nas suas obras doutrinárias? 

 RAMATÍS: Malgrado os espíritos de africanos, pretos ex-escravos, mulatos, 

crioulos, bugres e caboclos sertanejos, apesar de sua sinceridade, franqueza, ternura, 

humildade e devotamento serem entidades primitivas ou inferiores, se por esse motivo 

devemos evitar quaisquer relações espirituais com eles, também seria razoável indagarmos 

qual é o grau de nossa inferioridade, comparado à categoria sublime dos espíritos mentores 

que não temem contato conosco! 

 Sabemos que Jesus não manifestou qualquer temor de renascer na Terra e viver 

entre os terrícolas inferiores, que devoravam vísceras sangrentas e bebiam sangue na forma 

de chouriços, adoravam ídolos festejados com sacrifícios humanos, prostituíam as filhas do 

próximo, roubavam os bens alheios, traíam amigos devotados, massacravam os mais 

fracos, marchavam para a morte cantando hinos guerreiros e defendendo pedaços de panos 

coloridos, elegiam-se para o comando político explorando os mais tolos! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

137 

 Evidentemente, convém temermos as relações inferiores com o mundo oculto, caso 

também sejamos de má qualidade espiritual, pois de acordo com a lei de que "os 

semelhantes atraem os semelhantes", assim seremos correspondidos.  

 

 

 PERGUNTA: Mas estaremos equivocados assinalando no seio da Umbanda 

práticas mediúnicas ridículas, ritos repulsivos e obrigações supersticiosas? 

 RAMATÍS: A Umbanda é um terreno fértil onde a livre semeadura permite 

terminar toda espécie de semente ali colocada. Não há dúvida, de que as primeiras flores 

desabrochadas abrigavam alguns insetos daninhos e os primeiros frutos gerados 

mostraram-se um tanto mirrados pela avidez vampírica de algumas parasitas. Mas o terreno 

é seivoso e benfeitor, caldeado pela avançada intuição da raça negra, o qual só requer bom 

trato, experimentos sadios e a separação do joio e do trigo por parte dos lavradores 

inteligentes e criteriosos. Então a laranjeira brava pode transformar-se em fruto sazonado e 

a rosa silvestre na flor civilizada! Tudo depende de paciência, devotamento, renúncia, 

generosidade e serviço heróico sob a égide do Cristo! 

 Ademais, a Umbanda é denominador cármico de reajuste espiritual, ou ensejo de 

correção entre muitos brancos endividados há séculos com os pretos e bugres! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis explicar-nos melhor tal acontecimento? 

 RAMATÍS: O astral em torno do Brasil está povoado de bugres e pretos, que 

desencarnaram sob o regime de exploração e sofrimento desde os primeiros tempos da 

formação colonial; suas almas ainda se mostram entonteci das e aparvalhadas no mundo 

espiritual. Por isso, elas se movimentam no limiar da crosta terráquea em atividades 

infantis e de vinditas, promovendo conflitos belicosos e tão apegadas aos cultos fetichistas 

e primitivos, que chegam a confundir a vida espiritual com a encarnada. 

 Em princípios de 1531, as caravelas de Martim Afonso de Sousa já traziam escravos 

para a Bahia oriundos de Moçambique, São Tomé, Angola, Bengala, da Costa de Mina, do 

Congo e outras regiões africanas. Conforme estatísticas oficiais, dois séculos mais tarde já 

existiam no Brasil perto de dois milhões de escravos! Embora a imigração de milhões de 

africanos para o Brasil e outros países obedecesse aos imperativos da Lei Cármica de 

reajuste de inúmeras entidades fracassadas na civilização lembremos que o próprio Jesus 

advertiu: "O escândalo é necessário, mas ai de quem provocar o escândalo!" 

 Em conseqüência, a culpa de tal carga espiritual primitiva, rebelde e desagradável, 

ainda aderida ao astral brasileiro, cabe aos brancos, que na condição de senhores de 

fazendas, capitães de mato e de navios negreiros, comerciantes de escravos e capatazes 

perversos, depois de frustrados na tentativa de escravizar o bugre indomável, foram caçar 

os negros africanos na sua moradia natural. 

 Em seguida, dividiram-lhes as famílias como se vende o gado em leilão, jungiram-

nos ao eito do cativeiro e os exploraram como matéria-prima viva até a última gota de suor 

sob a chibata corretiva. No entanto, muitos desses brancos comprometidos com a 

escravidão infamante no Brasil, hoje compartilham de trabalhos espiritistas, rosacrucianos, 

esotéricos, teosofistas e alguns até de Umbanda, mas pretendem escorraçar os negros e os 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

138 

bugres, condenando-lhes a linguagem truncada, os trejeitos primitivos, as crendices e o 

infantilismo espiritual! 

 Malgrado haverem cometido atos tão vis perante a Lei Espiritual, acreditam que 

poderão livrar-se folgadamente de suas vítimas. pregressas por ignorá-las ou evitá-las. Os 

brancos mais presunçosos ainda exigem que os bugres espoliados em suas terras e os 

negros castigados no tronco, limpem seus pés na soleira das "portas civilizadas", atirem 

fora arcos, flechas, pitos, patuás, balangandãs e "falem direito", completamente libertos de 

crendices e superstições próprias de sua natureza primária, a qual ainda foi violentada pelo 

tráfego infamante da escravidão! 

 Mas como a Lei Espiritual não se degrada pelos caprichos humanos, e o Pai não 

pretende perder uma só de suas ovelhas, a Umbanda significa o ensejo abençoado para 

muitos brancos compensarem suas dívidas pretéritas, no contato afetivo e respeitoso com as 

próprias vítimas de ontem. Quantas vezes, o senhor de engenho, capitão de mato ou de 

navio negreiro, capataz endurecido ou comerciante de carne negra, hoje movimentam-se 

pelos terreiros com o pito de barro e a cuia de marafa, enquanto transmitem aos filhos de 

Umbanda as recomendações amorosas, os conselhos ou as "mandingas" consoladoras do 

próprio preto que eles judiaram no passado? 

 Eis o motivo por que a Umbanda evolui e converge para a estrutura de uma 

avançada doutrina capaz de satisfazer o sentimento intuitivo e religioso dos brasileiros, 

apesar das confusões, dissensões, práticas fetichistas e atividades mercenárias de certos 

adeptos inescrupulosos. 

 

 

 PERGUNTA: Mas por que, além dos bugres e escravos, também atuam no 

astral brasileiro diversas falanges primitivas de negros legítimos de Angola, Bengala, 

Moçambique, da Costa e do Congo, conforme se verifica nos terreiros de Umbanda? 

 RAMATÍS: Os milhões de negros arrancados brutalmente da vida primitiva e 

espontânea das florestas africanas, quando foram trazidos para o cativeiro, também 

atraíram para o astral brasileiro os parentes, amigos e companheiros da mesma índole e cor, 

que impelidos pela fúria vingativa tentaram toda sorte de desforras contra os brancos 

algozes! (31) 

 
 (31) N. do Médium: Embora a notícia possa carecer de fundamento, explicou-nos o espírito 
de Tio Jeremias, pai de terreiro, que após longo tempo no astral brasileiro, as falanges africanas 
conseguiram assenhorear-se das energias do mundo oculto e de algum elemental do fogo, 
provocando algumas catástrofes contra os brancos, nas quais figuram, ultimamente, a explosão do 
"Almirante Saldanha" e a tragédia do Caju. 
 

 No entanto, graças aos próprios negros envelhecidos no eito da escravidão brasileira 

e submissos aos ensinos do Cristo-Jesus, o louvado Oxalá, eles puderam atenuar a fúria 

vingativa dos próprios companheiros de raça, revoltados contra os brancos. Os pretos-

velhos, em sua ternura, humildade e renúncia, não só amenizaram a ofensiva destruidora 

dos companheiros vingativos, como ainda conseguiram aliciar muitas falanges rebeldes 

para o serviço ú til e protetor da Umbanda, conforme se verifica nos bons terreiros. O 

compromisso cármico do povo brasileiro e americano, para com os silvícolas espoliados 

em seus bens terrenos e os negros caçados como animais nas florestas africanas, não será 

saldado em troca de concessões fraternas ou facécias de cultura civilizada, mas se trata de 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

139 

um ônus severo, que requer muita renúncia, paciência e boa vontade! Os negros africanos 

foram chamados prematuramente à civilização dos brancos, por isso o problema exige 

solução amistosa e sensata, no próprio mecanismo das reencarnações. 

 Os pioneiros americanos roubaram as terras dos peles-vermelhas e mataram-lhes os 

descendentes, mas a Lei Cármica fez as vítimas encarnarem-se no seio da própria 

civilização. Entretanto, em face do seu primarismo espiritual e temperamento belicoso e 

indomável, os espíritos dos peles-vermelhas desajustam-se no seio das metrópoles e 

pretendem viver existência igual à que cultuavam outrora nas planícies sem fim. Disso, 

resulta o aparecimento dos "gangsters", que pesam incomodamente no seio civilizado e 

ainda se transformam no opróbrio dos seus antigos perseguidores. Da mesma forma, o 

vosso país enfrenta inúmeros problemas decorrentes do primarismo mental e da excêntrica 

moral de muitos de nossos irmãos silvícolas e remanescentes da África, que, espoliados no 

passado, hoje vivem ombro a ombro convosco na exótica configuração de civilizado! Por 

isso, o futebol, o rádio e a televisão brasileiros têm feito mais benefício pelo negro do que 

os próprios educadores brancos! 

 

 

 PERGUNTA: Há quem diga que a Umbanda é um degrau primário para a 

admissão ao Espiritismo cardecista. Que dizeis? 

 RAMATÍS: Nesse caso, o Espiritismo também poderia ser um degrau 

antecipado de alguma doutrina ou filosofia espiritualista, principalmente a Yoga, que além 

de expressar-se positivamente acima de qualquer manifestação sectária ou doutrinária 

religiosa, ainda desenvolve o espírito do homem e o emancipa através dos caminhos 

disciplinados da Raja e da Gnani Yoga. Aliás, os yogas jamais apregoam o universalismo 

de sua doutrina, como fazem certas doutrinas espiritualistas, quando ao mesmo tempo elas 

movimentam campanhas de críticas e combates a outras seitas irmãs! 

 Obediente ao próprio esquema traçado pelo Alto, a Umbanda evolui, dia a dia, no 

sentido de tomar-se a cobertura religiosa ao sentimento devocional e religioso do povo 

brasileiro, enquanto ainda o esclarece pelos ensinamentos avançados da Lei do Carma e da 

Reencarnação! "O brasileiro ainda conserva desde o berço de sua raça a tendência fraterna 

e afetiva das três raças que lhe cimentam a formação do seu temperamento e constituição 

psicológica. Do negro, ele herdou a resignação, a ingenuidade e a paciência; do silvícola, o 

senso de independência, intrepidez e a boa fé; do português, a simplicidade comunicativa e 

alvissareira. Nele imprimiu-se um tipo de sangue quente e versátil, no qual circulam tanto 

as virtudes excepcionais, quanto os pecados extremos, mas, louvavelmente, em curso para 

a predominância de um caráter de espírito superior. E esse caldeamento heterogêneo ou 

mistura, que poderia sacrificar a qualidade dos seus caracteres originais, terminou por 

avivar o psiquismo do brasileiro, despertando-lhe uma agudeza espiritual incomum e em 

condições de sintonizá-lo facilmente à vida do mundo oculto. Consolida-se, então, uma 

raça possuidora de diversos valores étnicos de natureza espiritual benfeitora e que o 

Espiritismo e a Umbanda catalisam, pouco a pouco, para os grandes desideratos da 

Fraternidade entre os povos da Terra." (32) 

 
 (32) Trecho extraído da obra "Elucidações do Além", sob a. recomendação de Ramatís, o 
seu autor espiritual.  
 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

140 

 Jamais o brasileiro poderia viver à distância de um rito, uma cerimônia ou contato 

com espíritos desencarnados, o que justifica tanto a mesa espírita como os terreiros de 

Umbanda. O brasileiro ateu é uma anomalia psicológica, um caso de tratamento 

psicoterápico, pois ele é a semente destinada a germinar a sétima raça-mãe espiritual da 

Terra. Daí o motivo porque a Umbanda, através do "élan" ou "denominador psíquico", que 

é o preto-velho, conseguiu realizar a curto prazo a confraternização positiva e in:" 

condicional de várias raças sob o mesmo credo, coisa que jamais pôde fazer até o momento 

qualquer outra doutrina, filosofia ou sistema político do mundo. Ela conseguiu aliciar sob a 

mesma bandeira, negros, poloneses, italianos, sírios, árabes, portugueses, russos, espanhóis, 

alemães, japoneses e judeus, os quais se comovem e se tornam verdadeiras crianças 

temerosas diante do preto-velho "sabido" e do caboclo amigo, mas rude! 

 

 

 PERGUNTA: Mas à medida que a Umbanda libera-se dos ritos, apetrechos e 

fetichismo herdados dos africanos, ela não poderia convergir diretamente para o gênero 

mediúnico da mesa cardecista? 

 RAMATÍS: Embora a Umbanda e o Espiritismo sejam doutrinas dignas do 

mesmo louvor espiritual e convirjam para o mesmo objetivo de libertar o espírito humano 

das ilusões da carne, elas variam quanto às suas práticas doutrinárias. 

 O Espiritismo deve manter-se irredutível na sua linhagem iniciática, rejeitando e 

proibindo, em seu seio, idolatrias, cultos excêntricos, cerimônias, promessas, cantorias, 

fetiches, obrigações religiosas, paramentos e crendices mitológicas, simbolismos e 

hierarquias sacerdotais, pois é a "fonte" desobstruída para atender as criaturas que 

ultrapassam a fase idólatra e fetichista do mundo profano. Mas a Umbanda obedece a outro 

esquema de atividade traçado pela Administração Sideral, pois é realmente uma escola 

doutrinária com apetrechos de culto e tradições primitivas, destinada a auxiliar os seus 

adeptos a dinamizarem as suas energias espirituais firmando o pensamento e a emoção no 

processo litúrgico e nas configurações exotéricas. Mas à medida que os umbandistas 

evoluem no intercâmbio afetivo com os pretos-velhos e caboclos, os seus apetrechos de uso 

e estudo religioso também apuram-se e substituem-se por outros mais sensatos e modernos, 

assim como os alunos primários antigamente usavam lousas e giz para fazer suas lições, e, 

modernamente, servem-se de blocos de papel e eficientes canetas-tinteiro! 

 A Umbanda não evolui, nem tende diretamente para tornar-se puro cardecismo, 

porque os apetrechos, ritos, fetiches, as tradições e a liberdade fenomênica no intercâmbio 

mediúnico incondicional com os pretos e caboclos, que lhe constituem o fundamento 

doutrinário, não devem ser cultuados pelos espíritas cardecistas. Obviamente, são passíveis 

de censuras os cardecistas que exigem a Umbanda liberta de fetichismo, cultos, rituais e 

práticas de magia, assim como os umbandistas que pretendam acender velas e riscar pontos 

nas mesas espíritas! Que o Espiritismo siga o seu rumo orientado pelo bom senso e a lógica 

de Allan Kardec, e a Umbanda marche para a libertação espiritual dos seus adeptos dentro 

do próprio condicionamento fetichista!  

 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

141 

 PERGUNTA: Mas a Umbanda parece derivar-se cada vez mais para o 

gênero de consultas, receituários, limpeza fluídica, desobsessão e doutrinações tão 

familiares nos trabalhos espiritistas, parecendo-nos cada vez mais distanciada do campo 

da magia. 

 RAMATÍS: Um dos principais fundamentos da Umbanda é manter o ambiente 

eletivo para os pretos e caboclos comunicarem-se à vontade, na sua vivência regionalista, 

no seu linguajar pitoresco e truncado, plasmando-se através dos cavalos sem quaisquer 

constrangimentos e na sua forma característica. 

 Já explicamos que a magia africana enfraquece-se dia a dia, nos terreiros, ante o 

desaparecimento do babalaô ou pai de santo africano autêntico, o qual sabia potencializar o 

eterismo físico e químico dos objetos e das coisas, transformando-os em condensadores e 

acumuladores de forças, enquanto firmava os seus trabalhos de defesa e desmancho no 

controle das energias da Natureza. Ademais, o tradicional desenvolvimento mediúnico e 

iniciático que se procedia antigamente nos trabalhos africanistas e hoje só é viável nos 

"candomblés", revitalizava o duplo-etérico e despertava os chacras principais dos cavalos, 

proporcionando a incorporação sonambúlica dos pais de terreiro, os quais então podiam 

corrigir e sanar qualquer dificuldade ou equívoco surgido no ritual e na prática da magia. 

 Mas os brancos e os próprios crioulos, recém-chegados aos terreiros, que receberam 

a herança de ritos, apetrechos e processos magistas dos autênticos babalaôs e pais de santo 

do velho africanismo, agora mostram-se bisonhos e incipientes para dominar e controlar as 

forças da Natureza. Eles então recorrem a artificialidades de amuletos, patuás, emblemas, 

fetiches, imagens, guias de contas de vidro ou pitos de louça, ponteiros desimantados, 

pembas de calcário comum e desmineralizadas, plantas e ervas sem potencial magnético, 

diamba ou fumo lavado, defumadores de serragem vegetal, miçangas carnavalescas, pontos 

cantados sem força mantrânica e riscados sem a grafia iniciática, além das invocações 

irregulares de falanges. Embora diversos objetos e coisas encontradas no comércio comum 

sirvam satisfatoriamente para o culto religioso de Umbanda, são completamente inócuos 

quando usados no processo de magia. 

 

 

 PERGUNTA: Que significam os "pontos riscados"? 

 RAMATÍS: Os pontos riscados são verdadeiros códigos registrados na 

"Confraria de Umbanda", sediada no mundo espiritual. Eles identificam poderes, 

responsabilidades de espíritos, tipos de atividade e os vínculos iniciáticos das falanges. 

Quando são traçados com pembas vulgares e sem conhecimento de causa, não projetam sua 

grafia luminosa no astral e não passam de rabiscos inócuos, alvos do riso e da mordacidade 

dos espíritos galhofeiros. Seria preferível que os cavalos de Umbanda elaborassem um 

curso disciplinado para o conhecimento da magia "etéreo-física", investigando a topografia 

e a função dos pontos autênticos riscados e cantados, para traçá-los certos e antes de tateá-

los incoerentemente, na espera do milagre da revelação mediúnica inesperada! 

 

 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

142 

 PERGUNTA: Há fundamento de que os banhos de ervas funcionam como 

descargas de fluidos ruins ou podem acelerar o desenvolvimento da mediunidade nos 

terreiros? 

 RAMATÍS: As ervas para os banhos de descarga fluídica, curativos ou 

desenvolvedores, são eficientes quando receitadas de acordo com o tipo planetário da 

pessoa necessitada e desde que sejam colhidas sob a influência astrológica e lunar 

favoráveis. As ervas prenhes de seiva vegetal também estão saturadas de vigoroso potencial 

magnético, por cujo motivo produzem efeitos miraculosos, eliminando os fluidos 

perniciosos aderidos ao perispírito e curando as piores enfermidades. Existe na seiva 

vegetal um "quantum" de eletricidade tão comum quanto a que se diz biológica e impregna 

o corpo humano, a qual provém da própria terra, pois é atraída e concentrada pelo duplo-

etérico, exsudando-se ou irradiando-se depois pela aura das plantas, dos animais, das aves e 

criaturas humanas. Conforme as influências astrológicas e a ação lunar, essa "eletrização" 

aumenta, diminui ou fica inativa nos duplos-etéricos das plantas. Em conseqüência, a 

colheita deve ser tão hábil e inteligente, que se possa aproveitar o máximo da energia 

"elétrica-vegetal" contida na espécie desejada. Assim, quando o enfermo ou necessitado 

tem a sorte de adquirir ervas supercarregadas de seiva e potencial eletro-magnético, para 

fazer seus banhos de descarga ou. terapêuticos, ele jamais deixa de obter bom proveito. 

Mas, se a colheita for efetuada sob o influxo astrológico e lunar negativo, não há dúvida, 

tais ervas não passam de inócuos "cadáveres vegetais"! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos uma idéia dessa influenciação astrológica e 

lunar na colheita de ervas? 

 RAMATÍS: Em face do nosso propósito de transmitir pelo médium uma obra 

minuciosa sobre o assunto, então, faremos rápida digressão para atender ao vosso pedido. 

Desde o tempo dos Essênios, sabia-se das propriedades das plantas no tratamento das 

doenças do corpo físico, do duplo-etérico e corpo astral, variando a sua força terapêutica, 

incidência etérica e psíquica, conforme a influência positiva ou negativa do seu astro 

governante. As plantas não só recebem a influência e a ação mais física ou vital do Sol e da 

Lua, correspondente à noite e ao dia, como absorvem e catalisam o magnetismo do planeta 

ascendente através do duplo-etérico ou matriz fundamental, existente entre o organismo 

físico e o perispírito. Certas plantas receitadas para o tratamento de enfermos nascidos sob 

a influência astrológica da Lua, devem ser colhidas antes do Sol nascer, a fim de 

conservarem o fluxo ou magnetismo lunar. Outras, no entanto, devem ser colhidas ao 

entardecer, porque precisam acumular maior potencial de energismo solar e raios 

infravermelhos. 

 Mas, geralmente, as plantas devem ser colhidas quando os planetas que as 

governam mantêm-se em seus signos ou domicílios; quando o Sol passa pelo signo do seu 

planeta regente, ou quando a Lua se acha em bom aspecto com o planeta governante. Esse 

potencial etérico ou magnético das plantas ainda recrudesce no seu efeito terapêutico ou de 

dissolvência fluídica, quando elas são colhidas em conformidade com a "hora astrológica" 

do planeta governante (33). Quando os banhos ou tisanas recomendados devem ser feitos 

das folhas das plantas, estas precisam ser colhidas no Crescente ou na Lua Cheia; mas, se a 

prescrição refere-se às raízes, então é o Minguante ou a Lua Nova o tempo indicado, pois a 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

143 

seiva sobe e desce conforme a ação do fluxo lunar. Há plantas que apresentam a cor, a 

configuração e certas peculiaridades do seu astro dominante, como é a camomila, 

margarida, o girassol e a laranja, que são astrologicamente solarianas. As plantas lunares 

são de aparência bizarra, predominando a cor branca, como a rosa branca e a açucena, mas 

pouco atrativas, isentas de cheiro, antiafrodisíacas e lembrando algo do "sabor do luar"! 

São leitosas, frias, de folhas redondas ou ovaladas, como a alface, o repolho, a couve; 

algumas são hipnóticas, evocando as noites de luar, como a papoula branca, que fornece os 

entorpecentes mais conhecidos, o ópio e a heroína. 

 
 (33) N. de Edson Guiraud: A hora astrológica pode ser conhecida pela tabela de 
nascimento e ocaso do Sol, comumente inserta no "Almanaque do Pensamento". Recomendamos, 
também, a obra "Medicina Oculta", da Livraria do Pensamento, a qual explana satisfatoriamente o 
assunto das influências planetárias sobre as plantas.  
 

 Por isso, enquanto a medicina acadêmica mostra-se confusa com o seu arsenal 

químico medicamentoso, as ervas fazem milagres, quando são colhidas sob a influência 

astrológica e lunar positiva e exata! 

 

 

 PERGUNTA: Ainda queríamos externar a nossa visceral antipatia pelo uso 

de cachaça, cerveja ou vinho nos terreiros, pois não admitimos que espíritos sem corpo 

ainda precisem de ingredientes que são nocivos e viciosos até para os encarnados! 

 RAMATÍS: Como para Deus nada existe de maligno ou pecaminoso, pois o 

equivoco e o vício são frutos das paixões humanas, Ele aperfeiçoa incessantemente as 

coisas da Natureza, os seres e o próprio espírito do homem! Tudo evolui por etapas 

sucessivas e no seu tempo justo, encaminhando-se para formas e estados cada vez mais 

perfeitos. 

 Obviamente, isso também acontece com a Umbanda, pois embora ela ocidentalize-

se, adquirindo louváveis foros de civilidade, nem por isso deve destruir ingratamente as 

práticas, ritos e costumes que herdou do africanismo. Cumpre-lhe higienizar e aperfeiçoar a 

herança generosa recebida, patrimônio constituído pelo experimento, fadiga, aspiração e 

heroísmo dos negros impelidos pelo sagrado direito de buscar a sua própria felicidade! Que 

poderia realizar a Umbanda, no Ocidente, sem o acervo febricitante e virginal das relações 

do homem primário com o mundo oculto? Quantos óbices o negro africano superou no seu 

intercâmbio mediúnico? Quantos fracassos e incertezas aqueles intrépidos sacerdotes e 

feiticeiros negros enfrentaram até exercer o seu comando disciplinado e proveitoso sobre os 

elementos da Natureza? 

 O jardineiro magnânimo e competente não destrói as plantas selvagens que 

repontam na sua seara, mas através do recurso da enxertia e do bom adubo, ele consegue 

transformá-las em espécimens delicados e benfeitores. Só as almas insignificantes e 

maldosas costumam fazer estatísticas dos pecados alheios e exigem a destruição das coisas 

imperfeitas! 

 Nos antigos ritos bárbaros das doutrinas e atividades africanistas, em que os 

sacerdotes e feiticeiros negros dominavam as forças da Natureza, os espíritos primitivos e 

elementares, convocados para potencializar as operações de magia primitiva, exigiam 

sangue de aves, animais e até de seres humanos, como a bebida mais comum, pois além de 

vitalizá-las no corpo astral muito rudimentar, ainda os favorecia num contato mais positivo 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

144 

com os encarnados! Atualmente, nos candomblés ou terreiros autenticamente africanos, os 

pretensos exus ou espíritos elementares ainda sugam o sangue de galos ou de outras aves, 

deixando-as completamente desvitalizadas ou "enxutas", numa fração de minuto! Os bifes 

sangrentos encontrados nas portas dos cemitérios ou nas encruzilhadas, ainda são oferendas 

remanescentes dos processos bárbaros da magia africana. Aliás, trata-se de uma prática 

bem ingênua e inofensiva, se a compararmos com o horripilante "despacho de sangueira", 

que atualmente os carniceiros praticam diariamente nos matadouros e charqueadas, 

trucidando animais para alimentar o cemitério da barriga dos civilizados! Mediante o 

fornecimento tão pródigo e por atacado do sangue palpitante e prenhe de fluido vital, os 

espíritos das sombras desinteressam-se de quaisquer ritos, negócios ou intercâmbios no 

campo da magia negra! Os próprios civilizados fornecem-lhes a fartura de éter-físico 

contido no sangue, e ainda o fazem sem exigências ou quaisquer obrigações secundárias! 

Graças ao progresso e aos eventos da ciência moderna que "eletroniza" matadouros e 

charqueadas, trucidando bois, carneiros, porcos e cavalos, assim como se fabricam 

comprimidos ou palitos, os espíritos vampiros gozam de imensa tranqüilidade com respeito 

à sua mórbida nutrição sanguinolenta! 

 Por isso, já demonstram excelente progresso espiritual as entidades que baixam nos 

terreiros e contentam-se com a marafa ou cachaça, marambaia ou cerveja, sangue de Cristo 

ou vinho tinto, lágrima de Yemanjá ou vinho branco, água de açúcar ou licor, espuma-do-

mar ou champanha, substituindo o sangue do velho barbarismo africano pelo sucedâneo da 

bebida dos civilizados! Ademais, os umbandistas esclarecidos sabem que os espíritos de 

alta estirpe sideral, ou "pais de segredo", quando comparecem aos terreiros sem as falanges 

do seu comando ou desobrigados das tarefas de "desmancho" ou "demanda", eles apenas 

ingerem "mazia" ou água pura! 

 

 

 PERGUNTA: Finalmente, quais seriam as vossas recomendações finais para 

os nossos irmãos de Umbanda? 

 RAMATÍS: Considerando-se que os espíritos malévolos só podem fascinar, 

escravizar ou obsidiar os encarnados através da conduta moral corrupta e não dependente 

do gênero de trabalhos mediúnicos, seja de mesa ou de terreiro, é óbvio que o homem 

radicalmente evangelizado é imune a quaisquer práticas de feitiços, magias ou processos 

obsessivos. 

 Sob tal aspecto psicológico, então recomendamos aos cavalos cambonos e adeptos 

de Umbanda que jamais olvidem os ensinamentos do Cristo-Jesus, pois os mistificadores 

do Além estão atentos para infiltrar-se ante a primeira falha dos trabalhadores do Bem. 

Precavenham-se, os umbandistas, principalmente contra as vulgarizações de "obrigações" 

cada vez mais freqüentes, que lhes são exigidas do Espaço por "dá cá aquela palha"! Os 

pais de terreiros, autênticos e amigos, não exigem compromissos ridículos e até censuráveis 

por parte dos filhos e por qualquer banalidade. 

 As entidades malévolas e subversivas do Além, principalmente os antigos maiorais 

da Inquisição e os perseguidores cruéis religiosos da Idade Média, infiltram-se 

sorrateiramente entre os trabalhadores de Umbanda, tentando levar os cavalos e cambonos 

a uma passividade inglória e perigosa, atingindo o descontrole mediúnico e os vinculando 

às atividades demoníacas, através de obrigações humilhantes, ridículas e até obscenas, que 

tanto satisfazem os luxuriosos desencarnados, como desmoralizam o serviço do Bem! 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

145 

Temos observado inúmeros cavalos imprudentes, que já se deixaram dominar por esses 

espíritos de alto intelecto, mas subvertidos, os quais "baixam" nos terreiros à guisa de 

pretos-velhos e caboclos "falsificados", operando num programa maquiavélico a fim de 

minar as bases sensatas do arcabouço da Umbanda! Após conquistarem melifluamente a 

amizade e a confiança dos "filhos", levam-nos às práticas mais absurdas e os convencem de 

estarem vinculados às mais altas linhagens espirituais. Sub-repticiamente, eles exaltam o 

orgulho, satisfazem a vaidade, proporcionam facilidades materiais e justificam as 

desagregações nos lares; mas, enquanto isso, semeiam a discórdia, a intriga, o ridículo, o 

prejuízo moral, a desunião e o desmoronamento do labor mediúnico! 

 Repetimos: os pais de terreiros filiados à instituição espiritual do Cordeiro Jesus, o 

louvado Oxalá, que é a fonte de inspiração dos pretos-velhos, jamais exigirão, dos seus 

cavalos e cambonos, qualquer prática insensata ou obrigação que os ponham em ridículo ou 

contrarie a ética tradicional da vida humana moderna! A exigência, imposição ou ameaça 

não provêm de entidades consagradas ao serviço de Oxalá, mas são características e 

reconhecíveis do espírito despeitado, vingativo, vaidoso, ciumento e mal-intencionado. 

Umbanda tem fundamento, mas é preciso que os cavalos, cambonos e adeptos vigiem 

rigorosamente os seus próprios atos e evitem o "amolecimento" espiritual, que sempre 

decorre do excesso de pedidos para lograr facilidades materiais. A Terra é escola de 

educação espiritual e o homem não deve abdicar do seu discernimento, pois é tão incorreto 

e nocivo, a si mesmo, o umbandista que recorre ao pai de terreiro para lhe alugar uma casa, 

como o cardecista que incomoda o guia para curar-lhe um resfriado! 

 Os espíritos gozadores, maquiavélicos e interesseiros não praticam a caridade e não 

concedem proteção gratuita; eles apenas fazem "negócios", assim como os egoístas na 

Terra apoderam-se do melhor pedaço, mesmo que isto custe a vida do próximo! Os 

malfeitores das sombras cobram juros escorchantes quando prestam algum favor aos 

encarnados, pois em troca de algumas gotas de água, exigem um tonel de indenização! Por 

isso, há fundamento na lenda das criaturas que vendem a alma aos demônios, cujos 

credores tanto cobram por serviços mesquinhos, como por deliberada perversidade! Aquele 

que abdica de sua vontade e do seu discernimento, no contato tão severo com o Além-

túmulo, arrisca-se a tornar-se mais um escravo do cativeiro astralino! 

 

 

 PERGUNTA: Qual seria o "pensamento" do Cristo sobre a Umbanda? 

 RAMATÍS: O Cristo "modelou" a Umbanda por amor aos filhos rústicos e 

desgarrados; mas os umbandistas devem "modelar-se" no Cristo, por amor de sua própria 

felicidade! (34) 

 
 (34) N. de Edson Guiraud: Apesar das considerações de Ramatís, em situar a Umbanda 
como Mediunismo e não Espiritismo, podemos afiançar que da parte dos umbandistas estudiosos 
e conscientes da realidade, o Cardecismo é acatado e reconhecido como um elevado movimento 
de libertação do homem terreno. Aliás, ante o parecer da "Comissão de Doutrina do Conselho 
Nacional", da Federação Espírita Brasileira, de que "todas as religiões são boas", e da orientação 
dos próprios espíritos desencarnados no seio cardecista, que já ajuízam de modo louvável a seita 
umbandista, fica comprovado que os viajantes não perdem suas qualificações de irmãos eternos, 
pois todos os caminhos religiosos levam a Deus. Quanto à harmonia e confraternização entre 
irmãos cardecistas e umbandistas, cremos que isso é assunto pacífico, pois tanto os estudos 
filosóficos e morais dos espíritas, como as realizações práticas dos umbandistas no campo do 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

146 

fenômeno mediúnico e da divulgação da Reencarnação, convergem para a mesma noção de 
Verdade Eterna! 
 Umbanda é a nossa religião, mas o Espiritismo ou Cardecismo são alvos de nosso sincero 
respeito e veneração, pois não pretendemos a catequese universal na ingênua convicção de que 
somos portadores da Verdade mais certa! A crença sintoniza-se de acordo com a evolução 
individual; não é efeito de propaganda ou proselitismo, mas aquisição espontânea na intimidade do 
ser. Não é movimento de massa ou de quantidade, mas qualidade de convicção. E a Religião Una 
e Verdadeira, que sintetiza a Eterna Verdade, não é seita ou doutrina religiosa, mas a vivência 
incondicional e incessante do AMOR! 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

147 

Capítulo 10 

 

O Espiritismo e a Bíblia 
 

 

 PERGUNTA: Que podeis dizer sobre a Bíblia?  

 RAMATÍS: A Bíblia é um conjunto de antigos livros que descreviam a vida e 

os costumes de vários povos. Mais tarde foram agrupados e atribuídos a uma só etnia, 

conhecida por hebréia.  

 

 

 PERGUNTA: Seria um tratado científico ou filosófico da antigüidade desses 

povos?  

 RAMATÍS: Não; o seu principal valor e fundamento é a revelação religiosa. O 

Velho Testamento, apesar do seu sentido simbólico e alegórico, somente entendido pelos 

iniciados da época, é repositório valioso da "revelação". Esse sentido iniciático perde a 

nebulosidade com o progresso científico do mundo atual; e a Bíblia parece-nos agora uma 

história inverossímil e mesmo infantil. No entanto, quanto à sua época, jamais poderia ser 

diferente!  

 Mas, à medida que cresce a compreensão humana e a própria ciência do mundo, 

vai-se desvestindo a revelação bíblica de suas alegorias iniciáticas ajustadas à época em 

que foi escrita.  

 

 

 PERGUNTA: Qual a causa da verdadeira ojeriza dos espiritualistas 

modernos com referência à Bíblia? Principalmente os espíritas?  

 RAMATÍS: Desde que os espiritualistas crêem na influência da hierarquia 

espiritual sobre a Terra, não podem desprezar a Bíblia, embora não queiram admiti-la como 

roteiro ou fonte de pesquisas e soluções espirituais. Apesar de sua linguagem fantasiosa e 

alegórica, representa o esforço máximo feito pelos Espíritos, no passado, no sentido de se 

comprovar a glória, o poder e as intenções de Deus.  

 

 

 PERGUNTA: No entanto, todos os religiosos que adotam a Bíblia 

consideram-na diretamente revelada da "palavra de Deus"! Que dizeis?  

 RAMATÍS: Não se pode atribuir ao texto bíblico o caráter vertical da "palavra 

de Deus"; mas os espíritas sabem que se tratava de mensagens mediúnicas comunicadas 

por emissários do Alto através de médiuns poderosos, tal como Moisés, Jeremias e outros. 

A mentalidade dos povos daquela época e o seu modo de vida exigiram que as revelações 

não ultrapassassem a sua capacidade de entendimento, tal como acontece hoje, quando o 

homem moderno domina a terminologia de fluidos, ondas, átomos, energias, radiações, 

forças mentais e etéricas.  

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

148 

 PERGUNTA: Mas a Bíblia estabelece a sua revelação pela "Voz de Jeová", 

o que implica em se considerar diretamente do Criador!  

 RAMATÍS: O povo, muito supersticioso, não estava preparado para aceitar e 

confiar nos poderes e revelações de almas semelhantes aos seres humanos, o que 

enfraqueceria bastante a revelação espiritual. No entanto, a "Voz de Jeová", ou de Deus, 

seria aceita unanimemente, quer pelo temor, como pela impossibilidade de os hebreus 

avaliarem a natureza sublime e poderosa do Senhor!  

 Mas a verdade é que, em seu fundamento, assentam-se todos os esforços posteriores 

e o êxito no sentido de haver sido compreendida a unidade de Deus, que Moisés depois 

consolidou no Monte Sinai. Havia necessidade dos médiuns, na época, atribuírem uma 

grande autoridade às mensagens recebidas, a fim de serem acreditados pelos seus 

conterrâneos. Aliás, a mentalidade humana não mudou muito, pois ainda hoje, nos centros 

espíritas e terreiros de Umbanda, os médiuns continuam a receber entidades de elevada 

estirpe sideral, materializando-as de modo a se promiscuírem com as paixões terrenas!  

 Os homens ainda não se aperceberam de que o ensejo mediúnico não tem por 

finalidade precípua a produção de milagres, assistência incondicional às tricas do mundo 

material e resolução de problemas humanos que pedem o discernimento e a iniciativa 

pessoal. Ignoram que a presença dos elevados prepostos do Senhor obedece ao programa 

de libertação espiritual, em vez de contribuição no sentido de maior satisfação nas 

atividades transitórias da matéria. Tanto quanto no tempo de Moisés, hoje ainda se explora 

os desencarnados para solucionarem as conseqüências nefastas das imprudências humanas! 

 

 

 PERGUNTA: Acontece que, em face dos costumes tão deformantes na 

atividade do povo judeu, narrados na Bíblia, ficamos duvidando de sua eleição para o 

advento de Jesus! 

 RAMATÍS: Porventura, o vosso país também não foi profetizado como o 

"Coração do Mundo e Pátria do Evangelho" (1), em face da divulgação profícua do 

Espiritismo? No entanto, ainda perdura em seu povo a corrupção moral, vícios degradantes, 

desarticulação social, infância subvertida, juventude transviada, desleixo administrativo e 

fanatismos religiosos, conjugados às crises políticas, sociais e econômicas. Domina o crime 

nas favelas, o vício de entorpecentes e os desatinos nas épocas carnavalescas; grassa o 

lenocínio e vulgarizam-se as uniões ilícitas pelo advento tardio do divórcio. Quando, no 

futuro, os estudiosos pesquisarem a história do Brasil, eles ficarão surpreendidos da pátria 

do Evangelho, assim como hoje criticais as epopéias bíblicas dos judeus. Mas a verdade é 

que o povo brasileiro, mal grado a sua irresponsabilidade e atentados à moral vigente, 

constitui-se a base para o sucesso do Evangelho e do Espiritismo! 

 
 (1) Vide a. obra "Brasil, Coração do Mundo e Pátria. do Evangelho", pelo espírito de 
Humberto de Campos, através de Chico Xavier. Obra editada. pela. Livraria da Federação Espírita 
Brasileira.; e "Elucidações do Além", de Ramatís, cap. I, págs. 7 a 12.  
 

 Sem dúvida, a Bíblia historia a vida do povo judeu com seus costumes e sistemas 

censuráveis, profundamente diferentes da ética ocidental moderna; no entanto, nenhuma 

outra nação foi tão obstinada em sua fé para com Deus e tão preocupada com o reinado 

espiritual da alma. Ela mereceu a glória do advento de Jesus e a sementeira do Evangelho 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

149 

pela sua fé inquebrantável em Jeová e pela sinceridade na exposição de suas próprias 

mazelas e costumes. Nenhum outro povo poderia produzir aqueles pescadores iletrados e 

camponeses rudes, que saíram pelo mundo a pregar uma nova ética contrária à moral 

racista e orgulhosa da época. No entanto, a humanidade atual tão evoluída cientificamente e 

capaz de fotografar a face oculta da Lua ou semear o espaço de satélites e foguetes 

interplanetários, ainda não conseguiu assimilar tão alto padrão de fé e a sinceridade dos 

hebreus no seu amor incondicional a Jeová! 

 A raça que paraninfou Isaías, João Batista, Timóteo, João Evangelista, Paulo de 

Tarso, Pedro, Maria de Magdala, Tiago e a plêiade de mártires anônimos trucidados nos 

circos romanos, embora tenha misturado a vida profana com a divina e atribuído suas 

insanidades à própria "palavra de Deus", pode ter pregado na Bíblia moral estranha e até 

aberrativa, mas doou a maior contribuição à humanidade, pois foi o berço do Salvador do 

Mundo! 

 

 

 PERGUNTA: Mas é evidente que há na Bíblia relatos escabrosos, que pecam 

contra boa leitura e até contra a ética judaica de ser o povo escolhido para o advento de 

Jesus! Que dizeis? 

 RAMATÍS: Devemos compreender que a Moral tem aspectos relativos; e, por 

isso, o que era moral no pretérito pode ser imoral no presente. Não se pode ajuizar a vida 

de um povo de mais de dois mil anos, aferindo-lhe os valores morais mediante o critério de 

vosso século. Em certos povos do Oriente a poligamia ainda é de boa moral, a fim de se 

ajustar o desequilíbrio que é produto do excesso de nascimentos de mulheres sobre pequena 

percentagem de homens. Algumas tribos asiáticas tacham de imoralidade o fato da viúva 

ocidental sobreviver ao marido falecido, em vez de ser cremada com ele no fogo 

purificador. A moral tão sublime e sadia que Jesus pregou em sua época, foi o motivo dele 

ser crucificado, porque essa moral cristã era considerada subversiva ou debilitante em face 

da predominância do instinto inferior dos homens da época. 

 Ademais, em certos casos, a moral moderna também se torna bastante .inferior ao 

critério da moral do passado. Antigamente, os homens arrancavam um "fio de barba" e o 

entregavam ao credor como garantia segura de pagamento de suas dívidas; hoje, assinam 

títulos sob a chancela do Fisco e depois negam-se a pagá-los aos particulares ou bancos. 

Ainda depois de protestados em cartório público, os credores sofrem prejuízos. Os esposos 

consideravam sagrado o casamento, por se tratar de um "contrato-bilateral", cujo 

rompimento seria uma indignidade e descortesia perante a sociedade; atualmente, o 

contrato conjugal, para muitos homens e mulheres, não passa de um recurso para saciar 

apetites ou consolidar fortunas, podendo ser desfeito depois de concretizados os objetivos 

egocêntricos! 

 

 

 PERGUNTA: Devemos ignorar propositadamente esses aspectos bíblicos 

para nós tão deformantes? 

 RAMATÍS: Não endossamos textos bíblicos ou de quaisquer tratados 

espiritualistas que possam deformar a "melhor moral" do vosso tempo. Apenas ressaltamos 

que apesar de o judeu atribuir a presunções divinas seus próprios equívocos morais, ele os 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

150 

revelou à luz do dia, expondo infantilmente à autópsia pública suas mazelas íntimas, 

violências fanáticas dos seus líderes, vinganças e subversões do povo exaltado sob a 

ferocidade dos seus comandantes guerreiros. Aliás, a diferença entre a moral judaica 

exposta na Bíblia e a do vosso século, é bem pequena. O judeu expôs em público sua 

imoralidade, ao passo que a humanidade moderna a esconde habilmente, pois a civilização 

atual pratica as mais abjetas e vis torpezas, freqüentando os templos religiosos e 

embevecida com a graça divina! A corrupção crescente, o luxo nababesco e as uniões 

conjugais modernas que disfarçam cálculos astuciosos; o desregramento precoce, as 

intrigas internacionais que geram o comércio diabólico da morte e matam os povos 

"inimigos de Deus", porventura, não merecem a urgente atenção de todos os moralistas 

modernos? 

 Jeová protegia as tribos de Israel contra outros povos e satisfazia-se com o "cheiro 

de sangue dos holocaustos", mas hoje a religião também abençoa canhões, cruzadores e 

aeronaves de guerra, misturando o Deus do Amor de Jesus com carnificinas bem piores que 

as descritas na Bíblia. Porventura, os homens modernos inspiram-se no Diabo, quando 

despejam bombas sobre os agrupamentos humanos indefesos, tal como em Hiroshima, 

derretendo milhares de criaturas no fogo atômico? Evidentemente, eles também recorrem a 

Deus nas suas sortidas sangrentas, tal qual faziam os judeus com Jeová! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis citar alguns exemplos de acontecimentos narrados 

pela Bíblia e passíveis de censuras? 

 RAMATÍS: Entre as narrativas elogiosas narradas pela Bíblia, onde se 

destacam veementes demonstrações de fé e heroísmo do povo hebreu, há histórias bárbaras 

e ingênuas, que desmentem a intervenção divina e devem ser rejeitadas, porque só 

correspondiam às épocas primitivas. 

 Assim, o "Livro dos Reis" exalta o profeta Elias, que sob condenável espírito de 

vingança manda degolar na beira do rio Kison os sacerdotes de Baal; a desonestidade e 

traição de Judith e as carnificinas de David! Estranho também é o episódio do profeta 

Eliseu, quando se dirigia para Bethel e foi vítima da zombaria de um bando de crianças que 

lhe gritavam: "Sobe, calvo! Sobe, calvo!" Diz a narrativa bíblica que o profeta enfureceu-se 

e, num gesto feroz, amaldiçoou as crianças imprudentes e zombeteiras; e em seguida, 

surgiram duas ursas dos bosques vizinhos e massacraram as quarenta e duas crianças. Em 

"Números" (31:1-18), conta-se uma das mais escabrosas e criminosas histórias comandadas 

pelo próprio Moisés e inspiradas pela vingança de Jeová, que mandou-o armar os 

guerreiros para assaltarem Midian. Os prepostos de Moisés escravizaram mulheres e 

crianças, queimaram-lhes as casas, roubaram-lhes todos os bens e rebanhos, mataram os 

inválidos e terminaram carregando os tesouros e despojos para a comunidade do povo de 

Israel. No entanto, o Velho Testamento afirma que Moisés ainda ficara indignado pelos 

seus guerreiros pouparem mulheres e crianças na invasão das cidades de Midian. 

Enfurecido e inconformado, ele então ordenou, consoante o texto bíblico: "Agora matai 

todos os machos, ainda os que são crianças; e degolai as mulheres, que tiveram comércio 

com os homens; mas reservai para vós as meninas e todas as donzelas. ti Sem dúvida, 

nesses trechos colhidos a esmo no Velho Testamento, não se justifica a presença sublime 

do Senhor, mas é apenas o caráter inferior do homem acicatado pelas suas paixões 

inferiores!" 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

151 

 

 

 PERGUNTA: Não seria mais aconselhável afastarmos a Bíblia de nossas 

cogitações, ante os fatos tão censuráveis que ela descreve e depois atribui à própria 

vontade de Jeová? 

 RAMATÍS: O espírito do homem não se emancipa pela fuga do que lhe 

desagrada, mas pelo discernimento do bem e do mal! O anacoreta ainda não é o cidadão 

ideal para a moradia celeste e perde para o homem curtido e experimentado na trama da 

vida turbulenta e perigosa. Quem tenta salvar sua alma fugindo da vida em comum e do 

pecado do mundo, é como o náufrago que apanha o único salva-vidas e abandona os 

companheiros. 

 Mas o Espiritismo explica satisfatoriamente os motivos das contradições bíblicas 

entre sua época e o século atual, destacando profundamente a diferença existente entre a 

personalidade de Moisés e Jesus. O primeiro foi o fundamento da unificação divina e 

médium transmissor dos Dez Mandamentos; e o segundo, o mensageiro da verdadeira 

contextura do Pai Sublime e Justo! Por isso, Allan Kardec abandonou todos os códigos 

morais de instrutores, profetas e líderes religiosos do mundo, para firmar a codificação 

espírita na exclusividade amorosa e sadia do Evangelho de Jesus. 

 

 

 PERGUNTA: Não podemos olvidar que o espiritualismo de hoje cultua uma 

idéia de Deus bem mais superior do que o "Jeová" sanguinário dos hebreus. Não é 

assim? 

 RAMATÍS: Há dois ou três milênios, era razoável que um povo desprovido da 

cultura científica do vosso século, desconhecendo a eletricidade, o rádio, a televisão, a 

cinematografia, o avião a jato, os satélites e foguetes teleguiados, presos à concepção 

infantil do céu entedioso e do inferno tão melodramático, ainda confundisse o seu instinto 

belicoso e a sua moral censurável com os preceitos divinos. Mas, na atualidade, é 

demasiada cegueira matarem-se os homens invocando o nome de Deus para proteger os 

seus exércitos simpáticos ou abençoar armas criminosas, destinadas à guerra fratricida. O 

povo judeu merece censuras porque agiu estribado no mais ardente excesso de Fé e de 

submissão ao Criador; no entanto, o homem do século XX pratica os mesmos desatinos e 

alardeia emancipação espiritual, com a agravante de já ter conhecido Jesus! 

 Se a vossa civilização pretendesse escrever sua Bíblia, adotando a mesma franqueza 

e simplicidade infantil com que o povo judeu escreveu a sua, redigiria o mais imoral e 

bárbaro tratado da história humana, pois relataria mazelas bem piores e ignomínias 

religiosas praticadas em nome de Deus, de fazerem arrepiar os cabelos. O nascimento de 

Jesus entre os israelitas é prova suficiente que esse povo estava credenciado 

espiritualmente para a glória de ser o berço do Messias e merecer a afeição da humanidade 

na missão de firmar o rude alicerce do edifício eterno do Cristianismo! 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a relação mais íntima entre a Bíblia e o Espiritismo? 

 RAMATÍS: É o mesmo sentido de sua revelação espiritual, pois a Bíblia, 

desbastada das alegorias que tanto desfiguram o entendimento exato da revelação dos 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

152 

espíritos ocultos sob o "Voz de Jeová", apresenta mensagem igual a todos os redutos 

espiritualistas do mundo. A "Verdade" transmitida do Alto é uma só e não diverge no 

decorrer dos tempos; porém, à medida que o homem se esclarece e progride, ele também 

identifica no âmago de todas as religiões e comunidades espiritualistas a mesma revelação! 

Rama, Krishna, Hermes, Zoroastro, Confúcio, Moisés, Maomé, Lao-Tsé, Orfeu, Buda e 

Jesus revelam na essência dos seus ensinamentos a mesma idéia de Deus e da Vida Imortal! 

No entanto, cada mensagem foi revestida do invólucro simpático e adequado a costumes, 

temperamento, moral, capacidade e objetivo de cada raça ou povo, pois há muita diferença 

entre a revelação eivada de poesia e aforismos do povo chinês, com a idéia máscula de 

Allah inspirando a índole agressiva, vitalizante e apaixonada do árabe tostado pelo sol 

causticante do deserto! Buda velou os seus ensinamentos sob a casca fina dos aforismos e 

preceitos ou obrigações; Jesus usou das parábolas para esclarecer os ocidentais! No 

entanto, apesar de decorridos tantos séculos, os asiáticos ainda não entenderam o sentido 

oculto dos aforismos de Buda, nem os ocidentais o pensamento de Jesus oculto nas 

parábolas. Ambos os ensinamentos puros do Espírito, foram sufocados pela letra nos 

templos rígidos e faustosos, para o reinado dos dogmas e das fantasias absurdas! 

 

 

 PERGUNTA: Como conciliar a narrativa absurda da Gênesis, quando Deus 

cria o mundo em seis dias, com os milênios de evolução geológica admitida pelos 

cientistas e espíritas? 

 RAMATÍS: Apesar da aparente incongruência no relato bíblico da Criação, 

observa-se uma perfeita ordem e disciplina nos atos de Deus, pois tudo surge 

gradativamente e cada coisa no seu tempo devido. Evidentemente, seria flagrante 

ingenuidade dos críticos do Velho Testamento, ainda suporem que o Gênesis refere-se a 

"dias" da Criação, quando trata-se de alegoria velando a idéia de "períodos longos" de 

evolução geológica em sucessão através de muitos milênios. Na época da revelação o povo 

não poderia entender o processo da condensação de energia cósmica até formar a matéria, 

através de fases tão demoradas e sem ponto de apoio mental para configurarem todo o 

processo criativo. Aliás, nem se admitia a forma esférica da Terra e a natureza do sistema 

geocêntrico de Kepler com os demais planetas em torno do Sol, quanto mais admitir-se a 

contextura atômica e molecular da substância terráquea a evoluir para formas cada vez 

mais aperfeiçoadas. 

 

 

 PERGUNTA: Qual a idéia inicial que poderíamos ter de Deus, baseando-nos 

no Velho Testamento e antes da criação do Universo? 

 RAMATÍS: Conforme elucida João Evangelista, "no princípio era o Verbo, e o 

Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus". Através da ação dinâmica do Verbo, 

conceituado como o pensamento "fora de Deus", a condição abstrata na Mente Divina ou 

Cósmica, então se revela na figura de "matéria", ou de mundos exteriores, isto é, o 

pensamento puro de Deus como princípio de todas as coisas e seres. 

 O Gênesis então relata essa "descida" do Pensamento puro do Onipotente até se 

exteriorizar na forma de matéria componente do mundo .exterior. "No princípio criou Deus 

o céu e a Terra; a Terra, porém, era vã e vazia; e as trevas cobriam a face do abismo; e o 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

153 

espírito de Deus era levado sobre as águas", demonstrando que a energia cósmica provinda 

de Deus ainda estava na forma líquida e a caminho de forjar a substância matéria. Em 

seguida, o Criador vai compondo e criando a Terra e a destaca do mar; depois o reino 

vegetal com as árvores e a sementeira procriadora; depois, os répteis, os peixes, as aves e 

os animais, cada um segundo sua espécie, porém, numa escala progressiva conforme 

denuncia a ciência nos diversos períodos de formação planetária. Finalmente, cria o homem 

à sua imagem e que presida aos peixes do mar, às aves do céu, às bestas, e a todos os 

répteis, que se movem em toda a Terra, e domine toda terra. Após essa enunciação e 

término da criação propriamente dita, o Senhor abençoou o que fizera, mandando que todos 

os seres "crescessem e se multiplicassem". E assim. Deus descansou no sétimo dia, isto é, 

criado o mundo "exterior" emanado de Si Mesmo, deixou que a vida e o progresso das 

espécies, coisas, seres e homens se fizesse sob o impulso interior de "serem feitos à sua 

imagem"! Durante seis dias ou longos períodos geológicos de materialização do mundo 

físico, o Senhor trabalhou operando na transmutação das energias em substâncias sólidas e 

na materialização do seu Pensamento Incriado até plasmar a vida planetária com seus 

reinos mineral, vegetal, animal e hominal. O descanso de Deus, estágio muito conhecido 

entre os sucessos do "Dia de Brahama" e "Noite de Brahama", na consecução de cada 

"Manvantara", significa o período em que toda a criação segue automaticamente o plano ou 

impulso inicial da Divindade, cumprindo-lhe o pensamento e a vontade criadora. É o 

retorno do Espírito fragmentado nas espécies "vivas" na matéria, o "filho pródigo" em 

busca do lar sideral de onde partiu, um dia, em descenso vibratório até forjar a sua 

consciência de "ser" e "existir". 

 

 

 PERGUNTA: Mas em nossas concepções espiritistas somos avessos aos 

relatos bíblicos sobre Adão e Eva, o primeiro casal, e a incoerência de possuírem apenas 

dois filhos homens, Caim e Abel, em que o primeiro mata o segundo e não se explica a 

origem de tantos seres e raças do nosso globo? 

 RAMATÍS: Não podemos alongar-nos em explicações minuciosas quanto à 

interferência dos "Construtores Siderais" na criação da Terra, dos seus reinos e da própria 

linhagem humana. Mas a verdade é que decorreram muitos milênios até que a face do orbe 

se mostrasse apropriada à existência humana. O corpo terráqueo forjava-se no seio das 

substâncias ignescentes e energias telúricas, submetido a toda espécie de reação e ensaio 

para se transformar na moradia da humanidade "feita à imagem de Deus". Formam-se os 

oceanos por força dos vapores inundando a atmosfera e o planeta agita-se instável e 

confuso, ferido por raios e tempestades, até fixar-se em sua órbita e submeter-se docilmente 

ao comando do poderoso centro solar.  

 Finalmente, as condições terráqueas se fizeram eletivas à vida animal, graças à 

materialização do protoplasma (2), essência da vida orgânica. Os prepostos de Deus, então, 

devotaram-se fielmente a organizar as espécies inferiores plasmadas pelo aglutinamento de 

infusórios e vidas microbianas. Enquanto transcorriam os milênios no calendário sideral, 

evoluiu a linhagem animal sob a pressão interna do Espírito compondo sua vestimenta 

transitória para relacionar-se com o meio planetário e plasmar a própria noção de ser e 

existir. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

154 

 (2) Vide o cap. II, "Vida Organizada", da obra "A Caminho da Luz", psicografada por Chico 
Xavier e ditada por Emmanuel, em que destacamos o trecho: "O protoplasma foi o embrião de 
todas as organizações do globo terrestre; e se essa matéria, sem forma definida, cobria a crosta 
solidificada do planeta, em breve a condensação da massa dá origem ao surgimento do núcleo: 
iniciando-se as primeiras manifestações dos seres vivos". Aconselhamos aos leitores compulsarem 
essa excelente obra, que expõe todas as particularidades da Criação e impossíveis de serem 
explanadas por Ramatís na exigüidade deste capítulo.  
 

 Os "espíritos criadores", então, aglutinam as vidas microscópicas como amebas, 

células albuminóides, protozoários, unicelulares, que se multiplicam incessantemente sob o 

calor eletivo das águas, plasmando-se as formas de constituição superior. Delineia-se a 

configuração do globo terrestre; surgem os crustáceos marinhos e terrestres e os batráquios, 

que deixam as águas adaptando-se, pouco a pouco, nos charcos da superfície mais firme. O 

cenário terreno, apesar de instável e lodoso, denso e abafado, é entrecortado por incessantes 

tremores de convulsões provindas do núcleo central. Era o sexto dia apregoado pelo 

"Gênesis" e o período terceiro fixado pela Ciência terrena, prosseguindo os ensaios 

avançados da vida física, quando surgem Adão e Eva, precursores da raça adâmica 

constituída pelos exilados de um satélite de Capela, da constelação do Cocheiro. 

 No entanto, há muitos milênios antes desse exílio de "anjos decaídos" do mundo 

capelino, já viviam na Terra raças descendentes dos lemurianos e atlantes, os primeiros 

próximos das grandes vias fluviais e outros situados nas encostas de pedras e terrenos 

vulcânicos. Em conseqüência, a Terra já oferecia condições de vida humana no tempo de 

Adão e Eva porque há milênios ali viviam os remanescentes da velha Atlântida. 

 

 

 PERGUNTA: Conforme narra a Bíblia, Adão e Eva eram o primeiro casal e 

pais de dois filhos, Caim e Abel. O primeiro matou o segundo; e no entanto, a Terra 

depois povoou-se de criaturas dos mais variados tipos. Como se explica isso? 

 RAMATÍS: A prova de que já existiam habitantes na Terra, quando do exílio 

dos remanescentes do satélite de Capela para constituírem-se a raça adâmica e tronco 

original dos árias, pode-se verificar no próprio Gênesis, quando Caim, após ter assassinado 

Abel, sai pelo mundo sob o estigma do homicídio fraterno. Diz então o Gênesis: "E Caim, 

tendo-se retirado de diante da face do Senhor, andou errante pela Terra, e ficou habitando 

no país que está ao nascente do "Eden". E conheceu Caim sua mulher, a qual concebeu, e 

pariu a Henoch. E ele edificou uma cidade, e a chamou Henoch, do nome de seu filho. 

Henoch, porém, gerou a Irad e Irad gerou a Maviael, e Maviael gerou a Mathusael, e 

Mathusael gerou a Lamech." (Gênesis, 4: vs. 16 a 19). 

 Obviamente, quando Caim matou Abel já existiam outros povos na Terra, 

remanescentes dos próprios terrícolas, de exilados de Marte e do satélite de Júpiter, todos 

provindos das civilizações desaparecidas da Atlântida (3). Em conseqüência, o primeiro 

casal bíblico não passa de alegoria representando o núcleo central dos exilados de Capela. 

Aliás, contrariando a convicção de alguns religiosos dogmáticos, depois de Caim e Abel, 

Adão e Eva ainda tiveram outro filho chamado Seth, conforme diz o Gênesis: "Tornou 

Adão a conhecer sua mulher; e ela pariu um filho, e lhe pôs o nome de Seth, dizendo: "O 

Senhor me deu outro filho em lugar de Abel, que Caim matou" (4: v. 25). Diz ainda o 

Senhor que fez o homem à sua semelhança, criou macho e fêmea e os chamou pelo nome 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

155 

de Adão no dia em que foram criados; Adão, depois que gerou Seth, ainda gerou mais 

filhos e filhas e viveu durante 930 anos." (Gên., 5: 1 a 5). 

 
 (3) Vide a obra "'O Enigma da Atlântida", de Cel. Braghine, cap. III, "As Raças Adâmicas", 
da obra "A Caminho da Luz", pág. 29, que diz: "É que, com essas entidades, nasceram no orbe os 
ascendentes das raças brancas. Em sua maioria, estabeleceram-se na Ásia, de onde 
atravessaram o istmo de Suez para a África, na região do Egito, encaminhando-se igualmente para 
a longínqua Atlântida, de que várias regiões da América guardam assinalados vestígios". Aliás, Os 
Fenícios, derivados do grego "phoinos" (vermelho) descendiam do povo de Caru, ramo atlântico 
que isolou-se da raça-mãe, quando houve a ruptura do istmo de Gibraltar.  
 

 Essa narrativa identifica perfeitamente que Adão e Eva representavam, na Terra, os 

"filhos de Deus", ou seja, os "exilados" de Capela. Haviam desenvolvido a consciência de 

tal modo, que isso já os classificava como os "filhos de Deus", mas rebeldes, anjos 

decaídos e expulsos do Paraíso. Mas é preciso distinguir os espíritos exilados ou "filhos de 

Deus", descidos do céu, dos demais habitantes primitivos que já existiam na Terra e nessa 

época ficaram sendo conhecidos como os "filhos dos homens"! 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos alguma indicação desse fato na Bíblia, ou 

em qualquer outra obra espiritualista? 

 RAMATÍS: Diz o Gênesis: "Como os homens tivessem começado a 

multiplicar-se sobre a Terra e tivessem gerado filhas; vendo os filhos de Deus que as filhas 

dos homens eram formosas, tomaram por suas mulheres as que dentre elas lhes agradaram 

mais! Ora, naquele tempo havia gigantes sobre a Terra. Porque depois que os filhos de 

Deus tiveram comércio com as filhas dos homens, geraram estas filhos que foram uns 

homens possantes e afamados nos séculos" (Gên., 6: 1 a 4). 

 Sem dúvida, o próprio Gênesis explica que os espíritos exilados ou adâmicos foram 

expulsos do paraíso de Capela e casaram-se com as filhas formosas dos "homens da Terra". 

Ademais, havia outra raça de gigantes sobre a Terra, ou seja "exilados" de Júpiter e de 

grande estatura como ainda é possível encontrar-se alguns raros no orbe, mas já 

enfraquecidos na sua contextura original. 

 Mas a narrativa bíblica sofre muitos hiatos e truncamentos na sua história original 

da humanidade, em face de tantas traduções que lhe perturbaram o espírito histórico da 

realidade, transformando em melodramas siderais aquilo que não passou de ,singelo 

acontecimento da vida humana! Foram fatos sem expressões altiloqüentes, apenas cingidos 

às leis comuns e costumes naturais do povo; tudo se procedeu como notícias de imprensa e 

não sob o aspecto tão cerimonioso ou melodramático, que os historiadores religiosos lhe 

emprestam no futuro. Muita coisa clara foi obscurecida e fatos sem importância elevados à 

conta de acontecimentos incomuns. 

 

 

 PERGUNTA: Qual é outra relação em comum da Bíblia com Espiritismo? 

 RAMATÍS: A mediunidade não foi inventada pelo Espiritismo, pois é tão 

velha quanto o homem. É uma faculdade oriunda do Espírito e não da matéria. Em 

conseqüência, existe desde que a primeira criatura surgiu na Terra, porque o primeiro 

homem também era um espírito encarnado. Naturalmente, a sua manifestação mais nítida 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

156 

dependeu do apuro dos centros nervosos e da sensibilidade do homem, que depois se 

transformou num instrumento de ligação entre o mundo oculto e o mundo físico. E assim, 

as entidades do mundo invisível iniciaram o seu intercâmbio com a matéria, logo após a 

sensibilização suficiente do terrícola. A humanidade tem sido guiada desde sua origem por 

leis do mundo oculto e já comprovadas na face do orbe, graças a essa faculdade mediúnica 

inata no primeiro espírito encarnado. Todas as histórias, lendas, narrativas de tradição 

milenária do vosso orbe estão repletas de acontecimentos, revelações, fenômenos e 

manifestações extra-terrenas, que confirmam a existência da mediunidade entre os homens 

das raças mais primitivas. 

 E o Espiritismo, então, encontra na Bíblia um dos mais vigorosos repositórios de 

fatos que não só provam a existência da mediunidade em tempos tão afastados, como 

confirmam os fundamentos doutrinários espíritas. Malgrado a feição diferente e fantasiosa 

dos milagres que lhe atribuem, a medi unidade é o "élan" do mundo espiritual e a vida 

carnal. 

 Embora os acontecimentos mediúnicos descritos na Bíblia estejam velados pelo 

simbolismo da raça hebraica ou pela poesia religiosa, em verdade, eles são fenômenos 

mediúnicos tão específicos e positivos quanto aqueles que Allan Kardec e outros espíritas 

enumeraram em estudos, conforme citamos em obra anterior de nossa autoria. (4) 

 
 (4) Vide a obra "Mediunidade de Cura", capo I, "A Antiguidade do Fenômeno Mediúnico e 
Sua Comprovação Bíblica", de Ramatís. 

 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

157 

Capítulo 11 

 

O Espiritismo 

 em face da Homeopatia 
 

 

 PERGUNTA: Qual é a relação de simpatia entre a doutrina espírita e a 

Homeopatia? 

 RAMATÍS: O espiritismo é doutrina de esclarecimento do espírito imortal; a 

Homeopatia é ciência que estuda e trata dos efeitos mórbidos que a mente produz no 

organismo psicofísico; 

A sua ação terapêutica não é particularizada exclusivamente ao corpo enfermo, mas 

procura ajustar a medicação de acordo com o tipo mental em tratamento! 

 

 

 PERGUNTA: Como entenderíamos tal "medicação com o tipo mental em 

tratamento"? A Homeopatia também não é medicina para curar o corpo físico? 

 RAMATÍS: Samuel Hahnemann, o pioneiro da ciência homeopática, não só 

considerou como ainda provou, que a enfermidade, tanto quanto a saúde, tem sua origem 

primacial na mente, nas emoções e em todas as sensações da criatura. Por isso, deve ser 

tratada como um todo vivo, isto é, corpo e alma, pois as manifestações físicas são a parte 

mais grosseira ou mais densa do corpo humano. A saúde, como a doença, vem de dentro 

para fora e de cima para baixo, ou seja da alma para o corpo. Essa conceituação muito 

arrojada para a época, hoje firma-se no próprio Espiritismo, cuja doutrina também se 

preocupa com a cura da alma, e conseqüente saúde do corpo. Aliás, diz conhecida entidade 

espiritual: "A medicina do futuro terá de ser eminentemente espiritual, sem razão da febre 

maldita do ouro; e os apóstolos dessas realidades grandiosas não tardarão a surgir nos 

horizontes acadêmicos do mundo, testemunhando o novo ciclo evolutivo da humanidade" 

(Emmanuel, 124). 

 A Homeopatia, portanto, já é medicina de ordem psíquica, capaz de drenar da mente 

desregrada os resíduos nocivos dos enfermos, em perfeita simpatia com o Espiritismo, que 

esclarece os homens para "não pecarem mais" e assim gozarem mais saúde! 

 

 

 PERGUNTA: É difícil conceituarmos que a medicação homeopática possa 

interferir diretamente no seio da alma, quando atestamos úlceras, atrofias, congestões 

hepáticas, inflamações renais, febres, afecções pulmonares e cânceres, coisas objetivas e 

dilacerantes do corpo físico! 

 RAMATÍS: A saúde e a enfermidade são o produto da harmonização ou 

desarmonização do indivíduo para com as leis espirituais, que do mundo oculto atuam 

sobre o plano físico. As moléstias, em geral, têm o seu início no mundo psíquico e invisível 

aos sentidos da carne, advertindo que a alma está enferma. O corpo carnal é o centro de 

convergência de todas as atividades psíquicas do espírito encarnado, cujo comportamento 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

158 

orgânico ou fisiológico depende fundamentalmente dos pensamentos e dos sentimentos do 

ser. Obviamente, desde que o homem controle sua mente e evite os bombardeios 

perniciosos que lhe sacodem toda a contextura carnal, ele goza mais saúde, porque deixa as 

coletividades microbianas de sua constituição celular operarem satisfatoriamente na 

composição do organismo físico. 

 

 

 PERGUNTA: Que se entende pelo aforismo de que a saúde e a doença vêm 

"de cima para baixo" e "de dentro para fora"? 

 RAMATÍS: O espírito encarnado pensa pelo mental, sente pelo astral e age 

pelo físico. Através da mente, circulam "de cima para baixo" os pensamentos de ódio, 

inveja, sarcasmo, ciúme, vaidade, crueldade e orgulho, incorporando-se, em sua passagem, 

com as emoções de choro, medo, alegria ou tristeza, e que perturbam o equilíbrio do 

organismo físico. O medo ataca a região umbilical, na altura do nervo vago-simpático e 

pode alterar o funcionamento do intestino delgado; a alegria afrouxa o fígado e o desopila 

da bílis; o sentimento de piedade reflui instantaneamente para a zona do coração. A inveja 

comprime o fígado, extravasa a bílis, confirmando o velho rifão de que "a criatura quando 

fica amarela é de inveja". O medo produz suores frios e a adrenalina defensiva pode fazer 

eriçar os cabelos, enquanto a timidez faz afluir o sangue às faces causando o rubor. O 

homem fica mortalmente pálido diante da fera ou inimigo implacável; a cólera congestiona 

o rosto, mas paralisa o afluxo de bílis e enfraquece o colérico; a repugnância esvazia o 

conteúdo da vesícula hepática, cuja penetração na circulação produz náuseas e tonteiras. Há 

o eczema produto da cólera ou da injúria depois da intoxicação hepática, cujas toxinas 

mentais penetram na circulação sanguínea; a urticária é muito comum naqueles que vivem 

debaixo de tensão nervosa e das preocupações mentais. As emoções violentas, de alegria ou 

desespero, também provocam mortes súbitas pela síncope ou apoplexia. 

 Todas as partes do corpo humano são afetadas pela influência da mente, através do 

cérebro humano, cujas ondas de força descem pelo corpo e graduam-se conforme o seu 

campo energético. A onda de raiva faz crispar até as extremidades dos dedos; mas a onda 

emitida por um sentimento de doçura, bondade ou perdão afrouxa os dedos num gesto de 

paz! Há grande diferença entre a mão que amaldiçoa agitada por um sentimento de ódio, e 

a do gesto em que ela abençoa! Através do sistema nervoso, circulatório, linfático e 

endocrínico, as emoções alteram profundamente a função normal. dos órgãos do corpo 

físico. 

 Após observações tão sensatas, Hahnemann verificou que a terapêutica mais 

capacitada para operar e influir na raiz das emoções e dos pensamentos perturbadores seria 

realmente a homeopatia. As doses infinitesimais e potencializadas pelo processo 

homeopático desafogam do psiquismo o potencial perigoso gerado pela mente 

desgovernada. É uma terapêutica exata, que reativa os órgãos combatidos sem lhes exigir a 

drenação violenta da medicação tóxica alopática. 

 

 

 PERGUNTA: Consoante vossas palavras e segundo a consideração de 

Hahnemann, qual é a relação eletiva entre o Espiritismo e a Homeopatia? 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

159 

 RAMATÍS: Enquanto o Espiritismo ensina o homem a dominar seus 

pensamentos indisciplinados e pecaminosos, a Homeopatia atua no mesmo nível mental 

ajudando o corpo físico a libertar-se dos resíduos deletérios que o enfermam. O Espiritismo 

esclarece o espírito e a Homeopatia o socorre! 

 

 

 PERGUNTA: Não seria criticável a interferência da Homeopatia desfazendo 

os próprios efeitos censuráveis ou "pecaminosos" das criaturas que produzem venenos 

por força dos maus pensamentos e sentimentos responsáveis pela doença? Isso não 

enfraqueceria o sentido retificador da Lei do Carma, que estabelece a culpa conforme a 

causa? 

 RAMATÍS: Não existe o Mal absoluto nem o castigo deliberado por Deus; mas 

todo o sofrimento humano é produto das contradições do homem contra as leis da Vida. O 

castigo é apenas o reajuste do espírito ao sentido progressista de sua ventura eterna! As leis 

de Deus, que regulam as atividades e o progresso espirituais não se comovem pelas 

súplicas melodramáticas dos homens, nem se vingam da rebeldia humana! Os estados de 

sofrimento e os corretivos resultam da perturbação humana no cientificismo de aplicação 

dessas leis benfeitoras! 

 Por isso, a filosofia, a religião e a ciência do mundo envidam todos os seus esforços 

no sentido de solucionar os problemas difíceis gerados pelos homens em todos os setores 

da vida. Deus não quer o castigo do homem, mas a sua felicidade. Se a Homeopatia não 

deve sanar os efeitos ruinosos de pensamentos e sentimentos maus do ser para não turbar a 

lei do Carma, nem o Espiritismo deveria esclarecê-los antes de pecar, pois isso também 

elimina do homem o ensejo dele sofrer por coisas que fatalmente desejaria fazer! 

 

 

 PERGUNTA: É de boa regra o receituário mediúnico espírita em só receitar 

homeopatia? 

 RAMATÍS: Ainda obedecendo à própria Lei do Carma, há criaturas que não 

fazem jus à cura pelas doses infinitesimais da homeopatia! Elas não são eletivas a esse 

tratamento tão racional e indolor e, por isso, tanto a receita médica ou mediúnica 

homeopata não lhe faz efeito. 

 

 

 PERGUNTA: Como se explicam as vossas palavras sobre as pessoas não 

eletivas à homeopatia? 

 RAMATÍS: Indubitavelmente, as pessoas que se curam pela homeopatia são 

mais "felizardas" do que os doentes que só reagem sob a medicina alopática, com suas 

drogas tóxicas, injeções musculares ou endovenosas, punções, cauterizações ou cirurgia! A 

homeopatia não produz reações dolorosas e violentas; não requer perfurações das carnes 

pelas seringas dolorosas; não é medicação tóxica ou repulsiva que elimina um sintoma e 

produz outros mais graves. Assim, há doentes cujo carma constitui-lhe uma natureza que só 

reage às medicações agressivas e dolorosas e, por isso, desconfiam ou ridicularizam a 

medicina delicada das doses infinitesimais. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

160 

 O Espiritismo é doutrina de esclarecimento espiritual e pode paraninfar a medicina 

homeopática, que opera com êxito nas funções da mente humana. Os homens, quanto mais 

sadios de pensamentos e sentimentos, também serão mais sensíveis à terapêutica que lhe 

atua mais propriamente no psiquismo, como é a Homeopatia. Há profunda simpatia entre a 

doutrina espírita e o sistema homeopático, pois são bastante correia tas a lei de que os 

"semelhantes atraem os semelhantes" e a lei Cármica de que "as mesmas causas geram os 

mesmos efeitos". Em sua atividade benfeitora, o Espiritismo conduz o homem para a sua 

mais breve evangelização. Isso asseia-lhe a mente e purifica-lhe o sentimento, logrando a 

cura das enfermidades da alma, como o ódio, a raiva, a luxúria, a violência, crueldade ou o 

orgulho. 

 Deste modo, é a providência mais eficiente para diminuir os doentes do mundo, 

uma vez que a saúde e a moléstia são produtos da boa ou má atitude da alma! A medida 

que o homem se evangeliza, ele também se torna um paciente mais fácil de cura sob a 

homeopatia, porque é medicina mais eletiva às criaturas de bom nível espiritual. É por isso 

que as crianças curam-se mais rapidamente pela terapêutica homeopática, pois elas ainda 

não alimentam prevenções científicas nem o cortejo de pensamentos maus. 

 

 

 PERGUNTA: A Homeopatia é medicina adversa à Alopatia? 

 RAMATÍS: A Homeopatia não é doutrina médica propositadamente adversa à 

Alopatia, mas apenas uma resultante natural do progresso terapêutico no mundo terreno, 

em conformidade com a própria evolução mental e psicológica do homem. 

 

 

 PERGUNTA: Que outros motivos provam que a Homeopatia é medicina de 

profunda ação psíquica? 

 RAMATÍS: No tratamento da saúde humana devemos reconhecer a disciplina e 

ação de uma Lei Espiritual, que além de substituir gradativamente as técnicas terapêuticas 

de acordo com o progresso mental e científico do homem, preocupa-se fundamentalmente 

com sua maior elevação e cura psíquica. O homem é tratado no mundo material conforme 

seu grau de evolução espiritual! A medicina bárbara do passado, com o exagero do cautério 

a ferro em brasa, a excentricidade das ventosas, dos exutórios, das sanguessugas e da 

terapêutica escatológica, tratamento por meio de vomitórios e purgativos, foram degraus 

preparatórios intermediários para a medicina alopática do século atual, onde já se conta 

com o benefício da penicilina, das. sulfas e da anestesia. A Homeopatia é hoje o degrau 

superior da medicina do mundo, é também o "élan" de acesso à futura medicina 

psicoterápica pura e racional, quando o homem conseguir melhor aprimoramento espiritual. 

 O paciente do médico homeopata não deve ser considerado apenas como portador 

de um órgão ou sistema afetado, ou em função de uma doença específica mas, acima de 

tudo, inquirido em razão do seu próprio tipo psicossomático, em que são levadas em conta 

todas as suas idiossincrasias e sintomas mentais. A soma do todo mental, psíquico e físico, 

do indivíduo, é o que interessa particularmente ao médico homeopata: seu entendimento 

psicológico, o seu sentimento, a sua emotividade e o seu raciocínio, em confronto com o 

ambiente em que vive. Qualquer manifestação doentia não se opera no indivíduo separada 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

161 

do sentimento da razão ou da vontade. pois isso seria alienação mental. descontrole 

orgânico e sua morte fatal. 

 Daí, a grande correlação da Homeopatia com a própria sabedoria divina. pois se o 

homem é um todo manifesto no cenário do mundo. quando ele enferma também deve ser 

tratado "de conformidade com as suas obras", isto é. de acordo com suas realizações. 

pensamentos. vontade e sentimento já consagrados em sua vida psíquica e física. O médico 

homeopata esclarecido examina o paciente preocupando-se com os seus cacoetes, 

temperamento, as manias, reações emotivas, crença ou descrença, gostos artísticos e, se 

possível. até com suas virtudes e os seus pecados! Assim, poderá receitar de conformidade 

com o caráter e o quadro mental do doente, prescrevendo a dose de maior cobertura para a 

manifestação mórbida da alma e do corpo do consulente. 

 Eis porque a Homeopatia é medicina de profunda ação psíquica nos enfermos, uma 

vez que não cuida exclusivamente das manifestações mórbidas do corpo físico, mas 

examina os pacientes de acordo com a sua síntese mental, moral, espiritual e física. 

 

 

 PERGUNTA: Como poderíamos apreciar melhor a profunda relação 

existente entre a Lei Cármica e o tratamento empregado pela Homeopatia? 

 RAMATÍS: Na Homeopatia as doses infinitesimais dinamizadas de 

determinado veneno ou substância devem curar as enfermidades que seriam provocadas 

pelas mesmas coisas ingeridas em tintura-mãe. A Lei Cármica pode ser considerada uma 

espécie de "homeopatia espiritual". pois atua sob a mesma disciplina dos "semelhantes" 

para a cura dos espíritos faltosos. O tirano será escravo, o orgulhoso humilhado e o cruel, 

vítima do despotismo tirânico retificando-se em existências futuras, à semelhança de doses 

miúdas constituídas dos mesmos elementos que causaram a, "enfermidade espiritual". 

 A Lei do Carma, como a Homeopatia, reeduca o espírito faltoso e doente sem 

violentá-lo. mas proporcionando-lhe a renovação através de ensejos educativos, embora 

sob a premência dos semelhantes de que fez mau uso. A Homeopatia cura o delírio com a 

dose infinitesimal de beladona, porque tal substância também provoca o delírio quando 

ingerida em dose maciça; a Lei do Carma cura o orgulho do espírito submetendo-o 

deliberadamente às doses miúdas da humilhação, produzidas pelo orgulho ministrado por 

outros homens orgulhosos e sob a lei dos "semelhantes"!  

 

 

 PERGUNTA: E qual a diferença entre a Lei Cármica e o tratamento 

alopático? 

 RAMATÍS: A Lei Espiritual, por exemplo, em lugar de violentar a alma doente 

de tirania e sujeitá-la a uma terapia alopática, que pode eliminar drasticamente os efeitos 

sem extinguir a causa da enfermidade, prefere submetê-la à dinâmica corretiva das doses 

homeopáticas e situá-la entre os tiranos menores. Ela então apura e decanta gradativamente 

o seu estado espiritual enfermiço do passado. 

 No primeiro caso o tirano seria punido alopaticamente, pelo fato da tirania ser 

considerada digna da mais drástica eliminação; no segundo, a Lei do Carma reeduca o 

tirano, fazendo-o sentir em si mesmo, em doses homeopáticas, os mesmos efeitos tirânicos 

e daninhos que semeou alhures. Mas deixa-lhe o raciocínio aberto para empreender a sua 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

162 

retificação psíquica, à semelhança do que faz a Homeopatia, que reeduca o organismo sem 

violentá-lo e o ajuda a renovar-se, predispondo-o a melhor coesão mental e reflexão do 

próprio doente. 

 Ademais, como a purificação do espírito se deve processar de "dentro para fora", 

através da evangelização consciente e de uma vida digna à luz do dia, toda absorção de 

fluidos animais inferiores ofusca ou obscurece o campo aurico do perispírito. A cólera, 

violência, crueldade, inveja, perfídia, o ciúme ou orgulho, são estados instintivos herdados 

da animalidade e recolhidos ao depósito da "mente instintiva" do subconsciente. E por isso 

causam doenças que "descem da mente" para o corpo físico, de cima para baixo, como diz 

Hahnemann porque ensombram o perispírito pela sua toxicidade mental. 

 Em conseqüência, a terapêutica homeopática, cujas doses infinitesimais e ação pela 

lei dos "semelhantes curam os semelhantes" atingem ou alcançam o âmago do espírito para 

drenar as toxinas maléficas ou resíduos mentais, é portanto, excelente terapêutica do 

próprio espírito. 

 

 

 PERGUNTA: Há alguma relação entre o tipo de enfermo 

"eletivo" para a homeopatia e o homem "eletivo" para o Espiritismo? 

 RAMATÍS: O indivíduo eletivo para a homeopatia é o que apresenta 

predisposição mental e psíquica para esse tratamento tão delicado e sensato. Assim como 

há criaturas com melhores disposições para a música, a pintura ou a escultura, há também 

as que são mais sensíveis ao medicamento homeopático, cujo psiquismo confia na droga, 

apesar da aparência inócua. Considerando-se que a homeopatia é terapêutica já no limiar 

das fronteiras espirituais, todas as condições psíquicas positivas auxiliam a incorporação 

energética das doses diluidíssimas, enquanto as disposições negativas são responsáveis pelo 

insucesso. O indivíduo de sensibilidade espiritual, acessível aos ideais nobres, 

preocupadíssimo com sua redenção e ascensão espiritual, é "eletivo" à homeopatia, porque 

sua disposição superior o encaminha para o sucesso da medicina, cuja ação fundamental se 

opera na intimidade da própria contextura do perispírito. 

 Assim ocorre o mesmo com o indivíduo "eletivo" ao Espiritismo, porque isso é 

conseqüência de uma disposição, sensibilidade e atração intima em simpatia com princípios 

de acentuada predominância espiritual. Indiscutivelmente, só se convertem ao Espiritismo 

as criaturas fatigadas dos cerimoniais, idolatrias, promessas, cultos, sacerdócio organizado, 

superstições e "tabus" religiosos! Elas buscam doutrina que lhes amenize a sede de 

esclarecimentos "direitos" à sua alma atribulada; desejam o conhecimento e o roteiro 

espiritual independente de quaisquer ritos, compromissos ou interpretações dúbias. 

Preferem que o esclarecimento atinja-lhe o fundo da alma sem complicações simbólicas ou 

complexidades iniciáticas. E o Espiritismo, terapêutica direta às necessidades da alma, 

também se assemelha à medicina homeopática, cujo energismo alcança o domínio da mente 

humana para exercer sua ação benfeitora. 

 

 

 PERGUNTA: E quais seriam os pacientes não "eletivos" à homeopatia ? 

 RAMATÍS: O glutão, o impiedoso, o descrente, o libidinoso, o alcoólatra, o 

colérico, avarento ou ciumento, não são pacientes eletivos à terapêutica suave e generosa 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

163 

da Homeopatia, porque suas mentes são usinas produtoras de fluidos deletérios e 

aniquilantes da ação energética das doses infinitesimais. No entanto, o homem frugal, 

piedoso, pacifico, honesto, casto, abstêmio e espiritualista, reage com extrema facilidade à 

ação homeopática porque .sua condição psíquica elevada afiniza-se perfeitamente ao tipo 

sutil e suave da medicação homeopática. 

 

 

 PERGUNTA: Considerando-se que a ação precípua da Homeopatia é curar o 

corpo físico e não a moral do doente, estranhamos que até a crença ou descrença 

espiritual ou a natureza de virtudes ou pecados, possam influir nesse tratamento! 

 RAMATÍS: As doses homeopáticas despertam energias diretamente na 

intimidade das forças criadoras, do mundo infinitesimal; em conseqüência, exercem maior 

ação no indivíduo superior, afeito às idéias nobres e às virtudes do espírito. O homem 

interessado na sua redenção espiritual, também é criatura de freqüência mais elevada na sua 

contextura perispiritual por força de melhor magnetismo e a disposição mental otimista. No 

afã de superar o domínio instintivo das forças ocultas do mundo animal, eleva-se à melhor 

freqüência vibratória no seu psiquismo! Quanto mais consciente de sua sobrevivência 

espiritual, o homem também é mais esperançoso, otimista, confiante e ordenado em seus 

pensamentos, facilitando extraordinariamente a ação homeopática na contextura delicada e 

tranqüila do seu perispírito. Ademais, como a função primacial da Homeopatia é 

"despertar" energias no corpo humano, é preciso que o próprio enfermo apresente 

condições de êxito para a medicação e sem bombardear-lhe a ação sutilíssima. Por isso, 

enquanto o médico vê-se perplexo para curar o homem de raciocínio grosseiro, sentimentos 

rudes ou imoral, ele alcançaria louvável sucesso prescrevendo as doses infinitesimais para 

um místico hindu, cuja alma compreensível, natureza frugal e pacífica, seria ótima 

condição "eletiva" para o sucesso terapêutico. 

 Realmente, a Homeopatia não tem por finalidade médica solver os problemas 

morais do ser, mas curar-lhe o corpo físico; no entanto, como isso depende do repertório 

mental do enfermo, o seu êxito consiste em dinamizar as energias mentais e emotivas, em 

vez de violentá-las. O grau dessa receptividade homeopática determina o grau de sucesso, 

assim como também a prescrição certa das doses mais baixas ou mais altas. Por isso, as 

crianças curam-se mais facilmente pela homeopatia, porque não reagem de modo negativo 

e jamais trocariam medicação tão suave e inofensiva pela violência dolorosa das seringas 

hipodérmicas, das drogas de ação tóxica ou gosto repulsivo. 

 

 

 PERGUNTA: Quais as outras relações simpáticas entre o Espiritismo e a 

Homeopatia? 

 RAMATÍS: Sob o conceito homeopático não existem doenças, mas doentes; 

sob o conceito espírita, não existem pecados, mas pecadores! Em ambos os casos, a solução 

terapêutica deve ser dirigida aos indivíduos "doentes" ou "pecadores", em vez de se buscar 

quaisquer entidades enfermiças responsáveis pelas conseqüências da medicina alopática, 

desorientados e exaustos da incessante peregrinação pelos consultórios médicos; os homens 

que buscam o Espiritismo, também assim o fazem já descrentes das hierarquias religiosas, 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

164 

dos dogmas e postulados, cuja materialidade os isola da comunicação direta, rápida e 

simples com a Divindade! 

 A cura homeopática dependerá mais do próprio paciente, conforme o zelo, 

perseverança, paciência. e confiança no tratamento tão sutil, do que do médico que lhe 

prescreve as doses infinitesimais. A dieta, repouso, controle emotivo e serenidade mental 

são os fatores mais positivos e eficientes para a cura mais breve. A Homeopatia se exerce 

através da mente e do sentimento do ser; atinge o imo perispiritual e num impacto atômico 

energético, carreia para as vias emunctórias o morbo psicofísico, que arregimenta na sua 

ação coletora. No entanto, bem diferente é a medicina da Alopatia, em que em vez de 

catalisar as energias vitais do organismo humano, penetra brutalmente no cosmo celular 

com o arremedo químico de substâncias tóxicas injetáveis, provocando as reações violentas 

da velha disciplina dos "contrários" preconizada por Galeno. 

 Há religiões que combatem o pecado e esquecem de esclarecer o pecador, pois o 

excomungam e decretam-lhe a violência sádica do Inferno; há doutrinas que esclarecem o 

pecador e o ajudam a redimir-se de modo tolerante, afetuoso e sem ameaças! Assim é a 

Alopatia atacando as doenças e a Homeopatia socorrendo os doentes! 

 

 

 PERGUNTA: Mencionastes certas situações emotivas e mentais que podem 

ser modificadas durante o uso da homeopatia. Isso não poderá induzir-nos a crer numa 

terapêutica especial, capaz de modificar mecanicamente até a conduta do indivíduo? 

Assim não desapareceriam a responsabilidade e o mérito espiritual do homem em 

conhecer-se a si mesmo, ou então orientar conscientemente a sua própria evolução? 

 RAMATÍS: Porventura, o ciclo das reencarnações não é uma terapêutica 

divina, que obriga o espírito a se retificar e a progredir compulsoriamente, situando-o nos 

ambientes hostis ou entre a parentela terrena adversária, para fazê-lo purgar as suas 

enfermidades espirituais? Quantas vezes o homem é cercado pela deformidade física; por 

uma moléstia congênita ou paralisia orgânica ou, ainda, sujeito às vicissitudes econômicas 

e morais, obrigado a enquadrar-se nos ditames do Bem! Mas, nem por isso, o espírito perde 

o mérito de sua retificação espiritual pois, diante da escola implacável da vida física, é 

ainda a sua consciência que realmente decide quanto a aproveitar ou desprezar a inexorável 

terapêutica cármica, aplicada compulsoriamente pela Lei Justa, do Pai! 

 As doses infinitesimais, pelo processo homeopático, realmente podem modificar 

certos sintomas mentais do paciente, pois elas descarregam e fazem volatizar os resíduos 

psíquicos que podem estar acumulados há longo tempo quer intoxicando o perispírito, quer 

descontrolando as emoções ou afetando a direção normal do espírito. É de senso comum 

que certas drogas tóxicas e certos tipos de entorpecentes, tais como o ópio, a morfina, o 

"aurum metalicum", mescalina, O ácido lisérgico, o gás hilariante, a beladona ou a cocaína, 

também podem influir na mente de modo pernicioso, pois provocam distorções mentais, 

delírios alucinatórios, estados esquizofrênicos ou melancolias no psiquismo do homem 

sadio. Conforme a lei homeopática de que "os semelhantes curam os semelhantes", essas 

mesmas substâncias e tóxicos que, em doses alopáticas ou maciças, provocam estados 

mórbidos nos seus pacientes ou viciados, depois de inteligentemente dinamizadas e 

ministradas em doses infinitesimais, podem efetuar curas em casos cujos sintomas também 

se assemelhem. 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

165 

 Assim, o impacto energético da dose infinitesimal liberta então o psiquismo da 

carga que ali se condensou por efeito do abuso de tóxicos, como de miasmas, vírus 

psíquicos, enfermidades mentais e resíduos que resultam também dos desequilíbrios 

emotivos. 

 

 

 PERGUNTA: Sob vossa opinião, o Espiritismo contribui para o maior êxito 

da Homeopatia, e esta reciprocamente para com a doutrina espírita? 

 RAMATÍS: Indubitavelmente, ambas se completam no binômio "psicofísico" 

de sua ação benfeitora nas raízes profundas do espírito do homem! A homeopatia atua na 

intimidade do ser e também o auxilia a manter um controle psíquico mais desafogado 

durante a fase do seu tratamento. Ela distribui harmoniosamente a energia potencializada 

no seio do vitalismo orgânico, ajudando o espírito a proceder a modificações mais urgentes 

e salutares no corpo físico. Obviamente, é o psiquismo que modifica o quimismo orgânico, 

dependendo da melhor disposição emotiva e energética o conseqüente equilíbrio 

fisiológico. O impacto energético produzido no campo mental e psíquico do paciente 

através da energia extraída da substância material potencializada pela dinamização 

homeopática, também eleva a freqüência vibratória do espírito enfermo, proporcionando-

lhe condições mais otimistas e estimulantes às suas reações favoráveis. Sem dúvida, 

melhorando o estado mórbido, também se lhe reduz o pessimismo ou a melancolia. 

 É por isso que o verdadeiro homeopata, além de um cientista hábil, também deve 

ser inteligente filósofo, a fim de poder relacionar a terapêutica do mundo infinitesimal com 

os princípios imortais da alma! 

 

 

 PERGUNTA: Como compreendermos essa ação da homeopatia no corpo 

humano e capaz de atingir-lhe o psiquismo removendo-lhe a carga mental perniciosa? 

 RAMATÍS: O espírito do homem, apesar de encarnado, permanece no mundo 

oculto da energia livre, interpenetrado pelas forças de todos os planos da vida criada por 

Deus. Em conseqüência, a homeopatia é medicamento de elogiável sucesso no 

restabelecimento da saúde do corpo carnal, porque se dirige particularmente para o campo 

de forças donde o homem se originou. 

Isso é possível porque o remédio homeopático é fundamentalmente energia e não massa; é 

mais dinâmica e menos letargia; mais força e menos medicamento; mais operante e menos 

estático. Afigura-se um poderoso catalisador que desperta energias, acelerando reações no 

organismo combalido, pois intensifica e eleva o seu "quantum" de vitalidade adormecida, 

ajustando o potencial psicofísico desarmonizado e operando através da sua energia 

infinitesimal potencializada. 

 A energia infinitesimal que dormita no seio de uma gota homeopática também pode 

desatar o poderoso campo de forças que aciona o psiquismo humano e comanda o cosmo 

orgânico do homem! É tão grande a afinidade da ação terapêutica homeopática com o 

equipo perispiritual dD homem, que os "chacras" ou centros de força do duplo-etérico 

captam essa energia livre e potencializada e o vão absorvendo pelos seus vórtices. irisados. 

Então produz-se o abaixamento vibratório do energismo desperto em combinação com o 

medicamento homeopático, fazendo-se a necessária condensação para a intimidade do 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

166 

corpo físico. A energia liberta e potencializada das "altas doses" homeopáticas tende a se 

concentrar mais rapidamente na região áurica do crânio, convergindo vigorosamente para a 

região cerebrospinal e se disseminando, pouco a pouco, pelas zonas dos plexos nervosos 

braquial, cervical e dorsal, atingindo, em seguida, o plexo solar, na região abdominal. Sob a 

influência dessa carga energética poderosa, o sistema nervoso põe-se ativamente a 

funcionar e restabelece o metabolismo do sistema endocrínico debilitado, operando 

gradativamente no alevantamento e no equilíbrio de todas as funções orgânicas 

perturbadas. A glândula hipófise, que é a regente orquestral do cosmo orgânico do homem, 

renova-se, então, em função conjugada com a epífise, constituindo-se no "élan" da esfera 

mental e psíquica, a carrear para o corpo físico todas as energias disponíveis ativadas pelo 

energético despertamento da dose infinitesimal homeopática. 

 O perispírito, maravilhoso potencial de forças e responsável pelo equilíbrio do 

organismo carnal, acelera então a sua produção energética, assim que recebe o reforço 

dinâmico da alta dinamização homeopática.  

 

 

 PERGUNTA: Porventura, há alguma relação entre passes e radiações tão 

comuns na prática espírita e os efeitos homeopáticos no homem? 

 RAMATÍS: É tão importante a relação do potencial homeopático com certos 

recursos adotados pelo Espiritismo nos seus trabalhos práticos, que a dose homeopática na 

100.000ª dinamização equivale à água fluidificada por vigorosos médiuns. Assim, o efeito 

da alta dinamização homeopática no corpo físico poderia igualar-se a um vigoroso passe 

magnético de energia potencializada e de ação contínua. Conforme não ignoram os 

ocultistas, a dinamização homeopática potencializa a alma vital da planta, do mineral ou da 

própria substância tóxica extraída do animal, produzindo um vigoroso campo de éter-físico 

que se submete ao controle instintivo do enfermo na ansiedade da cura. 

 A Mente Divina é o princípio coordenador de toda a criação cósmica e se manifesta 

através da alma do homem em conformidade com sua capacidade e fusão. Obviamente, age 

durante a doença orientando o próprio paciente para servir-se das energias mais urgentes a 

seu favor, para restabelecer a sua harmonia e saúde através de trocas vitais orgânicas e 

fortalecimento dos sistemas dinâmicos do corpo. A energia emanada da alma vital da 

espécie vegetal, mineral ou animal, manifesta-se na forma de poderoso eterismo 

potencializado na dinamização homeopática. Sob a diretriz oculta da Mente do homem, em 

sintonia e coordenação com a Mente Divina, essa energia atua como um catalisador, 

espécie de fermento etérico, que desperta energias latentes, acelera os campos eletrônicos e 

produz as reações necessárias para o retorno do equilíbrio e da saúde. Tudo isso, portanto, é 

operação que ocorre ao nível da Mente e desta sofre toda sorte de interferências, para o 

melhor aproveitamento das forças que lhe são colocadas à disposição.  

 Enquanto através das práticas espíritas os enfermos readquirem sua saúde na 

terapêutica de passes e radiações, o mesmo acontece com o medicamento homeopático de 

ação tão energética no mundo infinitesimal do ser. Em ambos os casos fica provado o 

poder assombroso da mente humana na reconstrução orgânica e harmonia psíquica, cujo 

trabalho no silêncio da alma e sem o conhecimento consciente do homem, assegura-lhe o 

equilíbrio da vida. Diz a própria ciência que a matéria e a energia são apenas diferentes 

modalidades vibratórias da mesma coisa; quando a energia livre baixa em direção à vida 

física, é que ela se constitui matéria ou no estado de energia condensada. Em conseqüência, 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

167 

o perispírito - molde fundamental preexistente do homem -, sob a ação inteligente da mente 

e através do seu campo energético acumulativo e do seu poder químico transcendental, 

aglutina a energia livre em torno de si e a faz baixar em direção à vida material, a fim de 

sustentar as vidas inferiores que compõem o corpo físico e determinam o seu 

prolongamento na matéria. 

 

 

 PERGUNTA: Sob a doutrinação dos valores sublimes do Espiritismo, o 

homem pode exercer conscientemente sobre si mesmo a melhoria moral que o torna 

superior. No entanto, segundo vossa afirmação, de que forma as doses infinitesimais da 

Homeopatia produzem modificações psíquicas e mentais sem essa intervenção consciente 

do ser? 

 RAMATÍS: Os médicos homeopatas experimentados só preceituam suas doses 

depois de focalizarem o quadro psíquico do seu paciente, mais preocupados com os doentes 

do que mesmo com as doenças ou sintomas isolados. Eles cuidam de abranger todo o 

edifício arquitetônico da criatura, auscultando e indagando de todas as causas ocultas que 

possam sofrer a influência da mente e do psiquismo perturbado do enfermo. Investigam, 

também, a síntese dos sintomas revela dores da maneira do paciente se comportar com as 

demais criaturas e o próprio ambiente. Enfim, é um retrato tanto quanto possível das 

atividades globais do indivíduo no binômio "psicofísico", pois é de senso comum que . o 

sofrimento e a vicissitude mudam o padrão comum da atividade mental e psíquica humana. 

Há muita diferença na disposição mental do homem que usufrui de excelente saúde, 

podendo beber e se alimentar a contento e participar das alegrias em comum, daquele que 

sofre de atroz úlcera ou permanece jungido ao leito sob tormentos físicos. 

 O homeopata, como o engenheiro hábil, antes de se preocupar exclusivamente com 

a brecha assinalada em uma parede fendida, cuida de perquirir a natureza do terreno, que é 

o verdadeiro responsável pela causa do defeito. O ser humano deve ser examinado mais em 

função de sua coordenação psíquica e anímica do que como um simples agregado de 

moléculas e células, que possam enfermar sem qualquer influência das variações mentais e 

emotivas. 

 Sob tal conceito lógico e sensato, foi que Samuel Hahnemann considerou que a 

saúde, tanto quanto a doença, vem de "dentro para fora" e "de cima para baixo", regra esta 

que se constitui num dos alicerces fundamentais da prática homeopática. Portanto, a, 

terapêutica homeopática aplicada em razão do tipo psicofísico do homem produz reações 

de que se vale a mente do enfermo no sentido de melhorar suas condições psíquicas. 

Efetuando a drenação e conseqüente limpeza dos resíduos enfermiços, as doses 

homeopáticas eliminam sintomas que afetam a mente e até os sentimentos do enfermo, pois 

amaina sua irritação, aflição, insatisfação e intranqüilidade. Ademais, conforme o tipo da 

medicação produzem-se estímulos salutares no campo mental humano, que são verdadeiras 

modificações ou substituições de estados morais do ser e o impelem a manter hábitos 

melhores. 

 O Espiritismo esclarece o homem através dos seus princípios superiores para sua 

incessante renovação moral, enquanto a Homeopatia é complemento à mesma disposição 

espiritista, porque além de eliminar a escória mental inferior e desafogar os sentimentos 

alterados, predispõe o enfermo para cultivar valores morais superiores. O Espiritismo 

dirige-se à consciência do homem para esclarecê-lo de sua gloriosa vida imortal e convidá-



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

168 

lo a cultivar os costumes que lhe permitirão ingressar nas humanidades angélicas. A 

Homeopatia, pela sua ação positiva de modificar os estados mentais e emotivos, pode ser 

considerada um corolário do Espiritismo na função elogiosa de aplainar o caminho 

psicofísico do enfermo, fazendo-o aceitar e aproveitar de modo mais eficiente os valores 

espiritistas. 

 

 PERGUNTA: Gostaríamos de algum exemplo mais concreto para 

assimilarmos melhor a possibilidade das doses homeopáticas influírem positivamente 

nas atividades mentais ou psíquicas dos enfermos. 

 RAMATÍS: Conforme a lei homeopática de que "os semelhantes curam os 

semelhantes", as substâncias e tóxicos que produzem estados mórbidos em "doses 

maciças", depois de inteligentemente dinamizadas e ministradas em "doses infinitesimais", 

podem efetuar curas em casos cujos sintomas mentais também se assemelham. Assim, a 

ipecacuanha, por exemplo, administrada em "dose maciça" provoca vômitos e 

principalmente hemorragias de sangue vermelho vivo e acessos de asma; no entanto, depois 

de dinamizada em doses infinitesimais, ela cura sintomas e enfermidades semelhantes às 

que produz, ingeri da em substância. No primeiro caso é ministrada a ipeca em substância, 

"corporalmente"; no segundo caso, a dose infinitesimal é a própria energia da alma vital da 

planta destinada a curar os "efeitos semelhantes"! 

 É de senso comum que certas drogas tóxicas e certos tipos de entorpecentes tais 

como o ópio, a morfina, o "aurum metalicum", mescalina, o ácido lisérgico, o gás 

hilariante, a beladona, a cocaína. ou a maconha, também podem influir na mente de modo 

pernicioso, pois provocam distorções mentais, delírios alucinatórios, estados 

esquizofrênicos ou melancolias no psiquismo do homem sadio. Conforme a lei 

homeopática de que "os semelhantes curam os semelhantes", essas mesmas substâncias e 

tóxicos que, em doses maciças ou alopáticas, provocam estados mórbidos nos seus 

pacientes ou viciados, depois de inteligentemente dinamizadas e ministradas em doses 

infinitesimais, podem efetuar curas em casos cujos sintomas mentais se assemelham. 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis dar-nos um exemplo especifico dessa condição 

homeopática? 

 RAMATÍS: Há um tipo de cânhamo europeu conhecido por "Pango" ou 

"Diamba", cujo tóxico produz no homem sadio variados sintomas mentais, pois ataca o 

sistema nervoso, determinando-lhe um estado de intensa exaltação, extensiva a todas as 

suas percepções emotivas, concepções mentais e sensações, que se tornam exageradas. 

 O exagero é o principal "sintoma mental" que tal espécie de cânhamo provoca nos 

seus intoxicados. Sob a ação tóxica do "Pango", as pessoas meigas ainda se tornam mais 

ternas, prazenteiras e felizes, enquanto as de fácil irritação tornam-se mais violentas, 

coléricas e raivosas até ao último grau. Depois se queixam de que os minutos lhes parecem 

anos e alguns passos se lhes afiguram muitas milhas; suas idéias amontoam-se e 

confundem-se, no cérebro, podendo chegar até ao "delirium tremens", à excessiva histeria e 

à subjugação completa às idéias fixas. 

 Sob a lei do "similia similibus curantur", e para casos idênticos aos acima, a 

Homeopatia prescreve a dose de Cannabis Indica, que nada mais é do que o próprio 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

169 

cânhamo europeu, chamado vulgarmente de "Pango", então dinamizado na terapêutica 

infinitesimal. Mas é conveniente compreender, que a Cannabis Indica não é o remédio 

homeopático indicado exclusivamente para as pessoas atacadas pelo tóxico do "Pango", 

porém, a medicação também serve para enfermos que apresentem sintomas idênticos aos 

que o cânhamo "Pango" provocaria em pessoas sãs! - Aquilo que em substância ou dose 

maciça provoca determinados sintomas enfermiços físicos ou mentais, também cura depois 

de dinamizado em doses infinitesimais. 

 Da mesma forma, a dose homeopática de Ignatia Amara cura as grandes 

contradições de espírito, os estados súbitos de pesar para alegria, ou vice-versa, inclusive 

os temperamentos excessivamente caprichosos, as tendências à melancolia e ao choro sem 

motivo, porque é dinamizada da fava de Santo Ignácio, originária das Filipinas, cuja baga 

produz os mesmos sintomas mentais nos que a comem imoderadamente. O Helleborus 

Niger, planta medicinal da família das Liliáceas, quando intoxica provoca grande 

prostração física, deixa o doente silencioso, estupidificado e falando de maneira a não ser 

compreendido, além de tornar-se excessivamente melancólico e sem poder manter o 

governo do espírito sobre o corpo. No entanto, cura os pacientes que apresentem tais 

perturbações físicas e mentais, desde que é dinamizado na forma das doses homeopáticas. 

É por isso que a Beladona e a China têm curado estados de delírio ou loucura, em doses 

homeopáticas, porque essas substâncias dadas em doses maciças e imoderadas, provocam 

tais sintomas, como já tem ocorrido nos tratamentos epidêmicos das gripes e malárias. 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a diferença em ter "fé" na Homeopatia para ser curado 

e ter "fé" no Espiritismo para ser redimido? 

 RAMATÍS: A fé, que muitas pessoas julgam ser necessária para o êxito do 

tratamento homeopático, não implica propriamente em uma crença ou um estado místico 

religioso, que o paciente deva assumir obrigatoriamente, a fim de só então lograr o êxito da 

cura. A fé, nesse caso, é tão-somente a confiança, o otimismo, a simpatia do enfermo. Por 

isso, desperta a sua natureza receptiva e se torna positivamente dinâmico no seu campo 

mental e astro-etéreo, favoravelmente eletivo para a absorção da energia dinamizada pela 

dose homeopática. 

 O povo pressente, em sua intuição inata, que a Homeopatia é medicina de ação 

energética no mundo imponderável; é "menos" medicamento e "mais" energia! E por atuar 

no psiquismo, as doses devem ser tomadas com confiança, embora sua aparência de inócua 

água destilada. Ademais, a "fé" implica em paciência e tranqüilidade, estados de espírito 

ótimos para o êxito da ação terapêutica das doses infinitesimais. As curas miraculosas tão 

conhecidas sempre se efetuaram sob um estado de "fé" incomum dos seus enfermos, que 

assim dinamizavam suas próprias energias em favor da crença, do taumaturgo ou do santo a 

que recorriam! A "Fé" arregimenta as forças mentais desordenadas e as conduz para um 

foco ou centro acumulativo, tornando-se a alavanca poderosa que num átimo de segundo 

produz o "milagre" da crença popular. (1)  

 
 (1) "Isso prova que existem energias fabulosas no imo de cada ser, que ao serem 
dinamizadas por um esforço mental incomum ou por um estado de fé ou confiança absolutas, 
enfeixam-se, de súbito, e provocam o que o vulgo chama de milagre. São energias que destroem 
lesões, baixam ou elevam a temperatura atuando nos centros térmicos; purificam a linfa e 
eletrificam o coração. Nem todos os enfermos elegem-se, realmente, para serem curados. O 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

170 

doente deve ir ao encontro do curador e tomar-se eletivo à cura..." Trechos do cap. XXIII - "Jesus, 
Seus Milagres e Seus Feitos", obra "O Sublime Peregrino", de Ramatís.  
 

 Em conseqüência, essa "fé" tão apregoada para o êxito homeopático é de profunda 

afinidade com a "fé" dos homens nos princípios "curadores da alma", da doutrina espírita. 

Não basta crer na Homeopatia para se adquirir a saúde sem violências ou intoxicações 

indesejáveis; é preciso também confiar e mostrar-se eletivo, desejoso e receptivo às doses 

tão diminutas! Igualmente, não basta crer nos postulados espíritas, mas é preciso ter a "fé" 

que é fruto do ânimo, da boa disposição, confiança e receptividade! Então, o doente se cura 

tanto pela Homeopatia, pela sugestão e pelos passes dos médiuns ou magnetizadores, 

porque o seu estado de "fé" gerado pela confiança e simpatia ao objeto, crença ou 

medicação, já é oitenta por cento da cura desejada! 

 Em espiritismo também ocorre coisa semelhante, pois muitos adeptos vacilantes e 

indiferentes, não só demonstram o desmazelo, a ociosidade aos valores de sua redenção 

moral, como falta-lhes o entusiasmo, a confiança e a receptividade para a doutrina, na qual 

vivem a condição de "marginais" sem fé! Lembram, ainda, os católicos tradicionais, em 

que a doutrina do Cristo não lhes penetrou no âmago do espírito, porque, provavelmente, 

desconfiam do que crêem. 

 

 

 PERGUNTA: Gostaríamos de saber qual é a contribuição da filosofia 

espírita ao êxito da Homeopatia. 

 RAMATÍS: O Espiritismo é doutrina otimista porque esclarece o homem 

quanto à sua imortalidade e redenção espiritual através das vidas sucessivas. Relata o 

encontro venturoso entre os familiares queridos no Além, demonstra que o mal é relativo às 

condições evolutivas do ser, não há castigos eternos por parte de Deus, mas ensejos 

sucessivos para a recuperação do tempo perdido. O sofrimento é purgação e limpeza do 

perispírito sobrevivente, ou "traje nupcial" do espírito, preparando-o para um dia conseguir 

o ingresso definitivo nas comunidades angélicas do Éden! A vida física é ilusória e 

transitória, apenas o singelo banco escolar onde o espírito aprende o alfabeto espiritual para 

entender a linguagem dos planos angélicos. 

 No seio da doutrina espírita os bons médiuns ainda "provam" a vida espiritual 

através das comunicações mediúnicas, materializações e vozes diretas, que identificam as 

personalidades falecidas. Ademais, ainda efetuam passes, proporcionam o receituário fácil 

e gratuito e executam operações miraculosas. Enfim, através desses trabalhadores 

abnegados, os espíritos ensinam, esclarecem, confortam, ajudam, curam e renovam a mente 

humana a caminho de sua indesviável ventura eterna! 

 Obviamente, a doutrina espírita é uma das mais valiosas contribuições à 

Homeopatia, porque provoca no homem enfermo do corpo e da alma um estado de espírito 

otimista, confiante e de "fé" na própria vida! O espírita não pode ser pessimista, triste, 

desesperado ou rebelde, porque aprendeu que é imortal, a dor é transitória e útil, a 

vicissitude é argüição do Alto e as catástrofes econômicas ou morais são recursos que 

despojam o espírito de sua bagagem animal. A desilusão no mundo carnal leva o homem a 

buscar compensação no mundo espiritual; a necessidade de alívio nas dores cruciantes 

fazem o enfermo desejar a morte que é libertação. Todos os dias operam-se transformações 

nos seres, mudando-lhes o aspecto físico e agradável da criança para a figura do velho 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

171 

decrépito e enrugado; as alternativas de prazer e dor, riqueza ou pobreza, exaltação ou 

humilhação, convencem o homem de que vive num mundo inseguro e decepcionante, como 

o náufrago sobre areias movediças. Isso conduz o pensamento humano a confiar noutra 

possibilidade de vida mais proveitosa e pacífica, onde possa viver os ideais que são 

frustrados pela instabilidade da vida material. 

 Sem dúvida, essa condição que o Espiritismo doutrina no homem, também é um 

estado de espírito ideai e eletivo para o êxito da Homeopatia, cuja ação terapêutica 

infinitesimal é mais eficaz nos indivíduos otimistas, sensíveis, espiritualistas e confiantes. 

A vivência humana sob a mensagem espírita é realmente um estado de "fé" que ajuda a 

cura homeopática! 

 

 

 PERGUNTA: Mas quereis dizer que a Homeopatia pelo receituário 

mediúnico é de maior êxito naqueles que têm fé? 

 RAMATÍS: Em verdade, as pessoas muitos habituadas com a 5ª dinamização 

generalizada pela receita mediúnica, acreditam que a homeopatia não produz quaisquer 

modificações ou reações no corpo humano. Em geral, desconhecem as altas doses de 100, 

500, 1.000 ou 10.000 dinamizações, cuja reação atômica é muito profunda na contextura do 

perispírito, desprendendo toxinas, drenando resíduos e processando transformações 

importantes que exigem receita médica. Mas o receituário mediúnico homeopático é bem 

rico de sucessos, embora na exclusividade da 5ª dinamização, pois sucedem-se curas 

miraculosas quando os espíritas conseguem receitar as doses conforme a eletividade 

psicofísica do enfermo. 

 Mas desde que os médiuns prescrevem homeopatia sem lhes dar a devida 

importância científica, pois prescrevem medicamentos antagônicos para serem misturados 

em infusões de ervas, leite, café ou outras drogas medicamentosas, é preferível 

circunscreverem-se à água fluidificada e à prática dos passes mediúnicos, que lhes 

produzirão maior sucesso. (Ver os capítulos "A assistência terapêutica dos espíritos e a 

medicina oficial da Terra" e "Aspectos do receituário mediúnico alopata" MC.) 

 

 

 PERGUNTA: Qual é outra afinidade do Espiritismo para com a 

Homeopatia? 

 RAMATÍS: A simplicidade! Ambos são simples nos seus postulados e agem 

diretamente no ser, sem os atravancamentos e as complexidades da medicina alopática ou 

das religiões dogmáticas. A Homeopatia ajuda o homem a eliminar os resíduos da mente 

indisciplinada e o Espiritismo ensina o homem a disciplinar a mente! O veículo mais 

importante para a administração da homeopatia é a água - a linfa da vida, e do Espiritismo 

é o espírito - a razão da vida! Toda mistura estranha à homeopatia sacrifica-lhe o potencial 

de cura; toda mistura estranha à codificação do Espiritismo enfraquece-lhe a força 

doutrinária! 

 

 

 PERGUNTA: Malgrado parecer excêntrica a nossa pergunta, que dizeis 

sobre a condição dieta na Homeopatia, e igual condição no Espiritismo? 



Missão do Espiritismo     Hercílio Maes      Ramatís 

172 

 RAMATÍS: Em face da sutileza e pureza da medicação, a cura será mais fácil 

se o enfermo se abstiver de alimentos condimentados, ou excessivamente gordurosos, 

alcoólicos, entorpecentes e até remédios tóxicos. O mesmo se dá com o Espiritismo no 

tratamento dos enfermos da alma, cuja cura será mais rápida se fizerem "dieta" evitando a 

glutonice, o vício alcoólico, fumo, cólera, ódio, luxúria, ciúme, inveja, orgulho ou 

maledicência. Em ambos os casos, as dietas proporcionam um, excelente estado 

psicofísico, que favorece bastante a cura do enfermo. 

 

 

 PERGUNTA: Qual é a melhor orientação específica para o sucesso do 

tratamento homeopático, em matéria de alimentação? 

 RAMATÍS: A mesma que Jesus usava para desafogar seu espírito e sentir-se 

mais afim à realidade imortal - o jejum! O corpo recupera-se poupando as energias que 

deveria gastar no fenômeno da digestão; e o espírito retempera-se no jejum, pela maior 

liberação do organismo físico enfraquecido! 

 

 


