
 1 

 
 

RAMATIS 
 

MEDIUNISMO 
 

 

Psicografia de Hercílio Maes 

Espírito Ramatís 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

OBRAS DE RAMATIS . 
 

 

1. A vida no planeta marte  Hercílio Mães  1955  Ramatis   Freitas Bastos  

2. Mensagens do astral  Hercílio Mães  1956    Ramatis   Conhecimento 

3. A vida alem da sepultura    Hercílio Mães  1957  Ramatis   Conhecimento 

4. A sobrevivência do Espírito    Hercílio Mães  1958  Ramatis   Conhecimento 

5. Fisiologia da alma  Hercílio Mães  1959   Ramatis   Conhecimento 

6. Mediunismo   Hercílio Mães  1960  Ramatis   Conhecimento 

7. Mediunidade  de cura   Hercílio Mães  1963    Ramatis   Conhecimento  

8. O sublime peregrino   Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

9. Elucidações do além  Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

10. A missão do espiritismo  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

11. Magia da redenção  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

12. A vida humana e o espírito imortal Hercílio Mães  1970  Ramatis   Conhecimento 

13. O evangelho a luz do cosmo    Hercílio Mães  1974  Ramatis   Conhecimento 

14. Sob a luz do espiritismo   Hercílio Mães  1999   Ramatis   Conhecimento  

 

15. Mensagens do grande coração    America Paoliello Marques ? Ramatis     Conhecimento 

 

16. Evangelho , psicologia , ioga  America Paoliello Marques ? Ramatis etc   Freitas Bastos  

17. Jesus e a Jerusalém renovada  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

18. Brasil , terra de promissão  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

19. Viagem em torno do Eu   America Paoliello Marques ? Ramatis  Holus 

Publicações  

 

20. Momentos de reflexão vol 1 Maria Margarida Liguori 1990 Ramatis  Freitas Bastos  

21. Momentos de reflexão vol 2 Maria Margarida Liguori 1993 Ramatis  Freitas Bastos  

22. Momentos de reflexão vol 3 Maria Margarida Liguori 1995 Ramatis  Freitas Bastos  

23. O homem e a planeta terra   Maria Margarida Liguori 1999 Ramatis  Conhecimento 

24. O despertar da consciência  Maria Margarida Liguori 2000 Ramatis  Conhecimento 

25. Jornada de Luz   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Freitas Bastos  

26. Em busca da Luz Interior   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Conhecimento 

 

 

27. Gotas de Luz   Beatriz Bergamo 1996  Ramatis          Série Elucidações 

 

 

28. As flores do oriente  Marcio Godinho 2000  Ramatis  Conhecimento 

 

 

29. O Astro Intruso                               Hur Than De Shidha 2009  Ramatis   Internet 

 

 

30. Chama Crística   Norberto Peixoto 2000  Ramatis  Conhecimento 

31. Samadhi   Norberto Peixoto 2002  Ramatis  Conhecimento 

32. Evolução no Planeta Azul  Norberto Peixoto 2003  Ramatis  Conhecimento 

33. Jardim Orixás   Norberto Peixoto 2004  Ramatis  Conhecimento 

34. Vozes de Aruanda  Norberto Peixoto 2005  Ramatis  Conhecimento 

35. A missão da umbanda  Norberto Peixoto 2006  Ramatis  Conhecimento 

36. Umbanda Pé no chão  Norberto Peixoto 2009  Ramatis  Conhecimento 

 

 

 

  
 



 3 

  
 

Indice 
 

No campo da mediunidade  

Algumas palavras do médium  

Preâmbulo  

 

 

CAPÍTULO 1 

Considerações sobre o"Livro dos Médiuns"   

CAPITULO 2 

A Mediunidade e o"Consolador" prometido   

CAPITULO 3 

Todas as criaturas são médiuns?   

CAPITULO 4 

A"prova" da obsessão   

CAPITULO 5 

Os trabalhadores ativos no serviço mediúnico   

CAPÍTULO 6 

O médium de "mesa" e o de"terreiro"   

CAPITULO 7 

Considerações sobre a mediunidade natural e a de prova   

CAPITULO 8 

As dificuldades nas comunicações mediúnicas com o Alto   

CAPITULO 9 

A extensão e profundidade das comunicações mediúnicas   

CAPITULO 10 

O médium anímico-mediúnico e o Intuitivo  

CAPITULO 11 

Uma observação individual   

CAPITULO 12 

A mediunidade mecânica   

CAPITULO 13 

A mediunidade intuitiva e a de incorporação   

CAPÍTULO 14 

Mediunidade sonambúlica   

CAPITULO 15 

Trabalhos de tiptologia   

CAPITULO 16 

As comunicações perversivas pela tiptologia   

CAPÍTULO 17 

Considerações sobre a vidência   

CAPITULO 18 

Vidência ideoplástica   

CAPITULO 19 

Algumas observações sobre o animismo   

CAPITULO 20 

O aproveitamento anímico nas comunicações mediúnicas   

CAPITULO 21 



 4 

A influência anímica na abertura dos trabalhos mediúnicos  

 CAPÍTULO 22 

A sugestão e a imaginação nas comunicações mediúnicas  

CAPITULO 23 

O espírita e o bom humor  

CAPITULO 24 

A telepatia e as comunicações mediúnicas   

CAPITULO 25 

O problema da mistificação   

CAPITULO 26 

As comunicações dos espíritos sobre tesouros enterrados   

CAPITULO 27 

Considerações sobre a castidade por parte dos médiuns   

CAPITULO 28 

Aspectos psicológicos das  encarnações de apóstolos e líderes do cristianismo  

CAPITULO 29 

A função dos guias e as obrigações dos médiuns   

CAPITULO 30 

O peditório aos amigos do espaço   

CAPITULO 31 

As influências obsessivas sobre os médiuns e suas conseqüências   

CAPÍTULO 32 

Considerações sobre o desenvolvimento mediúnico   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HOMENAGEM 

 

 

 

 

A 

 

 

RODOLFO DOS SANTOS FERREIRA, coração generoso e 

idealizador do "Lar Rama-tis" para as crianças, em Osasco, 

São Paulo. 

 

 

 

 

A 

OSWALDO POLIDORO, espírito incansável e escritor 

fecundo, que enriqueceu a bibliografia espírita com admirável 

conjunto de obras de ascensão espiritual. 

 

 

 

 

Curitiba, 20 de agosto de 1960 

HERCÍL10 MAES 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

 

 

No campo da mediunidade. 

 
 

(Capítulo extraído da obra "Coletânea do Além", ditada por André Luiz ao médium Francisco 

Cândido Xavier. Obra editada pela Livraria Man Kardec-LAKE - São Paulo). 

 

O cérebro físico é aparelho de complicada estrutura. Constitui-se de células emissoras e receptoras, 

que servem nos mais diversos centros mentais reguladores da vida orgânica. Imantam-se, dentro dele, 

poderosas correntes magnéticas, a flutuarem sobre o líquido cérebro-espinhal, qual a engrenagem de um 

motor em óleo adequado, produzindo vibrações elétricas com a freqüência de dez a vinte hertz por segundo. 

Daí parte infinidade de ordens, endereçadas ao sistema nervoso, ao aparelhamento endocrínico e aos órgãos 

diversos. 

 

O cérebro, porém, tal qual é conhecido na Terra, representa a parte visível do centro perispiritual da 

mente, ainda imponderável à ciência comum, no qual se processa a elaboração do pensamento, que escapa à 

conceituação humana. 

 

Referimo-nos a semelhante quadro para comentar a necessidade da cooperação do servidor 

mediúnico no intercâmbio entre os dois planos - visível e invisível. A tese do animismo, não obstante 

respeitável, pelas excelentes intenções que a inspiraram, muita vez desencoraja os companheiros chamados 

a testemunhos de serviço no ministério da verdade e do bem. Os investigadores rigoristas não favorecem o 

esforço dos médiuns bem intencionados; na maioria das ocasiões destróem-lhes os germens de boa vontade e 

realização com as suas exigências particularistas no capítulo da minudência, da gramática, da adivinhação. A 

organização mediúnica, entretanto, como as demais edificações elevadas, não se improvisa no caminho da 

vida. E o médium não é uma inteligência ou uma consciência anulada nas exteriorizações fenomênicas da 

comunicação entre as duas esferas. Ainda no chamado sonambulismo puro, no transe completo e nas hipnoses 

mais profundas, a colaboração dele será manifesta e indispensável. A energia da usina longínqua precisa do 

filamento da lâmpada, em que se manifesta, produzindo luz e calor. O artista, para arrancar a melodia perfeita, 

necessita de cordas afinadas e firmes no violino que lhe empresta oconcurso na demonstração musical. A 

mensagem do cantor, ou do político, requer o aparelho de recepção para ser ouvida à distância. Exige a 

lâmpada característica especializada, na fabricação. O violino requisita grande experiência e cuidado de 

manufatura e o receptor radiofônico pede extensa cópia de material elétrico para atender à finalidade que 

lhe é própria. Se em semelhantes serviços de transmissão, à base de matéria comum, há imperativos técnicos e 

organização, como improvisar um mecanismo mediúnico, no qual a base de matéria viva associada a 

elementos espirituais, ainda imponderáveis à ciência humana, exige a construção da vontade com os 

valores da cooperação? 

 

Edificar a mediunidade constitui uma obra digna do esforço aliado à perseverança no espaço e 

no tempo. 

 

Um habitante de esfera diferente necessita valer-se dos recursos que lhe oferece o cooperador 

identificado com o círculo onde pretende fazer-se sentir. Trata-se de imposição vulgar nas próprias relações 

entre países terrestres, de cultura diversa. O brasileiro que precise conduzir certa mensagem à Inglaterra, 

desprovido de contato anterior com a vida britânica, de modo algum dispensará o intérprete e esse 

intermediário, para cumprir a tarefa, deve preparar-se devidamente. Adaptar-se uma entidade 

desencarnada ao cérebro, ao sistema nervoso e aos núcleos glandulares do companheiro encarnado, 



 7 

ajustando peças biológicas e eliminando resistências celulares, sem nos referirmos aos processos mentais 

inacessíveis à compreensão atual dos fenômenos, não é operação matemática que se efetue através dos 

cálculos de alguns instantes. É organização paciente, requisitando muito concurso e devotamento por 

parte dos amigos em serviço na crosta planetária. 

 

E, assim afirmando, convidamos os colaboradores sinceros do Espiritismo evangélico a dedicarem 

maior atenção à chamada "mediunidade consciente", dentro da qual o intermediário é compelido a guardar 

suas verdadeiras noções de responsabilidade no dever a cumprir. Cultive cada trabalhador o seu campo de 

meditação, educando a mente indisciplinada e enriquecendo os seus próprios valores nos domínios do 

conhecimento, multiplicando as afinidades com a esfera superior, e observará a extensão dos tesouros de serviço 

que poderá movimentar a benefício de seus irmãos e de si mesmo. Sobretudo, ninguém se engane 

relativamente ao mecanicismo absoluto em matéria de mediunidade. Todo intérprete da espiritualidade, 

consciente ou não no decurso dos processos psíquicos, é obrigado a cooperar, fornecendo alguma coisa de si 

próprio, segundo as características que lhe são peculiares, porquanto, se existem faculdades semelhantes, não 

encontramos duas mediunidades absolutamente iguais. 

 

Lembremo-nos de que não nos achamos empenhados em edificações exteriores, onde a forma 

deva sacrificar a essência e onde a "letra" asfixie o "espírito", e sim na construção de um mundo melhor, 

nos círculos de experiência para a vida eterna. Guarde cada colaborador do Espiritismo cristão a 

consciência, a responsabilidade e o espírito de serviço à maneira de riqueza celeste que é necessário valorizar 

e multiplicar. Não nos esqueçamos de que, segundo a profecia, através dos canais mediúnicos o Senhor está 

derramando a sua luz sobre toda a carne, mas que é preciso purificar o vaso carnal e enriquecer a mente, a 

fim de que o homem terrestre seja, de fato, o intérprete fiel da divina Luz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

 

 

 

Algumas palavras do médium. 
 

 

Prezado leitor, 

 

 

Embora creia que é desnecessária e cansativa qualquer consideração preliminar sobre o conteúdo 

desta nova obra de Ramatís, intitulada "Mediunismo", e que abrange com especialidade os mais 

variados aspectos do exercício da mediunidade sob o patrocínio da doutrina espírita, cumpre-me o dever 

de explicar que devem ser atribuídos exclusivamente a mim os possíveis equívocos assinalados durante a 

leitura destas páginas. 

 

Ainda são raros os médiuns que, a exemplo de um Chico Xavier, podem filtrar com pleno 

êxito o pensamento dos desencarnados para o ambiente material. E isso ainda se toma mais difícil quando se 

trata de recepcionar as comunicações dos espíritos categorizados, cuja vibração altíssima ultrapassa a 

nossa freqüência psíquica comum. 

 

"Mediunismo" assemelha-se às demais obras de Ramatís quanto à sua elaboração, pois também foi 

confeccionada pelo sistema de perguntas e respostas. À medida que surgiam as dúvidas decorrentes das 

respostas anteriores de Ramatís, fazíamos novas indagações, e assim se encorpava a obra com outros 

assuntos de interesse. 

 

Tudo que se perguntou sobre a mediunidade foi respondido satisfatoriamente pelo espírito de 

Ramatís e, se algo de interesse no assunto foi olvidado nesta obra, não cabe a culpa ao 

espírito consultado, mas apenas ao esquecimento ou falta de prática de quem fez as 

indagações. Talvez, mais tarde, os simpatizantes de sua obra resolvam tecer novas consultas 

em torno da mediunidade, o que, possivelmente, há de proporcionar-lhes outras conceituações 

mais elucidativas e sanar as omissões atuais. Aliás, quanto a certos ângulos muito 

controversos sobre a mediunidade, e que exigem esclarecimentos mais minuciosos, Ramatís 

reportou-se aos mesmos noutras respostas, embora o fazendo sob outra roupagem vocabular. 

Deste modo, ele procurou avivar a memória do leitor sobre aquilo que deve ser 

conhecido com melhores detalhes e que favoreça uma interpretação mais certa do 

compromisso mediúnico. 

 

Já havíamos encerrado o último capítulo desta obra, quando um dos componentes do 

nosso grupo de trabalho mediúnico solicitou de Ramatís o obséquio de indicar alguns 

dos compêndios mais credenciados, na língua portuguesa, que pudessem orientar com mais 

eficiência o desenvolvimento mediúnico e ensinar os métodos mais sensatos e proveitosos 

para os candidatos a médiuns. Ramatís, após frisar que já é bem servida a bibliografia desse 

gênero, no Brasil, e que se encontra capacitada para explicar com eficiência a natureza das 

relações mediúnicas entre vivos e mortos, indicou-nos algumas obras que considerou mais 

apropriadas para auxiliar o desenvolvimento mediúnico, em conformidade com os preceitos 

ensinados pela doutrina espírita. 

 

Com o intuito de facilitar a aquisição das obras citadas, por parte daqueles que ainda 

não as conhecem ou desejam presenteá-las a outrem, combinamos especificá-las nesta página, 

mencionando tanto os seus autores encarnados ou desencarnados como as casas que as 



 9 

editaram. Ei-las, pois, a seguir: 

 

 O EVANGELHO SEGUNDO O ESPIRITISMO, de Allan Kardec. Edição da Livraria da 

Federação Espírita Brasileira. 

 

 O LIVRO DOS ESPÍRITOS, de Allan Kardec. Edição da Livraria da Federação Espírita 

Brasileira. 

 

 O LIVRO DOS MÉDIUNS, de Allan Kardec. Edição da Livraria da Federação Espírita 

Brasileira. 

 

 

 NOS DOMÍNIOS DA MEDIUNIDADE, de André Luiz. Médium Francisco Cândido 

Xavier. Edição da Livraria da Federação Espírita Brasileira. 

 

 ESTUDANDO A MEDIUNIDADE, de Martins Peralva. Edição da Livraria da Federação 

Espírita Brasileira. 

 

 MEDIUNIDADE, de Edgard Armond. Edição da Livraria Allan Kardec (Lake). 

 

 TRABALHOS PRÁTICOS DE ESPIRITISMO, de Edgard Armond. Edição da Livraria 

Allan Kardec (Lake). 

 

 PASSES E RADIAÇÕES, de Edgard Armond. Edição da Livraria Allan Kardec (Lake). 

 

 PONTOS DA ESCOLA DE MÉDIUNS. Editado pela Federação Espírita do Estado de São 

Paulo. 

 

 PASSES E CURAS ESPIRITUAIS, de Wenefledo de Toledo. Edição da Livraria do 

Pensamento. 

 MANUAL DO DIRIGENTE DE SESSÕES ESPÍRITAS, de E. Manso Vieira e B. Godoy 

Paiva. Edição da Livraria Allan Kardec (Lake). 

 

 MEDIUNIDADE SEM LÁGRIMAS, de Eliseu Rigonatti. Edição da Livraria Allan Kardec 

(Lake). 

 

 

Curitiba, 20 de agosto de 1960 

 

HERCÍLIO MAES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 10 

 

 

 

Preâmbulo 

 

 
Meus Amigos e Irmãos, 

 

 

Entregando-vos esta obra, que achamos de bom alvitre denominar de "Mediunismo", também nos 

desincumbimos de mais uma etapa do programa sideral, cuja responsabilidade assumimos junto aos 

nossos maiorais quando nos prontificamos a cooperar para a melhoria espiritual de alguns espíritos 

encarnados na Terra. Mercê da bondade do Criador, já gozamos do júbilo de verificar que pudemos 

atrair a simpatia de algumas criaturas, interessando-as para o conteúdo de nossas singelas mensagens 

mediúnicas. Comprovamos também que elas modificaram algo do seu antigo modo de viver e adotaram 

princípios evangélicos em suas vidas, elevando-se para a freqüência espiritual mais alta e assim 

apressando a sua renovação para habitar os planos paradisíacos. 

 

Reconhecemos a impossibilidade de agradar a todos os que tomam contato conosco, assim como 

também não alimentamos quaisquer vaidades messiânicas, nem pretendemos distinções especiais no seio 

das comunidades sidéreas. Alegramo-nos muitíssimo pela oportunidade de cooperar nos labores de 

esclarecimento espiritual e de socorro fraterno, que o Alto realiza em favor das almas matriculadas na 

escola benfeitora da carne. Compreendemos a necessidade de nos manter acima dos preconceitos e dos 

equívocos humanos, assim como estendemos a nossa afeição espiritual a todos os homens, malgrado alguns 

espíritos demasiadamente ortodoxos em suas crenças possam não se agradar daquilo que estamos 

transmitindo por via mediúnica. Oxalá, servindo-nos da organização mediúnica que nos transfere o 

pensamento para a matéria, possamos corresponder à imerecida confiança daqueles que nos permitiram a 

participação no serviço abençoado do Bem. 

 

Realizado, assim, este modesto esforço no sentido de auxiliarmos tanto quanto possível a 

libertação espiritual de nossos irmãos encarnados, apresentando um trabalho isento dos pruridos científicos, 

das cogitações filosóficas destrutivas, da mentalidade intoxicada pelo academismo do mundo e 

também das conceituações dogmáticas religiosas, formulamos os nossos sinceros apelos espirituais aos 

homens de boa vontade para que se interessem o mais breve possível pela sua admissão ao reino amorável do 

Cristo. 

Embora a vida física seja escola meritória, que proporciona ao espírito mergulhado na carne 

transitória o desenvolvimento de sua consciência, o certo é que as fortíssimas raízes lançadas pelo instinto 

animal retardam o homem por muito tempo sob o guante do sofrimento redentor. A dor, na vida material, é 

quase sempre o corolário imediato dos prazeres descontrolados. 

 

Eis por que, embora devamos reconhecer a importância indiscutível do curso experimental da vida 

terrena, significando a valiosa oportunidade que auxilia o despertamento da centelha sideral emanada do Criador e 

situada na carne humana, temos sempre insistido quanto à necessidade de o homem aprender a sua lição 

espiritual com a maior urgência, a fim de se libertar o mais cedo possível das formas escravizantes da matéria. 

Malgrado esse benefício prestado pela carne, à alma, no seu aprendizado angélico, é implacável a sua ação atávica e 

bastante difícil desatar suas algemas milenárias. Desde que a angelitude é a condição definitiva que Deus 

instituiu para todos os seus filhos criados de sua própria Consciência Cósmica, é justo que o espírito se sirva 

eficientemente dos laboratórios planetários que lhe facultam as provas redentoras; mas deve ser sensato e 

trabalhar tanto quanto possível para lograr essa ventura, a que têm direito indiscutível. 



 11 

 

Reconhecemos que algumas criaturas, ainda algemadas às paixões deletérias da carne, afligem-se ou 

se entristecem quando verificam que em nossas mensagens condenamos sempre a negligência espiritual 

do homem. No entanto, assim não fazemos com o, intuito apostólico de condenar as fraquezas naturais da 

vida humana, nem pretendemos excomungar nossos irmãos encarnados pelos seus equívocos. Na verdade, 

todos vivem na carne as mesmas experiências e equívocos, com os quais nós também já topamos em 

inúmeras existências planetárias. 

 

O nosso principal objetivo ainda é o convite fraterno e insistente para que os encarnados 

despertem de sua negligência tão comum na peregrinação da estrada terrena e acelerem os passos, pois já 

bem próximo lhes acena a ventura eterna da vida angélica. Realmente, temos nos referido 

incessantemente à inconveniência de o espírito demorar-se atado à fogueira das paixões devoradoras e 

pecaminosas do mundo da carne; mas, em seguida, também enunciamos as perspectivas sublimes e o cenário 

paradisíaco que aguardam as almas sofredoras após a sua libertação do compromisso redentor da carne. Com 

muita razão deveríamos ser condenados à repulsa pública se, em detrimento das virtudes angélicas do 

espírito imortal, preferíssemos exaltar os vícios e as paixões pecaminosas que ainda fervilham sob o com-

bustível alimentado pelas energias do instinto animal. 

 

A presente obra, intitulada "Mediunismo", é apenas mais um singelo trabalho de nossa cooperação 

espiritual por via mediúnica, enquanto rogamos a Deus o ensejo de permitir-nos acender a chama da vida imortal 

em alguns corações ainda torturados pelas vicissitudes e as dores da vida material. Envidamos também os 

nossos melhores esforços para contribuir de modo proveitoso, junto de alguns médiuns ainda confusos e 

indecisos, que vacilam quanto ao roteiro mais certo para empreender o seu desenvolvimento 

mediúnico. 

 

Obviamente, não alimentamos a presunção de acrescer qualquer novidade às obras fundamentais de 

Allan Kardec, que os espíritos lhe ditaram sobre a mediunidade. Da mesma forma, reconhecemos que 

já existem muitas obras credenciadas no gênero, produzidas por encarnados estudiosos da fenomenologia 

mediúnica, as quais superam estas singelas mensagens de nossa lavra espiritual. Servindo-nos do médium 

que nos recepciona o pensamento, temos procurado atender às mais variadas indagações sobre o problema 

complexo e sublime da mediunidade, exaltando-a como a tarefa espiritual que deve ser exercida com 

devotado zelo moral e sempre à distância dos interesses mercenários e das vaidades humanas. 

 

Obedecendo à necessidade seletiva do programa elaborado pelos nossos superiores, algumas vezes 

fomos obrigado a destacar os ângulos sombrios da prática mediúnica, a imprudência, o interesse 

mercenário e a capciosidade de certos médiuns. Mas assim o fizemos com o fito de distinguir aqueles que 

merecem a confiança do Alto e prestam valioso e devotado serviço ao próximo. Em algumas de nossas con-

siderações existe um tom de censura aos médiuns preguiçosos, que sentem estranho prazer em se conservar na 

mesma ignorância de quando iniciaram o seu desenvolvimento mediúnico. E assim o fizemos porque 

o êxito do mandato mediúnico e a sua transparência espiritual exigem que os seus intérpretes, além do seu 

apuro moral, também despertem o seu comando mental e melhorem o seu intelecto. 

 

Advertimos todos os médiuns de que o êxito do serviço mediúnico depende muito mais da 

renúncia, desinteresse, humildade e ternura dos seus medianeiros do que mesmo de qualquer manifestação 

fenomênica espetacular, que empolga os sentidos físicos, mas não converte o espírito ao Bem. 

 

Embora não tenhamos podido alinhar conceitos espiríticos mais avançados que aqueles que 

Kardec já consignou em suas obras doutrinárias, sentir-nos-emos regiamente compensados se, através 

deste trabalho despretensioso, algumas criaturas puderem compreender melhor o sentido libertador 

do Espiritismo e a função redentora da mediunidade. 



 12 

 

No término deste breve preâmbulo, rendemos o nosso preito de simpatia e admiração a 

Allan Kardec, espírito sensato e heróico, que renunciou à sua própria tranqüilidade e aos 

interesses do mundo físico para servir benfeitoramente à -humanidade terrena. 

 

Considerando-se a doutrina espírita como o Cristianismo redivivo em sua pureza 

iniciática e em sua simplicidade comovedora, os médiuns que se credenciam sob a sua égide 

doutrinária também precisam cumprir o seu mandato espiritual no século atômico, quais 

novos apóstolos, pregando a imortalidade do espírito. 

 

 

Curitiba, 21 de abril de 1960 

 

 

RAMATÍS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 13 

 

 

CAPÍTULO 1 

 

Considerações sobre o "Livro dos Médiuns" 
 

 

PERGUNTA: — De início, gostaríamos que nos indicásseis qual o método mais 

eficiente para o êxito do desenvolvimento mediúnico ou qual o processo mais aconselhável 

para educar o candidato a médium. 

RAMATÍS: — Assim como ao futuro acadêmico compete primeiramente estudar a 

cartilha primária, a fim de aprender o alfabeto que o credenciará para tentar no futuro os estudos 

mais complexos da cátedra universitária, o médium também precisa começar o seu 

desenvolvimento mediúnico orientado pelas lições básicas da doutrina espírita. O homem pode 

tomar-se engenheiro, advogado, médico ou magistrado, mas ele sempre terá de começar pela 

alfabetização. 

Atualmente, à medida que o mundo terreno progride, a sua humanidade também 

freqüenta cursos para poder exercer as suas profissões as mais singelas e, devido a isso, mul-

tiplicam-se e popularizam-se os tratados científicos e os compêndios técnicos, a fim de serem 

orientadas as experimentações ou as especulações mais comuns. Hoje estudam-se e 

consolidam-se regras e leis que, baseadas nas longas experimentações do passado, graduam 

disciplinadamente os estudos mais variados e facilitam muitíssimo o roteiro educativo dos 

estudiosos. Pouco a pouco eliminam-se as indecisões, os equívocos, os transtornos e as 

surpresas tão comuns às tentativas empíricas e próprias das experimentações sem métodos 

seguros. 

Em conseqüência disso, os empreendimentos culturais, os cursos científicos e os 

conhecimentos técnicos modernos são tratados em linguagem acessível a todas as mentes estu-

diosas e aceleram o progresso da humanidade terrena, porquanto reduzem a perda de tempo 

comumente empregado no empirismo desordenado. Proliferam, então, as academias destinadas 

a oficializar todos os labores humanos, pois diplomam costureiras, floristas, oradores, 

barbeiros, motoristas, fabricantes de doces, especialistas em extração de calos ou técnicos das 

mais variadas profissões. É evidente que, se a faculdade mediúnica é destinada a objetivos 

mais sublimes, e bem mais complexa e importante do que as profissões comuns do mundo, ela 

também exige um roteiro inteligente, sensato e criterioso,sob o mais devotado carinho e 

desprendimento de seus cultores. 

Nesse aprimoramento mediúnico estão em jogo os elevados ensinamentos da vida 

evangélica, e a sua finalidade é a de proporcionar ao homem a sua mais breve libertação 

espiritual. Entretanto, o êxito depende muitíssimo das condições morais e dos conhecimentos 

do médium, o qual deve se afastar de tudo aquilo que possa despertar o ridículo, a censura ou o 

sarcasmo sobre a doutrina espírita. O médium desenvolvido, na acepção da palavra, é fruto de 

longas expe- 

rimentações em favor do próximo; só o serviço desinteressado, a imaginação 

disciplinada e o equilíbrio moral-emotivo é que poderão garantir-lhe o sucesso nas suas 

comunicações com o Alto. 

Só o desenvolvimento mediúnico correto, supervisionado por outras criaturas sensatas e 

experimentadas, é que realmente poderá garantir os resultados proveitosos e evitar os espinhos 

das decepções prematuras ou o desencanto das tarefas fracassadas. Embora algumas criaturas 

se deixem atrair pelas manifestações e encenações exóticas, que impressionam os leigos nos 

fenômenos mediúnicos, o intercâmbio satisfatório e profícuo com o Além também requer 



 14 

disciplina semelhante à que se exige nos cursos acadêmicos do mundo profano. 

Assim como seria absurdo pretender alguém candidatar-se a um curso acadêmico, mas 

negando-se a alfabetizar-se em primeiro lugar e tentando alcançar o seu objetivo superior por 

meio de tentativas empíricas e experimentações confusas, também é absurdidade que o 

candidato necessitado do desenvolvimento mediúnico espiritista, despreze as regras e as 

normas fundamentais do "Livro dos Médiuns", nas quais Allan Kardec cimentou 

definitivamente a prática sensata da mediunidade. 

Assim como não confiais na criatura que se afirma portadora de um diploma 

acadêmico, mas sem nunca ter feito os estudos primários, é claro que também não podeis confiar 

na capacidade, na segurança e no entendimento de qualquer médium que ignore os 

principios_mais rudimentares sobre a mediunidade expostos no "Livro dos Médiuns". Muito 

mais importante e perigosa do que as relações e as profissões no mundo material são ainda as 

relações entre os vivos e os mortos, por cujo motivo o médium não pode prescindir de um 

roteiro certo e seguro em seu desenvolvimento, tal como Allan Kardec o estabeleceu em suas 

obras fundamentais. 

 

 

PERGUNTA: — No entanto, conhecemos alguns confrades que se consideram 

"bons médiuns" e são bastante seguros em suas tarefas mediúnicas, mas que afirmam 

nunca haver lido uma página do "Livro dos Médiuns", nem mesmo consultado qualquer 

outra obra de Allan Kardec. Que dizeis disso? 

RAMATÍS: — Quanto a haver médium bom e seguro, mesmo ignorando as obras de 

Allan Kardec, não opomos dúvida alguma, pois o Catolicismo, o Protestantismo, a Teosofia, o 

Esoterismo, o Budismo, o Islamismo, o Induísmo e o Judaísmo, as instituições Rosa-Cruz e outras 

associações iniciáticas contaram em seu seio com magníficos médiuns de alto critério 

espiritual, mas alheios aos postulados espíritas. O Espiritismo é o conjunto de leis morais que 

disciplinam as relações desse "mediunismo" entre o plano visível e o invisível, coordenando 

também o progresso espiritual dos seus adeptos. Mas os fenômenos mediúnicos começaram a 

ocorrer muito antes de ser codificada a doutrina espírita, assim como também podem se 

registrar independentemente de sua existência. Sem dúvida, tendes de distinguir que o 

mediunismo é manifestação que pode ocorrer independentemente do Espiritismo; o primeiro é 

uma "faculdade" que pode não estar sujeita a doutrinas ou religiões; o segundo é "doutrina" 

moral e filosófica codificada por Allan Kardec, cuja finalidade precípua é a libertação do 

homem dos dogmas asfixiantes e das paixões escravizantes. 

A literatura mediúnica, proveniente de várias fontes religiosas e doutrinárias, é pródiga 

em vos comprovar a quantidade de sensitivos que recepcionam mensagens daqui, embora 

não operem diretamente sob a inspiração do Espiritismo codificado por Allan Kardec. 

Assim é que, independentemente da codificação cardeciana, foram recebidos do 

Espaço as importantes "Cartas de Meditações" e a obra "Luz da Alma", ditadas pelo instrutor 

tibetano a Alice A. Bailey; as missivas de escrita direta a Helena Blavatsky, fundadora da 

Teosofia, dos mestres Mória e K. H.; as "Cartas do Outro Mundo", ditadas a Elza Barker por 

um magistrado inglês; as comunicações intituladas "Trinta Anos entre os Mortos", pela 

faculdade da senhora Wicklan; a "Luz no Caminho" a Mabel Collins, inspirada por 

mentoresYogas; o magnífico poema "Aos Pés do Mestre", inspirado ao jovem Krisnamurti; "A 

Vida nos Mundos Invisíveis", ditada pelo monsenhor Robert Hugs Benson a Anthony Bórgia; 

as mensagens do Padre Marchai a Ana de G.; "A Vida Além do Véu", ao pastor protestante 

rev. G. Vale Owen, de autoria de sua progenitora; as inéditas experiências de Eduardo Van 

Der Naillen, entre os Mayas — que ignoravam o Espiritismo — originaram "A Grande 

Mensagem", obra admirável como repositório de conhecimentos do Além. O bispo anglicano 

C. H. Leadbeater, um dos esteios da Sociedade Teosófica, revelou poderosas faculdades de 



 15 

clarividência e escreveu instrutivas obras de esclarecimentos espirituais, sem qualquer contato 

doutrinário com o Cardecismo. 

No vosso século, sem se situarem na área espírita, Pietro Ubaldi entregou-vos "A 

Grande Síntese", obra extraordinária e de inspiração mediúnica produzida por sublime entidade 

sideral, e Rosaria de La Torre compôs mediunicamente "Harpas Eternas", da autoria espiritual 

de Hilarião de Monte Nebo, destacado iniciado sideral. Os profetas eram médiuns 

poderosos. Jonas, Isaías, Jeremias, Ezequiel, Daniel, Naum, Samuel, Job, Habacuc e 

outros iluminavam as narrativas bíblicas com os seus poderes mediúnicos. Moisés hipnotizou a 

serpente e a transformou num bastão, fazendo-a reviver, depois, diante do Faraó surpreendido. 

Ele sabia extrair ectoplasma à luz do dia; praticava levitações, transportes, e produziu chagas 

no corpo, curando-as rapidamente. Realizando a mais assombrosa hipnose da História, usou o 

povo egípcio como "sujet" e o fez ver o rio Nilo a correr como sangue; atuando nas forças vivas 

da Natureza, visto que conhecia o processo da magia sobre as salamandras, semeava o fogo 

em tomo de si, cercando-se da "sarça ardente", e punha em fuga os soldados escolhidos para 

matarem-no. 

Na esfera católica, Terezinha via o sublime Senhor nimbado de luz; Francisco de Assis 

revelava as chagas de Jesus; Antônio de Pádua transportava-se em espírito de Portugal à 

Espanha para salvar o pai inocente; Dom Bosco, em transe psicométrico, revia Jesus em sua 

infância, ou então profetizava sobre o futuro, inclusive quanto às realizações atuais do vosso 

país'; Vicente de Paula extinguia úlceras à simples imposição de suas mãos e São Roque 

curava a lepra à força de orações. Teresa Neumann, no nosso século, apresenta os estigmas da 

crucificação, e alguns sacerdotes católicos se tomam curandeiros milagrosos sob a terapêutica 

dos benzi-mentos. Na índia, Sri Ramana Maharishi e Nirmala Devi entram em "samadhi", 

integrando-se à Consciência Crística, em gozo inefável, mas independentemente da técnica 

espírita. Lahiri Mahasaya levita-se diante da esposa, que se ajoelha estática, e Babají, o 

Yogi Cristo da índia, materializa, cura e ressuscita, revelando os mais altos poderes 

mediúnicos; Buda foi a antena viva ligada ao Alto, vertendo para a Ásia a mais elevada 

mensagem espiritual; Ramacrisna, através da Bíblia da Natureza, reproduzia aos discípulos os 

pensamentos mais profundos transmitidos pelos mestres desencarnados. Mesmo Lutero, João 

Huss, Prentice Mulford, Savonarola, Sócrates, Pitágoras, Apolônio de Tyana etc., já revelavam 

distinguida faculdade mediúnica, muito antes de Allan Kardec estabelecer o roteiro do "Livro 

dos Espíritos" e do "Livro dos Médiuns". Nenhum desses tradicionais seres da História 

Religiosa era espírita, na acepção do vocábulo, embora todos fossem médiuns, o que 

ignoravam. Esses inolvidáveis trabalhadores da Verdade não se ufanavam, porém, de ser "bons 

médiuns"; foi o próprio serviço cristão, consagrado pela História, que os classificou assim. 

Conseqüentemente, cremos ser um tanto precário o julgamento em causa própria da 

criatura que se jacta de que é "bom médium", mas que desconhece a disciplina do desen-

volvimento preconizado por Allan Kardec, e isso muito antes de apresentar um labor 

convincente na esfera espiritualista. O médium que realmente tem propósitos sérios e pretende 

um desenvolvimento técnico e disciplinado, ordeiro e seguro, aspirando realizar serviço 

cristão na seara espírita, pode ignorar o método experimental de Kardec e o subestimar 

propositadamente, mas de modo algum se livrará das confusões próprias dos experimentos 

empíricos. 

 

 

1 — A profecia de Dom Bosco encontra-se publicada na obra "O Brasil e Suas 

Riquezas", de Waldomiro Potsch, 30
a
 edição, editada pela Fundação Herculano Xavier 

Potsch - Rio de Janeiro. 

 

 



 16 

 

 

PERGUNTA: — Embora isso nos surpreenda, já ouvimos certos médiuns 

justificarem a sua ignorância sobre o "Livro dos Médiuns", ou quaisquer outras obras 

mediúnicas, alegando que os seus próprios "guias" endossam tal atitude. Dizem que, assim, 

esses guias evitam fortalecer-lhes o animismo, que seria mais intensificado pela associação 

das idéias dos autores das obras lidas. Esses médiuns são adeptos de um desenvolvimento 

mediúnico completamente espontâneo, e afirmam livrar-se de qualquer condicionamento 

literário e métodos doutrinários particulares que possam restringir-lhes a livre eclosão da 

faculdade em florescimento. 

RAMATÍS: — Certamente, tais médiuns pretendem justificar a sua própria preguiça 

mental ou alergia para com o estudo da doutrina espírita, coisa ainda muito comum em alguns 

deles. Não percebemos que razões sensatas possam sancionar tais disparates! Já sabeis 

que, "do lado de cá", muitas vezes são vertidos conselhos e orientações maquiavélicos por 

parte de "pseudos" guias, que semeiam incongruências e alimentam sandices entre os médiuns 

invigilantes e avessos à disciplina espiritual. 

Embora a faculdade mediúnica seja espontânea em sua essência, o seu 

desenvolvimento deve enquadrar-se em rigoroso procedimento e experimentações sadias, 

livrando-o das práticas e ritualismo ridículos, dos exotismos e das demais inconveniências 

censuráveis. Não resta dúvida de que existem médiuns de excelente estirpe espiritual, que 

puderam lograr o seu desenvolvimento mediúnico livres das experimentações aflitivas e 

isentos dos desenganos e das interferências capciosas dos desencarnados. Mas quando isso 

acontece é porque se trata de criaturas já credenciadas à proteção excepcional do Além, 

porquanto o seu trabalho mediúnico é menos "prova" e mais incumbência superior. 

Sob qualquer hipótese, os espíritos benfeitores da área espírita sempre preferem 

comunicar-se pelos m
é
diuns cujo desenvolvimento mediúnico se orientou principalmente 

pelas normas expostas no "Livro dos Médiuns", que ainda é o admirável repositório de regras 

sensatas e advertências salutares, concretizadas só depois de copiosa experimentação 

mediúnica. É obra que pode ajudar o progresso do candidato a médium, distanciando-o das 

decepções e do desperdício de tempo, como é muito comum no desenvolvimento empírico e 

inexperiente. 

Kardec estudou profundamente as características psicológicas dos médiuns e 

classificou-os também de conformidade com o tipo de sua faculdade mediúnica em floração, 

disciplinando-lhes a imaginação exacerbada das comunicações incipientes dos primeiros 

dias. Organizou-os em grupos afins e graduou-lhes a capacidade de realização, selecionando 

os médiuns positivos, calmos, seguros, devotados, coerentes e modestos daqueles que são 

improdutivos, lacônicos, nervosos, inseguros, vaidosos ou preguiçosos. 

Cremos que é bastante desconexa a penetração de médiuns incipientes na floresta 

espessa das contradições mediúnicas, quando as flores do bom mediunismo já vicejam à beira 

da estrada larga dos compêndios espíritas. Esses são médiuns que atendem mais propriamente 

ao imperativo intrínseco de sua mediunidade em floração sem aliá-lo também ao conteúdo 

doutrinário e moral do Espiritismo. Trata-se de simpatia ou de conveniência espiritual dos 

seus tipos psíquicos, e que os faz empreender o seu desenvolvimento em ambientes que 

possuem características diferentes das regras especificadas por Kardec junto à mesa 

espírita. É o que acontece principalmente nos terreiros da Umbanda, que desenvolvem os 

seus médiuns sob uma técnica exclusivamente inerente ao fenômeno mediúnico, 

despreocupada da relação com qualquer disciplina doutrinária já consagrada pelo tempo. 

No entanto, também hão de contrariar a pureza da linhagem espírita aqueles que se 

colocam sob a proteção ou simpatia do Espiritismo, mas desprezam a base do desenvol-

vimento mediúnico ensinado pelo "Livro dos Médiuns". Sabeis que seria perfeita tolice que, 



 17 

depois de os cientistas terrenos terem identificado completamente os elementos químicos e as 

proporções exatas com que eles se combinam para formar substâncias úteis, como a água, o 

sal, o enxofre, o açúcar etc., os estudiosos modernos da química resolvessem proceder 

teimosamente a novas tentativas e experimentações fatigantes, para depois concluírem mais 

deficientemente, com as mesmas fórmulas dos seus antecessores. 

Também não se justifica que certos candidatos a médiuns prefiram o desenvolvimento 

empírico de sua mediunidade, quando já existe o "Livro dos Médiuns", em que a sabedoria, a 

experiência e a ajuda sensata de Allan Kardec escoimaram as práticas mediúnicas das 

fórmulas improfícuas, das crenças supersticiosas ou das encenações ridículas. 

 

 

PERGUNTA: — Alguns espiritualistas, pensadores, e mesmo alguns médiuns 

"livres", que subestimam o "Livro dos Médiuns" e louvam a espontaneidade incondicional 

do desenvolvimento mediúnico, alegam que o "cardecista" é um adepto de postulados 

obsoletos e de ensinamentos anacrônicos, que atualmente já estão bastante superados pelos 

conceitos do espiritualismo moderno. Julgam que o "cardecismo" é velharia, sinônimo de 

sectarismo intransigente. Que dizeis? 

RAMATÍS: — Não aconselhamos a ortodoxia espírita, capaz de impermeabilizar os 

seus adeptos contra qualquer outro esforço alheio e digno, no campo da espiritualidade. O 

Espiritismo, conforme já o dissemos, não tem como objetivo agrupar prosélitos ferrenhos e 

estimular movimentos intolerantes. É empreendimento libertador da consciência e não 

imposição de seita. Significa o generoso fermento vivo que acelera o psiquismo humano e 

incita o homem a se libertar quanto mais cedo possível de sua animalidade. A sua missão 

fundamental, como um catalisador divino, é modificar e exaltar as qualidades de tudo aquilo 

em que pode intervir ou influir. É o denominador espiritual comum aferindo os valores 

nobres de todas as almas, em vez de se tomar qualquer ruga sectária, isolando trabalhadores 

diferentes e que são devotados à mesma causa do espírito imortal. 

Em face destas considerações, vereis que é perfeitamente descabida qualquer ironia ou 

descaso que alguns espiritualistas desavisados ainda emitem contra Allan Kardec e a sua 

codificação espírita. Nenhum dos seus postulados fere qualquer outro movimento religioso ou 

doutrina espiritualista, pois foram todos edificados sobre as raízes que milenariamente 

entrelaçam todos os movimentos consagrados à busca da Verdade. São princípios tão velhos 

quanto o espírito do homem; isentos de preconceitos de seita ou de casta, eles orientam o curso humano 

para os objetivos avançados da vida imortal superior. As obras de Allan Kardec foram inspiradas por 

elevados mentores dos destinos humanos e abalizados psicólogos siderais, conhecedores indiscutíveis das 

mais ínfimas necessidades da humanidade terrena. São tratados acessíveis ao homem comum, mas suficientes 

para ajudá-lo na sua emancipação espiritual. 

Em seu trabalho redentor, Kardec foi orientado pelo Espírito da Verdade, sob cujo pseudônimo se ocultou 

um dos mais sábios instrutores espirituais da Terra, o qual, além de genial psicólogo sideral, capacitado para 

autopsiar os mais complexos recônditos da alma humana, ainda é portentoso cientista que domina todos os 

problemas cármicos do vosso planeta. 

Allan Kardec, portanto, espírito generoso, liberto das peias religiosas e das limitações 

dogmáticas, não deve ser responsabilizado pelo fanatismo de alguns "espíritas" irascíveis, intolerantes e 

sectaristas. 

O Espiritismo não foi codificado para competir com as demais religiões já existentes, pois que os 

seus postulados são baseados na Causa e Efeito da Lei do Carma e no processo lógico e sensato da 

Reencarnação, princípios estes já consagrados milenarmente por todas as filosofias orientais que se 

preocupam com o mais breve aperfeiçoamento do homem. O vocábulo "cardecismo", bastante 

generalizado entre os espíritas, é somente a indicação do modo de se exercer o compromisso da mediunidade 

isento de rituais, idolatrias, oferendas, distinções hierárquicas ou quaisquer outras exigências que exteriorizam 



 18 

aquilo que só requer um entendimento mais interior. Ele significa, pois, a distinção correta de um 

procedimento doutrinário, sem menosprezar qualquer idéia ou movimento espiritualista alheio. 

As instituições religiosas, as doutrinas espiritualistas ou os estatutos políticos do mundo não devem 

ser culpados do sectarismo infeliz dos seus adeptos ignorantes e falaciosos, que fazem de sua crença o 

alicerce para o desforço pessoal contra aqueles que discordam de suas idéias. Da mesma forma, 

"cardecismo" não significa um agrupamento de homens em oposição doutrinária ou religiosa a outros 

grupos de homens. É apenas a conceituação tradicional de um sistema de trabalho mediúnico. No campo do 

mediunismo, significa, mais propriamente, uma preferência técnica, um modo particular de operar em 

contato com o mundo invisível. O "cardecista", pois, é aquele que se simpatiza com o exercício 

mediúnico de "mesa", isto é, conforme preceituou Allan Kardec para os adeptos da doutrina espírita. 

No entanto, existem outros sistemas de se praticar o mediunismo, tais como o que se efetua na Umbanda, no 

qual se tende mais a objetivar todas as expressões e aspectos que os seus comunicantes possuíam na vida física; 

ou então as sessões de "mesa branca", dos Tatwas esotéricos, em que os seus filiados se limitam a transmitir 

conscientemente a "inspiração" que lhes é dada pelos familiares do seu movimento. 

De modo nenhum é licito ao "cardecista" censurar qualquer um dos movimentos alheios que, 

atendendo ao modo peculiar de sua instituição, pratiquem um mediunismo diferente do que é preconizado 

pelo Espiritismo em seu seio doutrinário. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

 

CAPÍTULO 2 

 

A mediunidade e o 

"Consolador" prometido 

 
 

PERGUNTA: — Que relação há entre a mediunidade e o "Consolador" 

prometido por Jesus? Que é, propriamente, a mediunidade? 

RAMATÍS: — A mediunidade é um patrimônio do espírito; é faculdade que se engrandece em 

sua percepção psíquica, tanto quanto evolui e se moraliza o espírito do homem. A sua origem é essencialmente 

espiritual e não material. Ela não provém do metabolismo do sistema nervoso, como alegam alguns cientistas 

terrenos, mas enraíza-se na própria alma, onde a mente, à semelhança de eficiente usina, organiza e se respon-

sabiliza por todos os fenômenos da vida orgânica, que se iniciam no berço físico e terminam no 

túmulo. 

A mediunidade é faculdade extra-terrena e intrinsecamente espiritual; em sua manifestação no 

campo de forças da vida material, ela pode se tomar o elemento receptivo das energias sublimes e 

construtivas provindas das altas esferas da vida angélica. Quando é bem aplicada, transforma-se no serviço 

legítimo da angelitude, operando em favor do progresso humano. No entanto, como recurso que faculta o 

intercámbio 

 entre os "vivos" da Terra e os "mortos" do Além, também pode servir como ponte de ligação para os 

espíritos das sombras atuarem com mais êxito sobre o mundo material. Muitos médiuns que abusam de sua 

faculdade mediúnica e se entregam a um serviço mercenário, em favor exclusivo dos seus interesses 

particulares, não demoram em se ligar imprudentemente às entidades malfeitores dos planos inferiores, de cuja 

companhia dificilmente depois eles conseguem se libertar. 

 

 

PERGUNTA: — Dizem certos médicos, estudiosos do assunto, que a 

mediunidade é apenas um "fenômeno orgânico". Que dizeis sobre isso? 

RAMATÍS: — A mediunidade não é fruto da carne transitória, nem provém de qualquer 

sensibilidade ou anomalia do sistema nervoso. Repetimos: é manifestação característica do espírito imortal. É 

percepção espiritual ou sensibilidade psíquica, cuja totalidade varia de indivíduo para indivíduo, pois, em 

essência, ela depende também do tipo psíquico ou do grau espiritual do ser. Embora os homens se originem 

da mesma fonte criadora, que é Deus, eles se diferenciam entre si, porque são consciências individualizadas no 

Cosmo, mas conservando as características particulares, que variam conforme a sua maior ou menor idade 

sideral. Há um tom espiritual próprio e específico em cada alma, e que se manifesta por uma tonalidade 

particular durante a manifestação mediúnica. É como a flor, que revela o seu perfume característico, ou então 

a lâmpada, que expõe a sua luz particular. 

 

 

PERGUNTA: — Conforme temos observado, a mediunidade, atualmente, 

generaliza-se e recrudesce entre os homens de modo ostensivo. Por que ocorre tal fenômeno 

em nossos dias? 

RAMATÍS: — É fenômeno resultante da hipersensibilidade psíquica que presentemente 

sobressai entre os homens, em concomitância com o "fim dos tempos" ou "juízo final", tantas vezes já 

profetizado. O século em que viveis é o remate final da "Era da Matéria", que até o momento tem sido 

regida pela belicosidade, cobiça, astúcia, cólera, egoísmo e crueldade, paixões mais próprias do instinto 



 20 

animal predominando sobre a centelha espiritual. Encontrai-vos no limiar da "Era do Espírito", em que 

a humanidade sentir-se-á impulsionada para o estudo e o cultivo dos bens da vida eterna, com acentuado 

desejo de solucionar os seus problemas de origem espiritual. As comprovações científicas da imortalidade 

da alma, através do progresso da fenomenologia mediúnica, reduzirão bastante a fanática veneração do 

homem pela existência transitória do corpo físico. 

Assim como o organismo carnal do homem em certo tempo verticalizou-se para servi-lo em 

nível biológico superior, o seu espírito também há de se erguer da horizontalidade dos fenômenos e dos 

interesses prosaicos da vida física provisória, para atuar definitivamente na freqüência vibratória do 

mundo crístico. 

A época profética que viveis atualmente, sob a emersão coletiva do instinto animal simbolizado 

na"Besta do Apocalipse", que tenta subverter o espírito do homem ainda escravo das formas terrenas é que produz 

essa ansiedade, esse nervosismo e essa inquietação das massas humanas, ateando o barbarismo das guerras e das 

revoluções, incitando as lutas de classes e os ódios racistas, enquanto os cientistas investigam como matar mais 

depressa por intermédio das armas nucleares. A humanidade terrena pressente que já chegou a sua hora angustiosa 

de seleção espiritual e consolidação planetária. O homem terá que se decidir definitivamente para a"direita" ou para 

a"esquerda" do Cristo, pois, conforme reza a profecia, serão separados os lobos das ovelhas e o trigo do 

joio. 

Freme o magnetismo do ser humano à periferia do seu psiquismo exaltado pela energia animal, a 

qual emerge em sua desesperada tentativa de subverter os costumes, as tradições e a disciplina do espírito 

imortal. Os homens encontram-se confusos no limiar de duas épocas extremamente antagônicas, pois, 

justamente com o reiterado apelo do Alto para a cristificação humana, recrudesce também a efervescência 

do automatismo instintivo da vida animal. 

Os hospitais estão abarrotados de criaturas alienadas ou obsidiadas, que provêm desde os barracões de 

favelados até as altas esferas sociais, cuja maioria é torturada pelas crises financeiras ou morais. Nessa 

miséria espiritual, abrangendo tanto os ateus como os seres egressos das mais variadas doutrinas e religiões, o 

vosso mundo comprova que o sacerdócio organizado, das religiões Oficiais, realmente fracassou em sua missão 

salvadora. E o pior é que, durante essa eclosão incontrolável do instinto inferior, os espíritos desencarnados e 

malfeitores firmam o seu alicerce na carne e executam também o seu programa diabólico contra os terrícolas, que 

são apáticos aos sublimes ensinamentos salvadores do Cristo Jesus. 

Atuado pelas mais contraditórias circunstâncias, vivendo em minutos o que os seus antepassados não 

viveram em alguns anos, o homem do século atômico destrambelha os seus nervos e superexcita o seu 

psiquismo, perdendo terreno no seu controle espiritual e tornando-se um instrumento dócil nas mãos dos 

espíritos desencarnados malévolos. Essa constante relação dos "vivos" com os "mortos", embora os 

primeiros sejam inconscientes do que acontece, termina por sensibilizar cada vez mais a criatura humana, 

com a agravante de que se efetua nela um verdadeiro desenvolvimento mediúnico de inferior qualidade. 

Daí, pois, a necessidade inadiável de o homem prudente e bem intencionado integrar-se definitivamente 

nos preceitos salvadores do Cristo e vivê-los incessantemente à luz do dia. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos supor que o progresso científico atual também 

contribui para essa hipersensibilização humana, em que o homem cada vez mais se 

sintoniza com as forças do mundo oculto? 

RAMATÍS: — O cientificismo avançado do século XX, engendrando a criação dos 

satélites artificiais, dos aviões a jato, dos projetis teleguiados e dos foguetes interplanetários; as pesquisas 

corajosas dos velhos "tabus" e segredos da mente humana, sem dúvida são importantes contribuições que 

não só aceleram a dinâmica de pensar e aumentam a área da consciência, como também sensibilizam a 

emotividade do ser. Já vos lembramos de que o homem atualmente vive, em algumas horas, e de modo 

simultâneo, os raciocínios, as reflexões, as conjecturas e as mutações mentais e emotivas que os seus 

antepassados não chegavam a experimentar em dezenas de anos. O cidadão do século XX defronta e 

resiste obrigatoriamente a uma multiplicidade de fenômenos "psico-físicos" tão eqüidistantes em suas 



 21 

manifestações variadas, que isso seria suficiente para endoidecer a maioria dos habitantes terrenos de alguns 

séculos atrás. 

Cresce assim a sensibilidade psíquica entre os homens terrícolas; acentua-se-lhes a eclosão da 

mediunidade em comum, porque também vivem sob o incessante acicate dos espíritos desencarnados, que 

assim exploram essa oportunidade cada vez mais favorável para agirem sobre a matéria. Indiscutivelmente, 

confirmam-se os vaticínios de Jesus, de que no "fim dos tempos" os velhos, os moços e as crianças teriam 

visões, ouviriam vozes estranhas e profetizariam, isso logo em seguida ao advento do Espírito da Verdade. O 

Mestre indicou claramente o século que viveis no presente, quando predisse os acontecimentos 

materiais incomuns dos vossos dias e a eclosão simultânea, da mediunidade generalizando-se entre os 

homens, simbolizando o "Consolador" prometido a derramar-se pela carne das criaturas. 

Assim se manifestou o Divino Amigo, com suas palavras inesquecíveis: "Se me amais, guardai os meus 

mandamentos; e eu rogarei a meu Pai e Ele vos enviará outro Consolador, a fim de que fique eternamente 

convosco o Espírito de Verdade, que o mundo não pode receber, porque não o vê e absolutamente não o 

conhece. Mas, quanto a vós, conhecê-lo-eis, porque ficará convosco e estará em vós. Porém o Consolador, 

que é o Santo Espírito que meu Pai enviará em meu nome, vos ensinará todas as coisas e vos fará recordar tudo 

o que vos tenho dito". (João, 14:15-17, 26). 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos esclarecer melhor sobre o sentido correto dessa 

promessa de Jesus? 

RAMATÍS: — Procurando-se o sentido exato da figura que Jesus enunciou na promessa 

referida, verificamos que ele aludiu, em particular, a espíritos desencarnados de ordem superior, ou 

seja, às equipes de estirpe angélica. Sob a alegoria do "Espírito Santo", ou o "Consolador" prometido, não é 

difícil identificarem-se as cortes, as falanges ou os exércitos angélicos que já operam atualmente 

através dos médiuns dignos e desinteressados dos tesouros do mundo ilusório da carne. Explicando-nos 

que o Consolador seria o Espírito Santo capaz de ensinar aos homens "todas as coisas e ainda recordar-nos suas 

próprias palavras", não há dúvida de que Jesus se referiu aos espíritos benfeitores angélicos, desde que só 

estes é que, realmente, por intermédio da faculdade mediúnica do homem, poderiam ensinar "essas coisas, 

pregar o Evangelho e recordar suas próprias máximas". 

É evidente que, pelo fato de Jesus haver se referido a "outro" Consolador, em sua promessa 

profética ele quis advertir-nos de que na Terra já havia se manifestado, anteriormente, "um" Consolador, que seria 

ele mesmo, com a missão de salvar o homem da animalidade inferior. Desde que o Mestre foi realmente um 

salvador da humanidade, temos que considerá-lo como esse primeiro Consolador que, através do Evangelho, sin-

tetizou-nos as próprias leis regentes da vida cósmica. Mas o "outro" Consolador, portanto, o Santo Espírito 

ainda por vir e a derramar-se sobre a carne, em todas as criaturas, traria o ensinamento "salvador" diretamente 

do mundo espiritual, servindo-se das vozes dos próprios espíritos desencarnados e imortais. É muitíssimo 

claro que só um espírito imortal é que, evidentemente, poderia ficar eternamente conosco. 

Jesus também esclareceu que os povos de sua época messiânica ainda não podiam "ver" ou 

"conhecer" o Espírito de Verdade porque, é fora de dúvida, não estavam mentalmente capacitados e 

mediunicamente sensibilizados para compreender e recepcionar com êxito a mensagem dos espíritos elevados. 

Na primeira revelação do Consolador, aos homens, Jesus foi o único representante direto do Santo Espírito, pois 

só ele conversava, ouvia e confabulava com os "anjos" sobre a salvação do homem. Mas, de conformidade 

com o seu vaticínio, esse mesmo Espírito Santo, na sua segunda vinda, nos ensinaria todas as coisas, 

comprovando a glória e a justeza dos ensinamentos do Evangelho. 

Há ainda, na enunciação do Mestre, um tópico indiscutível e que confirma plenamente a sua 

referência sobre a faculdade mediúnica a derramar-se entre os homens no século atual. É justamente 

quando ele menciona que o Consolador, o Santo Espírito, faria recordarmos tudo o que ele, Jesus, dissera 

anteriormente. Na verdade, graças ao intercâmbio mediúnico, que progride gradativamente, familiari-

zando os espíritos desencarnados com os homens, pouco a pouco também se restabelece corretamente a 

identidade do Mestre em sua peregrinação terrena. Algumas obras psicografadas por médiuns ajuizados e 



 22 

competentes já vos revelam com mais nitidez o porte exato de Jesus, naquela época, e o distanciam das obras 

milagrosas e das contradições psicológicas no seu tipo espiritual, quando a história religiosa lhe atribui a 

função de mago de feira deslumbrando multidões no cenário bíblico da milenária Hebréia. 

Os espíritos de responsabilidade, em suas comunicações mediúnicas, isentam cada vez mais o 

Mestre das prendas tolas com que o adornou a ignorância humana, assim como desfazem o mito religioso 

do seu nascimento contrário às leis respeitáveis da genética humana. 

Em verdade, o Santo Espírito, ou o Consolador prometido, é o "conjunto" dos espíritos sábios, 

benfazejos e angélicos que, através dos médiuns, ensinam-vos as coisas que só o atual progresso da mente 

humana permite avaliar e conhecer, ao mesmo tempo que também esclarece quanto à verdadeira figura e 

natureza do Sublime Nazareno em sua vida na Judéia. Muito além de ter sido ele um anjo plasmado 

na carne, pela sua ternura e amor ao homem terrestre, também foi o Sábio, o Psicólogo e o Cientista que tanto 

conhecia as leis sidéreas que regem os orbes em sua movimentação cósmica, como também as leis da vida 

humana que regulam os movimentos e os seres. De modo algum ele precisou dos atavios mitológicos e dos 

processos anômalos de nascimento para cumprir sua divina missão. Revestido com a indumentária dos mais 

pobres homens da Judéia e sem contradizer as regras sensatas e milenárias da vida humana, deixou aos 

terrícolas o mais sublime e exato tratado de redenção espiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 23 

CAPÍTULO 3 

 

Todas as criaturas são médiuns? 

 
PERGUNTA: — Qual a espécie de mediunidade mais avançada? 

RAMATIS: — Sem dúvida, é a Intuição Pura. Embora não seja fenômeno atestável 

espetacularmente no mundo exterior da matéria, é a mais sublime faculdade oriunda de elevada 

sensibilidade espiritual. É natural e definitiva, espécie de percepção panorâmica que se afina tanto 

quanto o espírito mais se ajusta nas suas relações e inspirações das esferas mais altas para a carne. É 

o "elan" que une a alma encarnada diretamente à Mente Divina que a criou, facultando-lhe 

transferir para a matéria o verdadeiro sentido e entendimento da vida espiritual superior. 

Uma vez que a mediunidade não é, propriamente, uma faculdade característica do 

organismo carnal, mas o recurso sublime para fluir e difundir-se o esclarecimento espiritual entre os 

homens, ela mais se refina e se exalta tanto mais o seu portador também se devote ao intercâmbio 

superior do espírito imortal. É o próprio dicionário terreno que vos explica o fenômeno. Intuição — 

diz ele, é o ato de ver, percepção clara, reta, imediata, das verdades, sem necessidade de raciocínio; 

pressentimento, visão beatífica. 

A intuição é, pois, o estágio mais elevado do espírito; é o corolário de sua escalonada desde 

o curso primitivo do instinto até à razão angélica. Evidentemente, enquanto o homem for 

mais dominado pela razão humana, também será mais governado pelas forças rígidas do 

intelecto, escravo do mundo de formas e submetido às leis coercivas da vida física. Só a intuição 

pura dá-lhe a percepção interior da realidade cósmica, ou então permite-lhe a concepção 

panorâmica do Universo. É, na verdade, a faculdade inconfundível que "religa" a criatura ao seu 

Criador. É a divina lente ampliando a visão humana para descortinar a sublimidade da vida 

imortal. 

A pureza cristalina da Intuição Pura foi o apanágio dos seres de alta estirpe 

espiritual e que delinearam roteiros de luzes para o vosso orbe, qual o fizeram Crisna,, 

Confúcio, Pitágoras, Buda, Jesus, Francisco de Assis e outros que, em peregrinação pela vida 

física, conservaram-se permanentemente ligados às esferas sublimes do espirito superior, 

qual ponte viva a unir o mundo exterior da matéria à intimidade do Espírito 

Cósmico. A Intuição Pura é a "voz sem som", a "voz interior", a "voz do som espiritual", 

que fala na intimidade da alma; é a linguagem misteriosa, mas verdadeira e exata, do 

próprio Eu Superior guiando o ego lançado na corrente evolutiva das massas planetárias. 

Assim como a razão auxilia o homem a compreender e avaliar a expressão 

fenomênica das formas do mundo material, a Intuição lhe permite "sentir" todas as leis 

ocultas e "saber" qual a natureza original do Espírito Criador do Cosmo. Referindo -

nos à Intuição, como o ensejo divino de elevação à Consciência Cósmica do Seu Autor 

Eterno, diz a linguagem poética dos yogas: "Antes que a Alma possa ver, deve ser conseguida 

a harmonia interior e os olhos da carne tornados cegos a toda ilusão. Antes que a Alma possa 

ouvir, a imagem (o homem) tem de se tornar surda aos rugidos como aos segredos, aos 

gritos dos elefantes em fúria, como ao sussurro prateado do pirilampo de ouro. Antes que a 

Alma possa com- 

Mediunismo 

preender e recordar, deve ela primeiro unir-se ao Falador Silencioso, como a forma 

que é dada ao barro se uniu primeiro ao espírito do escultor. Porque então a Alma ouvirá 

e poderá recordar-se. E então ao ouvido interior falará a Voz do Silêncio"'. 

 

 



 24 

PERGUNTA: — Em face de a mediunidade ser manifestação natural do 

próprio espírito do homem, deveremos considerar que, sem qualquer exceção, todas as 

criaturas são médiuns? 

RAMATÍS: — Sim, porque todos nós transmitimos para o ambiente da matéria os 

mais variados tons do nosso espírito, assim como sempre influenciamos os demais compa-

nheiros pelos nossos pensamentos, atos e sentimentos. Há homens que, devido ao seu espírito 

prenhe de otimismo e incessantemente afeito ao bem, são médiuns da alegria, da esperança, 

do ânimo e da confiança, sempre convictos dos elevados objetivos espirituais da vida humana. 

Outros, pessimistas inveterados, vertem constantemente de sua intimidade psíquica o mau 

humor que tolda o azul do céu mais puro da jovialidade alheia e se transformam 

indesejavelmente nos médiuns da melancolia, da tristeza, da descrença, da aflição e do 

desânimo. A mente do homem encarnado é o campo que reflete a sua vida interior, assim 

como transfere para o mundo exterior tanto o seu comportamento anímico quanto os 

pensamentos dos espíritos encarnados ou desencarnados dos mais variados matizes, que o 

influenciam em suas relações cotidianas. 

Não há dúvida, pois, de que todas as criaturas são médiuns. A mediunidade não é 

faculdade adstrita somente a alguns seres, ou exclusivamente aos espíritas, mas todos os 

homens, como espíritos encarnados na matéria, são intermediários das boas ou más inspirações 

do Além-Túmulo. É evidente, entretanto, que a faculdade mediúnica se manifesta de 

conformidade com o entendimento e o progresso espiritual de cada criatura. 

Em geral, as criaturas humanas ignoram ou não percebem a sua faculdade mediúnica 

porquanto, sendo esta fruto da sensibilidade psíquica, nem todos têm noção de quando 

participam dos fenômenos do mundo oculto, e assim os confundem facilmente, tomando-os 

como se fossem manifestações comuns da vida física. Mesmo os homens que se dizem ateus 

ou são descrentes da imortalidade da sua própria alma, nem por isso estão isentos da 

mediunidade. Eles também podem ser instrumentos inconscientes de inúmeras ações, 

fenômenos e inspirações dos desencarnados. 

 

 

PERGUNTA: — Por que a mediunidade não se manifesta só de modo pacifico, 

qual graça decorrente da evolução humana? Em geral, ela eclode nas criaturas 

produzindo-lhes distúrbios mentais ou perturbando-lhes o próprio organismo físico. É 

justo tal acontecimento? 

RAMATIS: — Só a mediunidade saudável e natural, que é fruto do maior apuro 

espiritual da alma, revela-se de modo sereno e em suave espontaneidade, como um dom 

inato e sem produzir quaisquer sensações desagradáveis no ser. Entretanto, caso se trate de 

uma "concessão" provisória feita pela Administração Sideral, isto é, a "mediunidade de prova", 

como decorrência de uma hipersensibilidade prematura despertada excepcionalmente pelos 

técnicos do mundo astral com o fito de favorecer aos espíritos muito endividados, a sua 

recuperação espiritual pregressa, o seu despertamento, é em geral sujeito a várias 

circunstâncias desagradáveis. 

Durante o período de florescimento da mediunidade, a maior ou menor perturbação 

psíquica ou orgânica do médium também depende muitíssimo do tipo de suas amizades 

espirituais e do seu modo de vida no mundo material. As alegrias, os sofrimentos ou as 

tristezas que o tomam de súbito também decorrem do tipo das aproximações do Invisível, que 

se sintonizam perfeitamente aos seus pensamentos e sentimentos manifestos. 

A tarefa mediúnica não compreende somente a função mecânica de o médium 

transmitir as comunicações dos espíritos desencarnados para o cenário terrícola, atendendo à 

prosaica função de "ponte viva" entre o mundo material e o Além. Ela requer também que os 



 25 

seus medianeiros vivam existência digna e operosa na carne, a fim de lograrem sintonia com 

espíritos sublimes e responsáveis pela redenção do homem. Toda imprudência, desleixo, 

rebeldia, má vontade ou paixão viciosa por parte dos médiuns em prova, no mundo físico, 

geram toda sorte de distúrbios psíquicos e mesmo sofrimentos físicos incontroláveis que, 

devido a isso, tomam o desenvolvimento mediúnico um processo torturante. 

É muito comum a maioria dos médiuns iniciarem o seu despertamento mediúnico sob 

a atuação dos espíritos sofredores, imperfeitos ou obsessores, que, aproveitando-se da "porta 

mediúnica" aberta para a fenomenologia do mundo físico, atiram-se à satisfação dos seus 

objetivos impuros e cruéis. Desde que o médium invigilante e desregrado ainda esteja 

comprometido por dificultoso resgate cármico, ele então se converte no instrumento 

favorável para o vampirismo dos desencarnados, que se debruçam avidamente sobre o 

mundo material. A mediunidade, num sentido geral, só desperta nos homens pela ação do 

sofrimento, que lhes afeta a carne e o psiquismo para depois amainar sob um desenvolvimento 

ordeiro, nos ambientes evangélicos, dirigidos por elementos experimentados. 

Só então é que o médium neófito e perturbado pouco a pouco se ajusta à sua tarefa 

incomum e assume o controle psíquico de seu corpo, enquanto procura sintonizar-se vibra-

toriamente com o espírito guia e benfeitor, que deverá protegê-lo na sua tarefa de intercâmbio 

com o mundo invisível. 

 

 

1 — Nota do médium: Ramatís solicitou-nos que transcrevêssemos o trecho acima da 

obra"AVoz do Silêncio", edição da Livraria Clássica Editora — Porto, Portugal. 

 

 

PERGUNTA: — Todo desenvolvimento mediúnico, para ser completo, deve ser 

processado conforme as orientações do "Livro dos Médiuns'? 

RAMATÍS: — O desenvolvimento mediúnico conforme a técnica e a 

orientação deixadas por Allan Kardec, no "Livro dos Médiuns", tem por fim proteger a 

faculdade que desabrocha mais ostensivamente entre os homens que no Espaço assumiram a obrigação 

de transferir o pensamento dos desencarnados para o mundo físico. 

A necessidade de desenvolver a mediunidade, em certo ponto, lembra o que acontece comumente 

no domínio da eletricidade; se esta for controlada pelo homem e orientada para o serviço benfeitor, 

presta-lhe serviços admiráveis e ajuda-o a construir um mundo agradável. No entanto, manejada por 

pessoa inexperiente, ou aplicada indiscriminadamente, é força que destrói e mata! Igualmente, a faculdade 

mediúnica bem aplicada semeia esperanças, orienta as almas entre os escaninhos perigosos das seduções da 

matéria e soluciona os motivos dos inúmeros problemas dolorosos dos destinos humanos. No entanto, pelo 

mau uso, ela perturba, falseia e deforma o sentido verdadeiro das coisas, causando desilusões 

inesquecíveis. 

A própria lenda bíblica de Adão e Eva, o primeiro casal expulso do Paraíso terrestre, não deixa de 

advertir, em seu simbolismo mitológico, que ambos eram espíritos criados por Deus, com o direito ou o livre-

arbítrio de escolherem "intuitivamente" aquilo que melhor lhes conviesse. E, tal como nos conta essa lenda, o 

primeiro casal preferiu atender à voz melíflua da serpente, símbolo do instinto animal inferior, em vez de 

aceitar o conselho do anjo do Senhor, que o inspirava à contemplatividade espiritual. Em Adão e Eva, mito 

bíblico que significa o aparecimento da raça adâmica, surgida ao mesmo tempo em várias latitudes do 

orbe, já se verifica a existência do espírito capacitado para escolher o seu destino, senhor da acuidade espiritual 

suficiente para discernir entre a voz do Mal e a voz do Bem. 

Uma vez que os primeiros encarnados da Terra já podiam entrar em relação com os anjos ou 

os diabos, isto é, com os bons espíritos e os maus espíritos, comprova-se que o primeiro habitante terreno 

também já era um médium em potencial. 

No entanto, só depois do advento espírita e os estudos avançados de Allan Kardec é que se 



 26 

consolidou um roteiro seguro e evolutivo para o exercício mediúnico. Daí, pois, o motivo por que 

defendemos a tese de que o médium desenvolvido mas sem o apuro técnico e a compreensão psicológica 

explicada no "Livro dos Médiuns' só raras vezes poderá corresponder integralmente aos empreendimentos do 

Alto. 

 

 

PERGUNTA: — A Mediunidade evolui? 

RAMATIS: — Tanto quanto evolui o psiquismo do homem, pois ela é correlata com o 

seu progresso e a sua evolução espiritual. Mas é necessário distinguir que o padrão evolutivo da 

mediunidade não deve ser aferido pela produção mais ostensiva dos fenômenos incomuns do mundo 

material. Assim é que o médium de fenômenos físicos, embora possa produzir uma fenomenologia 

espetacular e surpreendente aos sentidos carnais, nem por isso sobrepõe-se ao médium altamente intuitivo, 

como fruto de elevado grau espiritual do homem. Enquanto os fenômenos físicos dependem 

fundamentalmente da maior ou menor cota de ectoplasma produzido pelo médium, a fim de permitir a 

materialização dos desencarnados no cenário físico, o médium intuitivo e de alto nível espiritual também 

é capaz de transmitir mensagens que ultrapassam a craveira comum da vida humana. 

Embora não surpreenda nem satisfaça os sentidos físicos com suas comunicações de caráter puramente 

espiritual, ele pode traçar roteiros definitivos para o progresso sideral dos homens. No primeiro caso, a 

mediunidade de fenômenos físicos se manifesta espetacular ao operar no mundo das formas, mas é acontecimento 

transitório que, embora a muitos convença da realidade espiritual, nem sempre os converte para o reino amoroso do 

Cristo. No caso da intuição pura e elevada, o ser descortina a realidade crística dos planos superiores, despreo-

cupado de provar se a alma é imortal, pois"sente" em si mesmo que a sua ventura lhe acena além das formas 

perecíveis do mundo fenomênico da matéria. 

A mediunidade de Francisco de Assis era para si mesmo a faculdade divina que o fazia vislumbrar 

a paisagem do mundo angélico de Jesus, sem necessidade de qualquer demonstração espetacular e 

fenomênica de materializações, levitações ou voz direta dos desencarnados. Em conseqüência, a 

mediunidade intuitiva, ou mais propriamente a "mediunidade espiritual", é faculdade superior a 

qualquer outra mediunidade que ainda dependa da fenomenologia do mundo terreno e transitório, para então 

provar-se a realidade do espírito imortal. 

Embora seja louvável a preocupação dos estudiosos do Espiritismo com a maior produção de 

fenômenos mediúnicos destinados a convencer as criaturas sistematicamente incrédulas, a mais evolvida 

mediunidade ainda é a Intuição Pura, porque auxilia o homem a relacionar-se diretamente com a fonte 

real de sua origem divina. 

 

 

PERGUNTA: — Mas será inconveniente incentivarem-se os trabalhos de 

fenômenos físicos, uma vez que também existem médiuns especializadas para isso? 

Porventura, os médiuns de fenômenos físicos também não precisam desenvolver-se de 

conformidade com a técnica especialmente adequada ao seu tipo mediúnico? 

RAMATÍS: — Sem dúvida, assim deve acontecer, e não somos adversos aos trabalhos de 

fenômenos físicos, onde se processam as materializações, a voz direta, as levitações e os transportes, que 

obedecem a um elevado programa elaborado pelos mentores da Terra. Aliás, esse gênero de trabalho mediúnico 

com o Além multiplicar-se-á cada vez mais no vosso orbe, como um imperativo determinado pela 

própria evolução do planeta. Deus, Pai Magnânimo e Justo, atende a todos os seus filhos de conformidade com 

a capacidade, o entendimento intelectivo e a graduação espiritual de cada ser. 

Todos os homens, no seu devido tempo, terão a oportunidade feliz de conhecer a mensagem 

comprobativa da sobrevivência da alma. Assim, aqueles que por falta de acuidade espiritual ainda não 

podem conceber sua própria imortalidade espiritual, sentir-se-ão despertados pelo espetáculo ostensivo da 

fenomenologia medhinica dos trabalhos de efeitos físicos, onde a voz direta, as materializações, as 



 27 

levitações e os acontecimentos incomuns serão capazes de abalar o mais intransigente ceticismo 

humano. 

Nem todos os assistentes de fenomenologia mediúnica hão de converter-se repentinamente aos 

princípios salutares da vida espiritual superior, e adotar de início os padrões morais firmados na 

sobrevivência da alma. Só o tempo, o bom ânimo e uma decisão corajosa hão de remover os hábitos 

envelhecidos, as convicções e as prevenções estratificadas nos séculos passados. Mas aqueles que já se mostram 

cansados das ilusões da vida física é fora de dúvida que, depois de comprovarem a sobrevivência do espírito 

através dos trabalhos de fenômenos físicos, também se devotarão sinceramente ao culto dos valores espirituais 

elevados, na ansiedade de sua mais breve cidadania sideral. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos supor que, pelo fato de todas as criaturas 

serem médiuns, elas também devem sofrer a influência incessante dos espíritos 

desencarnados? E por isso deverão sujeitar-se constantemente à inspiração do bem como 

aos estímulos do mal, devido a essa sintonia mediúnica? 

RAMATÍS: — Sem dúvida, há possibilidade de todos os "vivos" serem influenciados pelos 

espíritos desencarnados, que os espreitam incessantemente, valendo-se de qualquer suscetibilidade psíquica 

ou vulnerabilidade moral para insinuarem-se em suas intenções malévolas. É certo que nem todos os 

homens percebem psiquicamente a presença dos desencarnados, ou distinguem fluidicamente os bons 

dos maus espíritos, por cujo motivo afirmam-se completamente isentos de qualquer sensibilidade 

mediúnica. 

Na verdade, o acontecimento é bem mais comum do que eles pensam, pois é constante a ação 

ou atuação dos espíritos no seio da atividade humana dos encarnados. Muitas pessoas, que se acreditam 

insensíveis à influência oculta do Além, mal sabem que há muito tempo são o prolongamento vivo de 

alguns desencarnados astutos e maus, reproduzindo no cenário do mundo físico os seus desejos subvertidos. 

Conforme já vos temos lembrado, tudo é uma questão de afinidade eletiva, em que os vivos sintonizam-se 

com os mortos, conforme o seu padrão mental e a natureza dos seus sentimentos cultuados na vida 

humana. 

É preciso não olvidar que os espíritos desencarnados, que em sua maioria ainda se arrastam sobre a 

superfície terrena, algemados às paixões e aos desejos carnais insatisfeitos, não se devotam aos objetivos 

elevados, nem mesmo se preocupam em melhorar sua própria situação aflitiva ou condenável no Além. 

Alguns deles vagueiam vítimas de sua própria incúria espiritual e escravos das emoções animais 

primitivas, conseqüentes ao desleixo e desinteresse por sua própria sorte; outros, bastante experimentados 

nos labores repulsivos da obsessão e da perfídia, procuram intrometer-se na vossa vida material, insuflando-

vos idéias errôneas e orientações confusas, a fim de levar-vos ao ridículo e ao desespero. Não recuam 

diante dos maiores obstáculos, desde que possam prejudicar a vossa estabilidade moral ou minar a vossa 

situação financeira. 

Ociosos, exigentes, sensuais e escravos dos vícios terrenos, vampirizam as energias alheias, fazendo 

de suas vítimas na carne o prolongamento vivo e vicioso com que saciam algo de suas paixões impuras. 

Paulo de Tarso, em epístola aos Romanos, faz uma das mais vivas afirmações disso, quando proclama: 

"Estamos cercados de nuvens de testemunhos", confirmando que os homens estão cercados de massas de 

espíritos, que os vigiam em todos os seus atos e atividades da vida física. No seio da massa de espíritos 

levianos, malévolos e viciados, infiltram-se algumas almas benfeitoras, dispondo-se à luta heróica para 

converter esses desventurados das sombras e amenizar-lhes também a ação perniciosa sobre os 

encarnados. 

São essas almas que, emergindo do mundo oculto, inspiram-vos para o Bem e tudo fazem para ajudar-

vos na solução benfeitora dos problemas justos da vida humana, no esforço de libertarem o homem da tristeza 

das vidas planetárias. Infelizmente, enquanto um espírito consegue desviar-vos da senda tortuosa, há sempre 

dezenas de outras almas subvertidas que tudo fazem para arrastar-vos aos piores deslizes e equívocos espirituais. 

E, conforme já vos dissemos anteriormente, embora todas as criaturas sejam médiuns, a sua maior ou menor 



 28 

sintonia com os espíritos desencarnados também depende da natureza de sua sensibilidade mediúnica inferior ou 

superior. Todo homem é médium em potencial, e tanto pode relacionar-se ostensivamente com os desencarnados, 

pela fenomenologia mediúnica visível do mundo material, como recepcioná-los na intimidade de sua 

consciência imortal. 

 

 

PERGUNTA: — Essa afirmação de que todos nós somos médiuns em 

potencial e de que estamos constantemente sob a mira dos desencarnados, bons ou maus, 

não poderia semear o temor nas criaturas insuficientemente esclarecidas para entenderem 

essa revelação extemporânea? Desde que somos espíritos encarnados, é certo que estamos 

em situação desvantajosa para com os espíritos malfeitores e em liberdade no Além. 

Cremos que muito dificilmente poderíamos resistir por longo tempo ao assédio tenaz desses 

espíritos mal intencionados; não é assim? 

RAMATIS: — Não podemos modificar a realidade da vida criada por Deus desde o início da 

humanidade, e que obedece ao seguinte princípio imutável: "os homens bons atraem os bons espíritos e os homens 

maus atraem os maus espíritos". Essas relações exercem-se através da "afinidade eletiva", que é responsável pela 

atração e harmonia entre os astros, tanto quanto rege a simpatia entre as substâncias e o amor entre os homens. 

Em face de tal premissa, que regula a afeição, a atração ou o entendimento entre todas as coisas da 

obra criada por Deus, só existe oportunidade para os encarnados sofrerem a má atuação dos espíritos 

desencarnados quando também perdem o senso diretivo do seu comando espiritual na matéria, para cedê-lo a 

outrem mal-intencionado. Sem dúvida, isso só acontece para aqueles que se afastam dos ensinamentos crísticos 

da vida superior, os quais foram divulgados e apregoados a todos os povos por instrutores adequados a cada 

raça, índole psicológica e até senso artístico. 

Ninguém pode alegar ignorância disso, pois Deus atendeu a todos os homens de conformidade com suas 

características espirituais, costumes e raça. 

Hermes, no Egito, Antúlio, na Atlântida, Buda, na Ásia, Zoroastro, na Pérsia, Crisna e Rama, na 

Índia, Confúcio, na China, Pitágoras, na Grécia, e o inconfundível Jesus, na Hebréia, foram os 

mensageiros divinos que esclareceram aos homens quais os princípios que transformam a criatura ani-

malizada no cidadão angélico da moradia celestial. Eles fixaram as bases ou elaboraram os estatutos 

definitivos da caminhada humana pela senda evolutiva em busca da Verdade. Muitas vezes suas palavras 

revestiram-se de poesia; doutra feita, ecoavam sob a gravidade sentenciosa da responsabilidade espiritual 

ou, então, o pensamento augusto e sublime abrigava-se debaixo das parábolas encantadoras. Porém, na 

essência de tudo o que esses admiráveis instrutores apregoaram ao homem ainda surpreso de o afastarem da 

sua faina animalesca, permaneceu um só fundamento, uma só verdade — a revelação do Espírito 

Imortal. 

Também haveis de deixar o vosso corpo na cova terrena, e então sereis espíritos desencarnados, tão 

benfeitores ou malfeitores quanto já o sois no trato das paixões, dos vícios ou das virtudes esposadas na 

superfície do mundo físico. Conheceis o roteiro que vos pode distanciar da companhia ou do domínio 

daqueles que ainda se alimentam no banquete detestável das iguarias viciosas do mundo animal. Os 

desencarnados respiram por afinidade no vosso hálito mental e sintonizam-se à vossa esfera emotiva na 

conformidade com que lhes ofereceis o alimento adequado; ou eles nutrem-se convosco na efervescência das 

paixões delituosas ou intercambiam-vos emoções e pensamentos crísticos recepcionados na esfera do 

Cristo. 

Tudo dependerá de vós, na resistência ou imunização contra os espíritos malfeitores do Além. Só 

o procedimento superior, o afastamento dos vícios estigmatizantes e das iniqüidades humanas é que 

sintonizam o homem à faixa sideral dos seres angélicos e o protegem contra os espíritos imperfeitos 

ou maus. Assim como os germes nocivos são atraídos pela deteriorização da fruta podre, os espíritos mal 

intencionados também acodem pressurosos para junto daqueles que lhes fornecem o alimento impuro e 

adequado. 

 



 29 

PERGUNTA: — Embora concordando em que todos os homens são espíritos 

encarnados e conseqüentemente médiuns potencialmente inatos, perguntamos por 

que, então, só a doutrina espírita apregoa tal condição humana quando os demais credos 

religiosos e instituições espiritualistas silenciam a esse respeito? 

RAMATIS: — Não é preciso que o homem seja espírita para só então ser considerado 

médium; o importante é que ele seja bom e digno a fim de cercar-se de boas influências e atrair os bons espíritos. O 

Catolicismo e o Protestantismo não admitem a mediunidade com a denominação específica que lhe dá o 

Espiritismo, mas consideram-na uma "graça" extemporânea que Deus só concede às almas santificadas. No 

entanto, a interpretação diferente ou a denominação do fenômeno mediúnico não lhe muda o caráter só 

porque se revela noutro ambiente espiritualista ou ocorre num seio religioso adverso aos postulados espíritas. 

Basta dizer que tanto a Bíblia como a história das religiões católica e protestante estão repletas de relatos de 

visões e outros fenômenos mediúnicos, malgrado os explicarem à conta de "milagres" ou "graças" 

inesperadas outorgadas por Deus. E isso se comprova pelas visões proféticas de Dom Bosco, Francisco de 

Assis, Antônio de Pádua, Papa Pio XII, Sta. Terezinha de Jesus, Maria e outros, inclusive pelas aparições de 

Lourdes e Fátima, que também não passam de fenômenos mediúnicos registrados por crianças e pessoas 

"médiuns". 

Alhures, já explicamos que, embora certas instituições espiritualistas procurem sublimar ou 

aristocratizar os acontecimentos incomuns do intercâmbio de seus adeptos com o mundo oculto, esses foram 

médiuns na acepção exata e vulgar da palavra, apesar de tentarem disfarçar os fenômenos mediúnicos 

com uma terminologia iniciática. 

A diferença, no caso, é que o Espiritismo trata o assunto da mediunidade às claras, sem "tabus" 

iniciáticos ou nomenclaturas complexas. Ele os expõe à luz do dia e os examina sem quaisquer ritualismos 

complicados. O homem que é beneficiado pelo Alto com o "acréscimo" da faculdade mediúnica, através da 

doutrina espírita, conhece quais são os seus deveres para com o mundo físico e a sua responsabilidade para 

com a própria alma. Mas, acima de tudo, quer o médium seja beneficiado pela riqueza ou senhor de um cérebro 

genial glorificado pelo academismo do mundo; ou, então, apenas a criatura paupérrima e ainda onerada pelo 

fardo da família, o seu dever é servir na medida de suas forças, pois isso é também a tarefa de sua própria 

redenção espiritual. Desprezando-se todas as interpretações sibilinas, as nomenclaturas afidalgadas e as 

graduações excepcionais dos acontecimentos iniciáticos de muitas instituições espiritualistas, na essência, elas 

são puro fenômeno mediúnico. 

E assim, pois, eram médiuns o reverendo G. Vale Owen, protestante, quando recebia mensagens 

mediúnicas de sua progenitora na sacristia de sua própria igreja; Alice A. Bailey psicografando em 

ambiente iniciático as orientações do iniciado Tibetano; eram médiuns a senhora Helena Blavatsky, o 

bispo anglicano Leadbeater, Geoffrey Fodson, Elza Barker e outros filiados à Sociedade Teosófica, que 

receberam comunicações diretas ou indiretas do mundo oculto, apesar de lhes darem uma procedência 

completamente oposta ao fenômeno propriamente mediúnico e o modo como o encara a doutrina 

espírita. 

Assim é que, embora tais movimentos espiritualistas ou religiosos não usem em seus domínios o 

vocábulo "médium" na sua expressão espiritista, nem por isso os seus medianeiros deixaram de se enquadrar na 

técnica sideral da manifestação mediúnica, quando captavam mensagens diretamente de seus Mestres, ou o faziam 

por intuição. As escolas teosóficas, rosa-cruz, esotéricas e yogas sempre evitaram em seus ensinamentos e 

práticas o contato mediúnico com as regiões inferiores do mundo invisível, assegurando que: "Assim que o 

discípulo está pronto, o Mestre também aparece". Louvavelmente, pugnam para que os seus adeptos se 

modifiquem primeiramente em sua intimidade espiritual, para só depois tentarem as relações com os seres 

etéreos do mundo invisível. 

Não há dúvida de que se trata de uma disposição sadia, meritória e sensata, mas o Espiritismo é 

movimento popular e de amplitude geral, destinado a todos os homens. Muito antes de atender somente 

àqueles que já se colocam no "Caminho da Verdade", ele se destina a amparar principalmente os homens 

incrédulos, desajustados e torturados pela eclosão de sua mediunidade de prova. O despertamento desta faculdade 

exige cuidados urgentes e roteiro seguro, a fim de se evitar o fracasso do programa delineado pelo 



 30 

Espaço. 

A manifestação mediúnica não depende da crença ou poderio religioso, nem de convicções 

pessoais do homem ou do ambiente onde vive, mas é conseqüência inalterável do compromisso que o 

espírito assumiu antes de se reencarnar, cujo mandato ele requereu em seu próprio benefício e deve ser cumprido 

na hora aprazada. Quer então seja ateu, participe do ambiente espírita, devote-se a qualquer seita religiosa ou 

tenha-se comprometido com alguma instituição iniciática, a faculdade mediúnica de "prova" eclode-lhe no 

momento exato em que deve realmente iniciar a sua tarefa sacrificial. 

Ignoram muitos teósofos, esoteristas, adeptos da Rosa-Cruz e alguns outros fratemistas filiados a 

cursos iniciáticos que, embora se deva louvar o método ideal de o homem desenvolver conscientemente 

suas faculdades ocultas, independentemente do intercâmbio espiritual e sadio com as almas superiores, 

desde que ele reencarne na matéria comprometido em exercer a "mediunidade de prova", terá de submeter-se ao 

processo gradativo e disciplinado pela técnica espírita de desenvolvimento, preconizada por Allan Kardec. 

No entanto, os homens que, devido ao seu elevado aprimoramento espiritual, são médiuns naturais, já 

usufruindo o dom espontâneo da intuição pura, é fora de dúvida que sempre apresentarão as condições 

psíquicas incomuns e satisfatórias, para lograrem graduação destacada em qualquer doutrina 

ou instituição iniciática, sem precisar exercer a função passiva de médium em serviço com os 

espíritos do astral inferior. Mas os que, em vidas pretéritas, abusaram do seu comando mental e 

serviram-se de sua inteligência lúcida para tripudiar sobre os menos agraciados pela sorte, que 

pela cupidez, egoísmo, avareza ou calúnia usufruíram os bens alheios semeando prejuízos 

irreparáveis, hão de cumprir o seu mandato mediúnico na condição humilhante de ceder sua 

organização carnal para que velhos adversários, comparsas ou vítimas do passado possam 

reajustar-se mais breve aos preceitos do Cristo. 

 

 

PERGUNTA: — Se não há necessidade de o homem ser médium para ser 

espírita ou então ser espírita para ser médium, não podíamos considerar que todas as 

doutrinas espiritualistas, que provavelmente também sofrem a influência dos 

desencarnados, não passam de outros tantos movimentos semelhantes ao Espiritismo? 

RAMATÍS: — De início, é conveniente distinguir-se o que é Espiritismo e o que 

significa Mediunismo. Espiritismo é doutrina disciplinada por um conjunto de leis, princípios e 

regras, que tanto orientam as relações entre os espíritos encarnados e os desencarnados, como 

também promove a renovação filosófica e moral dos seus adeptos. No entanto, a faculdade 

mediúnica pode existir independentemente de a criatura ser espírita ou mesmo indiferente aos 

fenômenos mediúnicos. 

Há médiuns que operam em vários setores espiritualistas, mas não aceitam nenhum 

dos postulados básicos do Espiritismo, assim como também existem espíritas que são 

alérgicos às sessões mediúnicas e se interessam exclusivamente pelo conteúdo filosófico da 

doutrina. Aliás, muitas vezes é preferível admitir unicamente os conceitos lógicos e sensatos 

com que Allan Kardec integrou a codificação espírita, antes mesmo de se buscarem provas e 

coligirem os princípios doutrinários do Espiritismo por intermédio de alguns médiuns 

manhosos, tolos, anímicos e preguiçosos, que nem sempre mantêm conduta regular no mundo 

profano. 

Só pelo fato de verificar-se a atuação de espíritos em qualquer gênero de trabalhos 

mediúnicos, não se infere disso que ali se pratique Espiritismo. A doutrina espírita só é 

realmente confirmada em sua prática quando, independentemente dos fenômenos mediúnicos, 

os seus adeptos aceitam e cultuam as suas regras e os seus princípios morais elevados no trato 

da vida material. Não basta ao homem freqüentar os centros espíritas, ouvir espíritos"falarem"da 

vida imortal, solicitar receitas e passes, para que assim já se considere excelente espírita. Sem 

dúvida, coisa parecida também fazem o católico e outros religiosos que ainda consideram 

confusamente a devoção interesseira e a mendicância aos santos e profetas como sendo sua 



 31 

própria renovação espiritual. 

É necessário que os adeptos da doutrina espírita, muito além de assíduos espectadores 

das reuniões mediúnicas e "pedinchões" incorrigíveis dos benefícios doados pelo Além, se 

integrem também ao cumprimento incondicional dos seus postulados morais que, acima de 

tudo, devem melhorar a conduta do homem. Há muitos espíritas egressos do Catolicismo, 

antigos e ociosos freqüentadores de missas, de novenas e viciados nas comunhões que, depois 

de filiados ao Espiritismo, ainda conservam a mesma idiossincrasia e displicência de antes no 

cumprimento de seus deveres.. 

Malgrado mostrarem-se muito impressionados com a fenomenologia mediúnica, não 

se acomodam bem com a doutrina e continuam estagnados espiritualmente sem se ajustarem 

aos ensinamentos que objetivam a mais breve integração do homem ao reino do Cristo. 

Apáticos ainda à missão redentora do Espiritismo, alguns "ex-católicos" recém-ingressos na 

seara sublimam suas antigas devoções e rogativas, viciando-se com o passe "que sempre faz 

bem" ou a receita mediúnica, que deve atender desde a erupção do cotovelo até à hepatite 

resultante do abuso dos condimentos e alcoólicos. Equivocando-se quanto ao sentido exato do 

Espiritismo, como doutrina de redenção espiritual, os neófitos requerem a atenção dos 

afadigados trabalhadores do Espaço para lhes solucionarem as quizilas domésticas ou corrigir 

os parentes desabusados das coisas espirituais. 

O espírita, como dizia Allan Kardec, "conhece-se pela modificação moral que ele efetua 

todos os das" E se assim não fora, bastaria a presença assídua dos seus simpatizantes aos centros 

espíritas e a utilização indiscriminada do serviço mediúnico, para então se caracterizar o 

verdadeiro espírita. Em breve, também se poderia instituir a "carteira de freqüência", semelhante 

ao que se faz nas escolas, graduando-se o espírita tanto quanto fosse a sua presença às reuniões 

mediúnicas e a maior quantidade de passes e receitas que ele pudesse solicitar aos médiuns, a 

exemplo do que acontece na Igreja Católica, em que a prodigalidade de confissões, missas e 

comunhões também gradua o bom Católico. 

 

 

PERGUNTA: — Considerando-se, ainda, que todos nós somos médiuns, 

diferindo somente quanto à maior ou menor sensibilidade na escala mediúnica, como é 

possível destacar aqueles que precisam desenvolver-se sob a técnica espírita? 

RAMATÍS: — Os homens que já manifestam sua faculdade mediúnica de modo 

ostensivo, nos quais se percebe a ocorrência de um "fenômeno incomum", ou algo estranho 

que lhes domina a mente, a vontade, ou produz a perturbação psíquica, são criaturas 

necessitadas de um desenvolvimento mediúnico disciplinado e sob o controle de pessoas mais 

experimentadas. 

Sem dúvida, conforme explicamos anteriormente, trata-se de espíritos que já se 

reencarnaram comprometidos com a "mediunidade de prova", e onerados por severas obriga-

ções cárinicas decorrentes de suas iniqüidades do passado. Esses espíritos são agraciados pela 

bondade dos Mentores do Alto através da hipersensibilidade do seu perispírito, decorrente da 

intervenção dos técnicos siderais, e assim reencarnam-se com a "graça prematura" de 

participarem de um serviço extra e obrigatório no mundo físico, que lhes desperte a sensibilidade 

para os objetivos espirituais. 

A verdade é que tanto os homens cultos ou ignorantes, ricos ou pobres, desde que 

sofram a insidiosa perturbação que lhes afeta o psiquismo e destrambelha os nervos, nãe 

passam de criaturas necessitadas do urgente socorro dos trã= balhos espíritas, para se 

ajustarem novamente ao seu comando psíquico e harmonizarem-se com seus velhos 

adversários do pretérito. 

Alguns encarnados, cuja mediunidade às vezes reponta de súbito, com sintomas 

obsessivos, requerendo os cuidados urgentes de outros médiuns já desenvolvidos, podem ter-



 32 

se reencarnado com a obrigação cármica de abalar as convicções infantis ou ateístas de sua própria 

família carnal. Desde que são responsáveis, no passado, por acontecimentos morais que levaram 

algumas criaturas ao desespero, à loucura ou até ao suicídio, eles se obrigam a suportar a prova 

da obsessão e lograr a sua cura posterior, com o fito de abalar as convicções de sua parentela 

carnal que, comumente, são suas próprias vítimas de ontem. 

Embora todos os homens sejam realmente mais ou menos influenciados pela atuação 

dos espíritos desencarnados, não deveis esquecer de que também existem espíritos bons, em 

tarefa benfeitora para com aqueles que na vida física buscam a sua reabilitação espiritual. Mas é 

necessário ao homem renovar-se incessantemente na composição dos seus pensamentos e 

manifestações dos seus sentimentos, adestrando-se tanto quanto possível no curso superior da 

vida espiritual. Os que desejarem livrar-se da companhia das entidades das sombras não 

podem descurar do seu apuro moral, do estudo superior e do seu controle emotivo e mental 

sobre os desejos inferiores e as paixões violentas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



 33 

CAPÍTULO 4 

 

A "prova" da obsessão 
 

 

PERGUNTA: — Podeis nos explicar melhor o caso de espíritos que devem 

reencarnar com o destino fatalista de ser obsidiados, a fim de despertarem os membros de 

sua família para os postulados da vida e que depois são curados pelo Espiritismo? 

Estranhamos essa condição de a criatura ser fatalmente vítima da obsessão, quando temos 

aprendido que ninguém renasce na Terra com a determinação de sofrer qualquer castigo 

ou penalidade propositadamente, sob a imposição dos espíritos superiores. 

RAMATÍS: — Os Mentores Espirituais nunca determinam que certos espíritos devam 

reencarnar-se sob o estigma implacável de serem obsidiados, vítimas de homicídios ou de acidentes fatais, o que 

seria uma punição deliberada e incompatível com a Bondade do Criador. Os espíritos faltosos são 

encaminhados para a vida física sob o comando de suas próprias faltas e dos efeitos do desregramento cometido 

nas existências passadas; eles são situados carmicamente no seio das influências mórbidas ou maléficas 

semelhantes às que também alimentaram ou produziram no pretérito. 

A nova existência física transforma-se-lhes numa "probabilidade" favorável ou desfavorável, 

dependendo fundamentalmente do modo como eles passam a agir na matéria entre os seus velhos 

comparsas, vítimas ou algozes pregressos, pois ficam na dependência de suas próprias paixões vícios ou 

virtudes. Desde que se mantenham de modo digno, vivendo amorosamente em favor do próximo, também 

poderão sobreviver sem conflitos ou tragédias, fazendo jus ao socorro espiritual dos seus mentores, que 

de modo algum desejam castigá-los, mas apenas recuperá-los espiritualmente. Sem dúvida, o espírito que, 

embora renascendo no meio de malfeitores, ou mesmo sendo alvo de qualquer obsessor cruel, se devote 

heroicamente ao bem alheio, exercite a sua ternura, o seu amor e magnanimidade para com todas as 

criaturas, sem distinção de crença, raça ou casta, também logra maiores probabilidades de sobreviver na 

matéria à distância de qualquer violência ou fim trágico. 

 

 

PERGUNTA: — Como poderíamos avaliar a natureza dos delitos desses 

espíritos que renascem na Terra com essa `probabilidade" de sofrer a prova da obsessão, 

porque no passado semearam a perturbação mental, praticaram o suicídio ou se 

entregaram à prática do mal? 

RAMATÍS: — É evidente que a revolta, o ateísmo, a sensualidade ou o pessimismo são 

bastante estimulados nas criaturas pelos maus escritores, oradores subversivos e líderes intelectuais 

maquiavélicos que, influenciados pelo existencialismo apocalíptico da época, usam de sua inteligência e 

agudeza mental para cavar fundo na alma dos seus leitores e admiradores invigilantes. Certas filosofias 

crônicas e doutrinações modernas induzem o homem a confundir e tomar os raciocínios e os malabarismos 

brilhantes da mente terrena como se fossem bens supremos do espírito imortal. 

Elas aconselham aos seus discípulos o epicurismo da "fuga interior", liberando-os de quaisquer 

obrigações para com alguma autoridade espiritual ou ente supremo, e tentam convencê-los de que serão 

humilhados pelo fato de concordarem ou se curvarem à idéia de um Deus, que reina acima dos valores 

do intelecto humano. Esses espíritos demasiadamente intelectivos, que empregam o seu talento para 

semear a descrença, a inconformação, a rebeldia e a ociosidade espiritual, que vivem preocupados 

excessivamente em fundar escolas filosóficas exóticas, que isentam o homem de sua responsabilidade 

espiritual e o incentivam a uma existência puramente sensual, dificultam a perfeita aplicação da Lei de 

Evolução na marcha progressiva das criaturas de menor acuidade mental. 

E de conformidade com essa mesma lei sideral, de que a "colheita é sempre de acordo com a 



 34 

sementeira", tais filósofos aniquilantes terão de corrigir em vidas futuras os desvios que provocaram nos seus 

tolos discípulos, saneando-lhes os raciocínios insensatos e fazendo-os reconquistar o respeito perdido. Desde 

que semearam confusões mentais e psíquicas em outros cérebros invigilantes, eles devem encarnar no seio de 

famílias cuja crença obsoleta ou infantil também os retarde na senda do progresso espiritual. Então cumpre-

lhes ajudá-las a se libertar do negativismo secular ou do dogmatismo asfixiante, a fim de compensarem os 

prejuízos causados pelos postulados contraditórios que pregaram no passado. 

Nascem, pois, no futuro, com esse implacável dever de despertar seus velhos familiares ou 

comparsas, ainda atrofiados pelo culto aos dogmas aguilhoantes ou completamente apáticos à vida imortal. 

Graças ao seu sacrifício e à conseqüente cura pela doutrina espírita, esses espíritos perturbadores pregressos 

terminam reajustando-se numa posição heróica, junto daqueles de cuja confiança, candidez ou vul-

nerabilidade mental abusar 

 

 

PERGUNTA: — Então poderíamos supor que, muitas vezes, são os próprios 

mestres e líderes de filosofias ou doutrinas perturbadoras que depois devem imolar-se em 

futuras existências físicas, para despertar os seus próprios discípulos ou seguidores iludidos no 

passado? 

RAMATÍS: — Sem dúvida; aqueles que hipnotizaram algumas almas para o culto de suas 

doutrinas subversivas, aniquilantes, negativistas ou fesceninas renascem posteriormente com a obrigação de se 

tomarem os"alvos"principais e responsáveis pela reforma e recuperação espiritual dos seus antigos seguidores, 

ainda confusos na senda da espiritualidade. 

  

Sob a disciplina férrea, mas justa, da Lei Sideral, que retifica mas não castiga, eles retomam ao 

cenário do mundo físico e se situam no seio das familias terrenas, comprometidos em despertar da ilusão 

intelectiva, da hipnose dos sentidos passionais ou da escravidão do ateísmo infeliz aqueles mesmos que os 

seguiram tolamente no passado. Mas nessa tarefa sacrificial nada lhes é imposto arbitrariamente; é a sua 

razão esclarecida e a certeza de reduzir o seu débito cármico o que os faz aceitar conscientemente o serviço 

doloroso a favor do próximo, e também em seu próprio benefício. 

É certo que a família ignora a razão dos acontecimentos dolorosos que eclodem, constituindo as 

desventuras no roteiro evolutivo em comum. E assim se formam os quadros de sofrimento redentor; 

aqui, é o filho que nasce com a enfermidade congênita e arrasta-se torturadamente, provocando 

angústias nos seus consangüíneos; ali, é o chefe da família que, arrasado por cruel enfermidade e 

resistente a todos os esforços da Medicina oficial, marcha tristemente para a cova terrena, lacerando os 

corações familiares; acolá, estranha enfermidade agride a filha querida, fazendo-a palmilhar a "via-crucis" 

de todos os consultórios e instituições psicopáticas, enquanto faz estrugirem gritos estranhos e mágoa a 

todos com palavras de baixo calão. 

Mas a Lei está vigilante, e quando o desespero já se instalou no seio da família acabrunhada, eis que 

se opera então o milagre: sob fortuita coincidência, surge o médium curador, que faculta ao filho 

recuperar os movimentos físicos atrofiados desde o berço, ou restitui a saúde ao chefe da casa já desenganado 

pela Medicina, ou ainda, graças à dedicação de alguns adeptos da doutrina espírita, esclarece-se o espírito 

obsessor que torturava a filha querida. Deste modo, o Espiritismo é aceito no lar, que se faz venturoso, e 

os postulados da imortalidade do espírito penetram na alma daqueles que viviam escravizados cegamente 

aos dogmas infantis ou à absoluta descrença. 

Abalam-se as velhas convicções ateístas e os sectarismos condenáveis esposados no seio da 

parentela, graças à cura milagrosa de alguns dos seus familiares através da singeleza da água fluida, do 

receituário mediúnico ou do passe espírita. E o Alto, através daqueles mesmos que, muitas vezes, no passado, 

abusaram do mando e do intelecto em desfavor do próximo, ministra-lhes novos conceitos de vida superior, 

servindo-se de suas carnes maceradas ou dos seus nervos atrofiados. Os conceitos errôneos ou negativos de ontem 

são compensados pelo sacrifício da dor física ou psíquica do presente. 



 35 

PERGUNTA: — No caso do filho doente ou da filha obsidiada que, depois de 

curados miraculosamente pelo Espiritismo, convertem a família descrente, não poderá tratar-

se de espíritos bons, que aceitam o sofrimento sacrificial com o intuito magnânimo de 

ajudar os seus afetos encarnados para mais breve ascensão espiritual? 

RAMATÍS: — Já vos dissemos que, mesmo no Espaço, não há regra sem exceção, pois Jesus, 

espírito excelso e justo, não hesitou em mergulhar nas sombras do vosso mundo, para salvar os homens 

ignorantes de sua realidade espiritual. Sem dúvida, espíritos boníssimos também descem à carne e se 

ajustam à família consangüínea terrena, com o fito único de despertar espiritualmente os seus velhos afetos 

milenários. Em alguns casos, eles se sacrificam heroicamente a fim de socorrer, os próprios adversários 

pregressos e que ainda se demoram hipnotizados pelas filosofias destrutivas ou doutrinas enfermiças do 

mundo material. 

Muitas vezes, quando essas almas sublimes comprovam a inutilidade dos seus esforços para 

inspirarem do Além os seus pupilos negligentes e conduzi-los ao Bem e à Sabedoria Espiritual, decidem-se a 

habitar o mundo físico por amor a eles. Assim como foi o excessivo amor de Jesus que, apiedado do 

sofrimento humano, o conduziu para a Terra, e não alguma culpa cármica de crucificação, muitas almas 

angélicas também abandonam o plano paradisíaco sob o penoso 
-
sacrifício de se encarnarem no seio da 

família terrestre para despertar-lhe os sentimentos crísticos. 

Muitas delas, quando renascem junto de adversários empedernidos, enfrentam as situações mais 

cruciantes para- atenuar a fereza, o ódio e a violência que ainda vicejam entre eles. Movidas pela 

compáixão do anjo, envidam todos os esforços para subtraí-los às tragédias odiosas, que no futuro 

engrenaram os carmas torturados. Algumas vezes, são sacrificadas pelas próprias almas delinqüentes, às 

quais tentam salvar dos padecimentos inenarráveis que as esperam nos charcos do astral inferior. Mas ainda 

sentem-se felizes quando conseguem atear-lhes o fogo do remorso ou do arrependimento, provocando-lhes 

os primeiros impulsos de redenção espiritual. 

Repetimo-vos, no entanto, que Deus não é vingativo, nem sádico, e assim não cria a obsessão 

incurável, a doença fatal, o aleijamento deformante ou qualquer outra desventura destinada ao ser humano. 

Ele só objetiva a recuperação venturosa de todos os seus filhos eternos. Tais acontecimentos trágicos ou 

mórbidos são apenas frutos exclusivos da debilidade moral e da ignorância do homem que mal balbucia 

as primeiras letras do alfabeto da vida imortal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



 36 

CAPÍTULO 5 

 

Os trabalhadores ativos 

no serviço mediúnico 

 

PERGUNTA: — Ainda poderíeis nos explicar com melhor clareza qual a 

distinção existente entre os homens que são médiuns necessitados do desenvolvimento 

mediúnico junto à mesa espirita e aqueles que, embora médiuns, como são todos os homens, 

podem dispensar tal desenvolvimento? 

RAMATIS: — Podem ser considerados "médiuns oficiais", na Terra, justamente aqueles 

que se reencarnam comprometidos com serviços obrigatórios na seara espírita. Estes requerem um 

desempenho incessante de sua atividade incomum, porquanto necessitam com maior urgência, compensar os 

prejuízos causados a outrem e também acelerar a sua própria recuperação espiritual. Destacando-se dos 

demais homens, pois gozam de faculdade mediúnica mais acentuada, relacionam-se mais direta e 

rapidamente com os desencarnados. Conforme seus pensamentos, sua conduta e objetivos na vida, sem 

dúvida atraem os espíritos da freqüência vibratória sideral que, de conformidade com sua contextura 

espiritual, passam a influenciar para o bem ou para o mal as pessoas com as quais entram em contato. 

Mas justamente porque são raros os médiuns missionários ou de Intuição Pura, também são poucos 

aqueles que alcançam o "clímax" abençoado do serviço mediúnico sem a preliminar do desenvolvimento 

torturado. Médiuns há nos quais eclodem ainda os resíduos das velhas paixões que já os conturbaram no passado; 

os seus pensamentos, palavras e sentimentos são alvo de ataque dos desencarnados, que tudo fazem para 

impedir-lhes o êxito do serviço mediúnico na seara espírita. Eles tentam fazê-los buscar o desenvolvimento de 

sua mediunidade à parte de qualquer disciplina ou proteção doutrinária; exploram-lhes o amor-próprio e a 

vaidade, afastando-os dos ambientes onde criaturas experimentadas poderiam ajudá-los na imunização 

contra o astral inferior. 

É a fase torturada e contraditória, eivada de dúvidas e de esperanças, quando o homem sente o despertar 

de sua faculdade mediúnica mas, infelizmente, ainda não possui a força moral, a mente desenvolvida e os 

sentimentos equilibrados, que o deveriam sintonizar imediatamente com as almas benfeitoras, à medida que se 

abrem as portas de acesso ao mundo invisível. Às vezes, muito tarde é que o médium compreende a natureza e os 

objetivos do seu exercício mediúnico obrigatório, pois, malgrado ter enfrentado sacrifícios severos, só então com-

prova que tudo era feito exclusivamente em seu próprio bem! Então, como um semeador incondicional dos 

ensinamentos elevados do Alto, tanto precisa imunizar-se contra as críticas alheias, como impermeabilizar-se 

às lisonjas ou evidências perigosas à vaidade personaYstica da vida humana. As suas dores, ingratidões e 

injustiças são menos importantes do que as desventuras do próximo; as suas próprias opiniões não podem 

provocar qualquer conflito ou hostilidade alheia contra a doutrina espírita, que o acolhe e beneficia para usufruir 

o ensejo de renovação espiritual. 

Os demais homens — embora sejam outros médiuns em potencial — serão unicamente responsáveis 

pelos seus atos e por aquilo que possa influir nos seus familiares. Mas os médiuns já consagrados ou 

admitidos como trabalhadores ativos no serviço mediúnico organizado, da seara espírita, representam no 

mundo profano uma idéia espiritual elevada, que não pode nem deve ser tisnada pelos seus interesses 

pessoais ou caprichos vaidosos. 

 

 

PERGUNTA: — Já tivemos oportunidade de conhecer médiuns poderosos, que 

produziam fenômenos incomuns e curas extraordinárias e, no entanto, alguns foram homens que 

mercadejavam com sua faculdade mediúnica, enquanto outras eram escravos dos vícios mais comuns. Que 

dizeis a isso? 



 37 

RAMATÍS: — Quantas vezes as autoridades públicas, do mundo material, também credenciam 

determinados indivíduos para desempenharem serviços de importância em favor do povo, porque os julgam 

homens de bons propósitos, honestos e leais? No entanto, comumente eles enodoam o seu trabalho e traem a 

confiança dos seus superiores, deixando-se tentar pela cobiça, aveza ou fortuna fácil, terminando por cumprir 

desonestamente aquilo que lhes fora solicitado para o bem comum! 

O mandato mediúnico, que autoriza o seu outorgado a prestar um serviço útil à coletividade encarnada, também 

beneficia-lhe o espírito imperfeito, por cujo motivo é compromisso que deve ser executado com toda dignidade 

e elevação moral. Aceitando a tarefa mediúnica de suma importância para si e para o próximo, é evidente que o 

médium também fica responsável por qualquer desvio ou perturbação que venha a produzir durante o exercício 

de sua tarefa no mundo profano. 

Mas é evidente que os anjos do Senhor, por serem almas repletas de ternura e amor, sempre guardam suas 

esperanças na corrigenda ou renovação dos espíritos que, embora sendo imperfeitos e culposos, são convocados 

ao serviço espiritual superior da mediunidade no mundo físico. Assim, eles não os privam subitamente da 

faculdade que os põe em contato com o mundo espiritual; multiplicam-lhes as oportunidades de recuperação 

das novas faltas e os ajudam a sanar os deslizes cometidos no seio de doutrina que os apóia na carne. 

Paradoxalmente, quais árvores nutridas de seiva arruinada, esses médiuns ainda continuam a dar bons frutos! 

... Mas ignoram que é o generoso "toque" angélico, que tudo higieniza e sublima, o que realmente promove 

as curas e garante as revelações sadias. 

Cegos pela vaidade de se julgarem auto-suficientes, capazes de tudo realizar na suposta independência de 

qualquer comando invisível, abdicam da vigilância e do bom senso, imunizam-se à vibração angélica e 

tombam fragorosamente no lodo de suas própriás imprudências. Infelizes e orgulhosos, não conseguem- 

perceber quando também "muda" a presença oculta que os protegia; quando se retira o anjo e em seu lugar 

surge a figura maquiavélica e astuta do gênio das sombras! Dali por diante, há um "dono" e não um "guia", 

em lugar do orientador terno e tolerante, que a todos os equívocos e interesses inconfessáveis do médium 

apunha o selo da sua responsabilidade espiritual, surge a alma cruel, daninha, orgulhosa e viciosa, que 

exige, domina e castiga. Desaparece o anjo amoroso, que conduz as almas para o reino da Luz, e se manifesta o 

senhor de escravos, que depois arrasta do túmulo o espírito imprevidente para as regiões das trevas! 

Esse é o fim dos médiuns que, depois de agraciados por destacados poderes espirituais no trato do mundo 

físico, para o bem de si e da coletividade encarnada, terminam enodoando sua tarefa com a vileza da 

negociata impura e carreando a desconfiança e a hostilidade para o serviço mediúnico. 

 

 

PERGUNIA — Não seria mais prudente que os espíritos superiores evitassem a concessão 

de faculdades meditinicas prematuras aos homens, desde que ainda não se encontrassem 

espiritualmente seguros para cumpri-las na Terra? 

RAMATÍS: — Não se trata propriamente de poderes concedidos extemporaneamente pelos 

mentores da Terra aos homens imaturos em espírito. É que às vezes estes não passam de antigos magos que 

dominavam facilmente as forças ocultas, exerciam o fascínio sobre os elementais e usavam da hipnose para 

fins interesseiros, tal como no caso de Rasputin, que se aproveitou dos seus poderes extra-terrenos para 

realizar seus objetivos torpes, como instrumento vil das trevas. Quando tais espíritos retornam à carne para 

tentar a sua renovação espiritual manejando os mesmos poderes que desvirtuaram no passado, mas sob 

promessa de só os empregar a favor do bem, nem sempre logram sustentar por muito tempo o tom espiritual 

elevado que lhes é requerido pelos mentores siderais. 

O coração atrofiado e a mente aguçada pela vontade poderosa que é exercitada em vidas anteriores 

traem esses espíritos no trabalho mediúnico do Bem, caso não se curvem humildes e desde o princípio de sua 

tarefa sob os postulados redentores do Cristo. Quando os responsáveis pelo progresso do orbe verificam a 

inutilidade de conservá-los no serviço ativo da seara, vêem-se obrigados a alij á-los de qualquer modo, a fim 

de que cessem os graves prejuízos decorrentes de sua atividade descontrolada. 

Mas Deus sempre concede a oportunidade de renovação moral e do trabalho digno a todos os seus filhos. E a 



 38 

prova mais evidente do que dizemos é que, se presentemente já esposais princípios espirituais dignos e 

superiores, isso deveis à bondade divina, que tolerou as vossas iniqüidades do pretérito, concedendo-vos 

também a graça do serviço redentor tantas vezes quantas vos equivocastes. Em verdade, os pecadores são 

justamente aqueles que mais precisam de Amor, tanto quanto os enfermos necessitam do médico. 

Desde que do lodo pode surgir o lírio imaculado, é óbvio que dos lábios dos homens impuros também é 

possível nascerem a esperança e o roteiro para os seres desarvorados na estrada da vida humana. E se Deus, o 

Criador do Universo, que deveria exigir-nos o máximo de submissão e acatamento aos objetivos sublimes de 

Sua Obra, multiplica os ensejos de nossa mais breve redenção espiritual, sem dúvida, o homem, sua 

criatura, não tem o direito de odiar, maltratar, roubar e execrar o seu próprio irmão de destino sideral. 

Eis por que motivo o grande sucesso de todo médium fenomênico ou intuitivo ainda se fundamenta 

num único compromisso incondicional — cultivar sua mediunidade com o Cristo e tornar-se um 

trabalhador ativo na seara do Mestre. Não basta ver, ouvir e sentir espíritos em seu plano invisível, pois o 

médium, em qualquer hipótese, deve ser o homem que, além de contribuir para a divulgação da imor-

talidade do espírito na Terra, é cidadão comprometido pelos deveres comuns junto à sua coletividade 

encarnada, onde só a bondade, o amor, o afeto, a renúncia e o perdão incessante podem livrá-lo das 

algemas do astral inferior. 

 

 

PERGUNTA: — Quais seriam as vossas considerações sobre a mediunidade 

com o Cristo? 

RAMATíS: — Considerando que a faculdade mediúnica de "prova" ou de "obrigação" é 

sempre o acréscimo que o Alto concede ao espírito endividado para conseguir a sua reabilitação 

espiritual, sob hipótese alguma deve ela ser negociada ou vilipendiada. É o serviço de confiança que o 

médium exerce em favor alheio sem deixar de cumprir todas as suas obrigações para com a família, a 

sociedade e os poderes públicos. Os mentores siderais não lhe exigem o sacrifício econômico da 

família, a negligência educativa da prole, o descuido com as necessidades justas da parentela, para só 

atender indiscriminadamente ao exercício de sua faculdade. 

Cada médium, como espírito em evolução, conduz o seu próprio fardo cármico gerado no pretérito 

delituoso, o que também lhe determina as obrigações em comum no lar, onde vítimas e algozes, amigos e 

adversários de ontem empreendem o curso de aproximação espiritual definitiva. Assim é que, em última 

hipótese, deve prevalecer sobre o serviço mediúnico o cumprimento exato das determinações cármicas 

que lhe deram origem à existência na matéria. E considerando-se que o mundo de César é o reino transitório dos 

interesses da vida material para a educação do espírito imperfeito, o dom mediúnico é a dádiva espiritual 

do reino do Cristo, e não mercadoria de especulação mundana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 39 

  

CAPÍTULO 6 

 

O médium de "mesa" e o de "terreiro" 
 
 

PERGUNTA: — Em face de vossas considerações no capítulo anterior, 

concluímos que o único desenvolvimento mediúnico sensato e aconselhado ainda é o que se 

processa no ambiente espírita da codificação de Allan Kardec; não é assim? 

RAMATÍS: — Não vos apresseis em considerações extremistas, pois é bem fácil 

distinguir o médium de "mesa", que se desenvolve sob a égide da doutrina espírita, e o médium de 

"terreiro", que prefere o seu desenvolvimento pela técnica de Umbanda. No primeiro caso, trata-se de 

Espiritismo, e no segundo apenas de Mediunismo. Não nos cabe julgar esta ou aquela predileção mediúnica, 

nem temos o direito de carrear com exclusividade para a esfera espírita os acontecimentos e os fenômenos 

que ocorrem desde o início da humanidade, sob a égide da manifestação mediúnica. O que mais importa na 

efetivação do serviço mediúnico, seja na seara espírita ou no ambiente umbandista, é saber se ele se efetua 

pelo amor ao Cristo e inspirado pelo seu divino Evangelho. Sob qualquer hipótese, sempre apreciamos 

mais o médium de terreiro que se integra completamente num trabalho guiado pelos preceitos evangélicos, do 

que o médium de "mesa" que se torna mercenário e corrompido. 

Em ambos os casos, a distinção que nos parece mais plausível ainda é quanto à natureza 

interpretativa na manifestação mediúnica, pois, enquanto o médium de mesa se preocupa mais 

propriamente com a espécie de idéias dos seus comunicantes, num intercâmbio acentuadamente de ordem 

mental, o médium de terreiro cuida principalmente de reconhecer a identidade do espírito que o incorpora. 

Na disciplina de Umbanda existem códigos, pontos cantados e riscados, cruzamentos de linhas e demanda de 

falanges que operam sob a base da magia prática, caracterizando cada grupo ou individualidade que dela 

participe. Assim, conforme sejam determinados pontos, sinais, toques ou códigos, o médium e os 

freqüentadores de Umbanda deduzem das intenções, da capacidade ou da natureza e especialidade de 

serviço que podem ser tratados com os comunicantes. 

Junto à mesa espírita, em que ainda se nota um certo individualismo de trabalho nas relações com os 

encarnados, uma preleção de natureza elevada e de conteúdo sensato dispensa mesmo a assinatura ou a 

identidade do comunicante, que tanto pode ser um apóstolo, como um "joão-ninguém". No entanto, a 

Umbanda, que ainda não cimentou sua unidade doutrinária definitiva nem firmou o seu sistema único de 

trabalho em todas as latitudes do orbe, através do seu sincretismo afro-católico transforma-se num 

trampolim favorável aos católicos, protestantes e outros religiosos dogmáticos para se familiarizarem com os 

ensinamentos da Reencarnação e a disciplina da Lei do Carma. As imagens, os cânticos, o incenso, as velas e 

as oferendas dos rituais de Umbanda, algo parecidos aos usos da Igreja Católica, atenuam o medo 

provinciano dos católicos pelas manifestações mediúnicas, e pouco a pouco incutem-lhes o gosto pelo 

conhecimento da imortalidade do espírito pregada por todas as filosofias reencarnacionistas. 

Os chefes, as falanges e as linhas de Umbanda, com seus caboclos e pretos-velhos, apesar da 

multiplicidade de costumes, temperamentos e propósitos diferentes do serviço que executam junto à matéria, 

entrelaçam-se por severos compromissos, deveres hierárquicos e obrigações espirituais, que ainda não 

puderam ser compreendidos satisfatoriamente pelos seus próprios profitentes. No vasto panorama de rela-

ções entre o plano material e o mundo oculto, alicerçados pelo processo da magia, no âmbito de 

Umbanda, ainda repontam combinações confusas e tolices condenáveis, à conta de elevado 

cometimento espiritual. Ainda lutam os umbandistas para alcançar a sua constituição doutrinária e 

escoimarem-na das excrescências ridículas que deformam a sua base esotérica. 

Nesse terreno foi mais feliz o Espiritismo, que partiu de uma unidade concreta e alicerçada em 

investigações incessantes, com "testes" mediúnicos que exauriram Kardec, mas  o ajudaram a extirpar com 



 40 

êxito as contradições, os exotismos e as encenações ridículas da prática mediúnica desorientada. A 

Umbanda, portanto, ainda é o vasilhame fervente em que todos mexem, mas raros conhecem o seu verda-

deiro tempero. 

Servindo-nos de um exemplo corriqueiro, diríamos que a prática mediúnica do Espiritismo é 

semelhante a uma agência de informações civis, em que é bem mais importante o assunto do seu "fichário", 

do que mesmo as pessoas que o informam. A Umbanda, no entanto, é como uma agência de informações 

sobre assuntos militares, onde antes de tudo convém conhecer a "graduação" do informante, pois, assim como 

acontece realmente no mundo físico, é muito grande a diferença e a responsabilidade entre aquilo que diz o 

cabo e o que informa o general... 

O melhor processo para desenvolver o médium que prefere atuar sob o paraninfo da doutrina espírita 

ainda é aquele que Allan Kardec indicou no "Livro dos Médiuns". No entanto, quem por simpatia, 

índole espiritual, temperamento psicológico ou serviço comprometido no Espaço escolhe o mediunismo de 

Umbanda, sem dúvida deverá seguir os métodos prescritos pelos"pais de cabeça", submeter-se à técnica 

dos "caboclos desenvolvedores" e enquadrar-se sob os preceitos ritualisticos das linhas de Ogum, Xangô, 

Ori do Oriente, Oxóssi, Oxalá,Yemanjá ou Yori-Yori-ná. 

 

 

PERGUNTA: — Quando em nossas indagações e pesquisas de ordem 

espiritualista temos solicitado a opinião de alguns próceres espíritas sobre Umbanda, 

notamos, de sua parte, duas atitudes únicas e às vezes até hostis. Enquanto uma parte 

condena "ex-abrupto" a Umbanda, a outra silencia e parece que teme enfrentar o 

problema ou opinar desfavoravelmente. Embora o pedido vos pareça extemporâneo, nesta 

obra, ser-vos-ia possível considerar algo e responder-nos em síntese: "Quais os melhores 

trabalhos mediúnicos: os de "mesa" ou os de "terreiro'? 

RAMATIS: — Não encontramos razões para qualquer mistério ou"tabu"nesse assunto, pois, 

devidamente certos de que Deus é onipresente em toda sua obra, indiscutivelmente Ele tanto assiste os seus 

filhos no seio da Igreja Católica, no Templo Protestante ou na Sinagoga Judaica, assim como também os 

alenta na experimentação do Espiritismo, e igualmente assiste ao esforço ascensional daqueles que pre-

ferem a seara de Umbanda. 

Da mesma forma como são condenáveis as investidas agressivas do Clero contra a doutrina 

Espírita, também devem ser severamente censurados os espíritas que julgam maldosamente o trabalho dos 

umbandistas. Não aconselhamos a mistura de ambos, isto é, Espiritismo e Umbandismo, pois todo 

sincretismo religioso ou doutrinário sacrifica a qualidade iniciática de cada um em particular e então apre-

senta inferior proveito. No entanto, o respeito espiritual de índole crística exige que tanto os espíritas 

louvem o esforço que a Umbanda exerce com a prática mediúnica em favor do Bem, como os umbandistas 

acatem o labor de "mesa" dos 

cardecistas. 

Na Verdade, o denominador comum que aproxima ambas as doutrinas ainda é a busca da mesma 

Verdade, o serviço caritativo ao próximo e o movimento no sentido de o homem atual entender e assumir 

conscientemente a sua responsabilidade cármica gerada nas existências anteriores. Não endossamos o serviço 

mediúnico mercenário, nem a magia degradante, a superstição que algema o progresso mental, a prática 

primitiva que degrada o espírito ou a negociata censurável dos despachos de encruzilhadas, com que alguns 

astuciosos "cavalos" de Umbanda exploram os incautos e os ignorantes. Mas também não louvamos o 

médium espírita que comercia com os bens da espiritualidade ou então vive desmentindo, na vida profana, 

os mesmos preceitos morais que tenta impor aos freqüentadores do centro espírita. 

É evidente que, devido ao grau espiritual ainda inferior, que é próprio dos habitantes da Terra, em 

todo local onde vive o homem ali também cresce a erva daninha e se podem deturpar as mais santificadas 

realizações do Alto! Mas, assim como afirmou elevada entidade espiritual por criterioso médium, que"os 

homens passam e as instituições ficam"', à medida que o material humano inferior é substituído por outro 

melhor, também os trabalhos mediúnicos higienizam-se e aumentam os proveitos espirituais. 



 41 

No entanto, considerando a vossa pergunta pitoresca sobre se o trabalho mediúnico de "mesa" é 

superior ao trabalho mediúnico de "terreiro", ou vice-versa, devemos dizer que o mais importante, em 

ambos os casos, ainda é a qualidade espiritual daqueles que operam neste ou naquele setor de intercâmbio com 

os desencarnados. Como singela comparação, suponde que certo homem tem o pé infeccionado por maligna 

ferida e que, por isso, atrai as moscas, que o atormentam incessantemente. No entanto, alguém aconselha-o a 

cobrir o pé com uma meia de algodão, pois assim evitará a afluência das moscas. 

Infelizmente, o enfermo verifica que as moscas ainda continuam a pousar-lhe molestamente no 

pé ferido e contaminado, o que o leva então a aceitar outra sugestão amiga, para que use meias de seda. Essa 

providência, no entanto, também fracassa. Mas, por feliz acaso, ele consegue curar a ferida do pé com o uso 

de determinada erva medicinal, alegrando-se por ver que as moscas também sumiram, assim que se curou 

definitivamente. Na realidade, elas molestavam-no devido à ferida, pouco se importando com que ele 

usasse meias de algodão ou meias de seda. 

Da mesma forma, cremos que o mais importante, para vós, não é provar se o trabalho mediúnico 

de mesa é superior ao de terreiro, pois, em ambos os casos, o primeiro significa a meia de seda e o segundo 

a meia de algodão. Desde que desapareçam de vossas almas as "feridas morais", que atraem as moscas do 

astral inferior, sem dúvida podeis prescindir de ambos os trabalhos, porque então já estareis curados 

espiritualmente, tal como no exemplo citado, em que, depois de curada a ferida, o enfermo também 

dispensou a meia de seda ou de algodão!... 

 

 

1 — N. do médium: Conceito de Emmanuel, por intermédio de Chico Xavier. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 42 

CAPÍTULO 7 

 

Considerações sobre a mediunidade natural  

e de prova 
 

 

PERGUNTA: — Gostaríamos que nos dissésseis algo sobre os médiuns que 

já gozam de sensibilidade psíquica avançada, cuja mediunidade, como nos tendes dito, é 

fruto exclusivo do seu aprimoramento espiritual. 

RAMATIS: — Os espíritos que já atingiram um alto nível moral e que, portanto, 

integraram-se à vida psíquica superior, quando encarnados são mais sensíveis aos fenômenos 

do mundo oculto, embora isto não aconteça de modo ostensivo, mas apenas através da intuição 

pura. A sua faculdade mediúnica, então, é o sagrado corolário do seu próprio aprimoramento 

espiritual, em vez de uma "concessão" extemporânea. Eles transformam-se em centros 

receptivos das manifestações incomuns que transcendem os sentidos físicos. Sua alta 

sensibilidade, fruto de avançado grau espiritual, afina-se incessantemente com os valores 

psíquicos do melhor quilate, facultando-lhes não só o conhecimento instantâneo dos 

acontecimentos presentes, como ainda as revelações mais importantes do futuro. O abençoado 

dom da Intuição Pura, e que em alto grau o possuíam Antúlio, Hermes, Rama, Crisna, 

Pitágoras, Buda, Ramacrisna e Jesus, além de outros seres que passaram anonimamente pelo 

mundo terreno, foi a faculdade iniciática que serviu para esses grandes espíritos liderarem as 

transformações admiráveis do espírito do homem. Eles tanto aferiram os fenômenos imediatos 

do mundo invisível, como ainda descortinavam amplamente a síntese dos acontecimentos 

futuros mais importantes, da Terra. 

Há grande diferença entre o médium cuja faculdade é aquisição natural, decorrente de 

sua maturidade espiritual, e o médium de "prova", que é agraciado imaturamente com a 

faculdade mediúnica destinada a proporcionar-lhe o resgate de suas próprias dívidas cármicas. 

Através de processos magnéticos, que ainda vos são desconhecidos, os técnicos do Astral 

hipersensibilizam o perispírito daqueles que precisam encarnar-se com a obrigação de trabalhar, 

pelo serviço da mediunidade, a favor do próximo, e também empreender a sua própria 

recuperação espiritual. 

No Além existem departamentos técnicos especializados, que ajudam os espíritos a 

acelerar determinados centros energéticos e vitais do seu perispírito, despertando-lhes 

provisoriamente a sensibilidade psíquica para a maior receptividade dos fenômenos do mundo 

oculto, enquanto se encontram encarnados. Esse é o mandato mediúnico ou a transitória 

faculdade concedida a título de "empréstimo" pelo Banco Divino. Mas é também a arma de 

dois gumes, que exige severa postura moral no mundo, pois ela tanto situa o seu portador em 

contato com os espíritos benfeitores como também o coloca facilmente na faixa vibratória som-

bria das entidades do astral inferior. 

Embora a faculdade mediúnica pareça a alguns um privilégio extemporâneo, 

contrariando o conceito de Justiça e Sabedoria de Deus, essa "concessão" prematura ao espírito 

faltoso implica justamente em sua maior responsabilidade e trabalho laborioso espiritual. Não 

é, pois, a graça "fora de tempo", que exime a alma de preocupações e dos obstáculos futuros na 

sua evolução espiritual; é somente o "empréstimo" que lhe permite ressarcir-se de suas tolices 

e inânias cometidas no passado, compensando o tempo perdido com um serviço extraordinário. 

Os Mentores Siderais, apiedados dos espíritos demasiadamente onerados em seu fardo cármico 

para o futuro, lhes oferecem assim a oportunidade do reajuste mais breve para alcançarem a 



 43 

ventura mais cedo. 

Então o médium é o espírito que renasce na matéria já comprometido com a obrigação 

de exercer um trabalho constante a favor da idéia da imortalidade da alma, inclusive o dever 

de melhorar a sua própria graduação espiritual. Embora seja agraciado prematuramente com 

um sentido psíquico mais avançado e ao qual ainda não fazia jus, o médium sinceramente 

devotado à sua definitiva recuperação espiritual no serviço sacrificial mediúnico poderá 

transformar em uma faculdade "natural" aquilo que lhe era somente uma faculdade de 

"prova". Evidentemente, isso é difícil, mas não impossível, pois alguns raros médiuns 

lograram alcançar a graça da faculdade mediúnica natural, pela graça da faculdade de prova. 

Malgrado a mediunidade fenomênica impressione profundamente os sentidos físicos 

dos encarnados, na profundidade da estrutura espiritual do médium de "prova" quase sempre 

ainda não se consolidam o caráter moral superior, a renúncia angélica, o desapego às ilusões da 

vida física ou a capacidade heróica para o cumprimento do mandato redentor. Ele é apenas o 

instrumento convocado para o serviço compulsório de favorecimento ao próximo ou o 

transmissor da realidade imortal; mas acima de tudo é o devedor interessado em reduzir o seu 

débito cármico para com o planeta que o serviu desinteressadamente. 

No entanto, o médium espontâneo e natural, em conseqüência do grau moral e 

superior do seu espírito, dispensa qualquer treinamento ou intervenção técnica para relacio-

nar-se com o mundo oculto, pois o consegue unicamente através de sua alta sensibilidade 

intuitiva. Embora a maior parte desses médiuns não guarde a consciência nítida e completa de 

grande parte dos acontecimentos sublimes de que são intermediários, eles se constituem nas 

antenas vivas avançadas, que sob a inspiração dos espíritos angélicos fluem para a superfície 

da matéria as mais confortadoras esperanças e as mais importantes revelações. Instrumentos 

exclusivos do Bem, eles distribuem orientações benfeitoras, advertências justas e incentivam 

todos os bons propósitos da vida. No âmago de suas almas a "Voz Silenciosa" do Senhor os 

anima, orienta e revela Sua Obra, tal como o faz a todos os seres. No entanto, só os puros 

intuitivos é que realmente o sentem em sua plenitude divina. 

Embora esses seres não precisem participar obrigatoriamente e a horas certas dos 

serviços mediúnicos tradicionais e oficializados na matéria, pois a sua natureza elevada os dis-

pensa do peculiar desenvolvimento torturado da maioria dos médiuns em prova e sob a atuação 

dos espíritos imperfeitos, eles são sempre os melhores intérpretes da verdadeira vida imortal. 

Todas as manifestações gloriosas e concernentes à Criação, eles as focalizam numa visão global 

e fecunda, que restitui à humanidade as parcelas de fé destruídas pelos maus escritores, 

filósofos ou líderes religiosos ignorantes. 

 

 

PERGUNTA: — Mas o médium de 'prova" não poderia alcançar o mesmo 

êxito do médium "natural", se depois de desenvolvido viesse a enquadrar-se sob os 

princípios elevados do Evangelho do Cristo? 

RAMATÍS: — O que o médium natural alcança por via intuitiva, como 

decorrência espontânea de sua própria sutilidade psíquica e sem necessidade de quaisquer 

esforços ou adaptação fora do tempo, o médium em prova, e sem a linhagem superior para se 

situar espontaneamente nas faixas vibratórias das esferas crísticas, vê-se obrigado ao desenvol-

vimento espinhoso, graduando-se através de treino exaustivo com os desencarnados 

imperfeitos, enfrentando as mais desanimadoras decepções psíquicas. 

O aguçamento imaturo muitas vezes leva o espírito em prova a desenganos, malogros e 

rebeldias, tal qual o jogador de xadrez que, após muitos lances frustrados, vacila em mover no 

tabuleiro a peça de menor importância. 

Tratando-se de faculdade prematura e ainda provisória, que exige árduo e sacrificial 

exercício no seio das atividades terrenas, o médium sem a acuidade espiritual espontânea, que 



 44 

orienta facilmente o indivíduo entre os problemas confusos da vida, quase sempre só conclui o seu 

programa mediúnico depois de muitos tropeços verificados nos atalhos falsos, que são trilhados à guisa de 

caminho certo. Só a perseverança, o bom ânimo, a tenacidade, o estudo incessante, o combate impiedoso contra 

as paixões da animalidade inferior e a integração definitiva ao Evangelho do Cristo é que, realmente, 

podem assegurar o êxito mediúnico. 

Servindo-nos de uma comparação, diríamos que o médium natural assemelha-se ao músico ou 

pintor já nascido com o "dom" espontâneo para exercer sua arte, à qual ele se entrega com facilidade e prazer. 

O médium de prova, no entanto, é o aluno que está sendo obrigado a estudar uma ciência ou arte para a 

qual ainda não apresenta qualidades espontâneas. Então precisa esforçar-se heroicamente para consegui-las 

sob um longo treino exercido entre vacilações, malogros e decepções. 

Entretanto, não é impossível que o médium de prova, integrado absolutamente no serviço 

mediúnico sob a égide de Jesus, venha a depurar-se de tal modo que, ao desencarnar, já esteja gozando, em 

grande parte, da sublime mediunidade natural, que é na realidade a verdadeira mediunidade espiritual. No 

entanto, é necessário compreenderdes que não existe uma linha demarcativa específica entre a mediu-

nidade de prova e a mediunidade natural pois, sendo o médium um espírito encarnado, há momentos 

em que, por força de
-
alguma virtude já bastante desenvolvida, ele também logra ser o instrumento excelso 

da revelação superior, do mesmo modo como alguns homens experimentam, parcialmente e de modo 

fugaz, o inefável estado de espírito que é o êxtase. 

Quando distinguimos o médium natural do médium de prova, desejamos apenas destacar aquele 

que é um instrumento espontâneo e superior da realidade espiritual, daquele que renasce na Terra onerado 

por uma obrigação de ordem cármica. 

 

 

PERGUNTA: — A nosso ver, ainda é grande a porcentagem dos médiuns que 

fracassam no exercício da mediunidade, após terem gozado o prestígio de faculdade 

mediúnica incomum. Que dizeis? 

RAMATIS: — Quando Jesus enunciava que "muito se pedirá àquele a quem muito se 

houver dado e maiores contas serão tomadas àqueles a quem mais coisas se haja confiado", (Lucas, 12: 47,48), 

provavelmente o seu augusto pensamento referia-se também ao exercício da mediunidade. Sem dúvida, o 

médium natural, o intuitivo puro, que já possui o tesouro espiritual da intuição angélica, é aquele que mais 

recebe por mérito de sua maturidade e a "quem muito se pedirá". Mas ao médium de prova, embora seja 

pobre espiritualmente,"maiores contas lhe serão tomadas", pois também "mais coisas lhe são conferidas" no 

serviço mediúnico, para ressarcir os seus pecados pregressos. 

Mas não é propriamente a posse prematura da faculdade mediúnica o motivo responsável pelo 

fracasso muito comum de alguns médiuns em prova na matéria. Isso é mais conseqüente de sua imperfeição 

ou contradição espiritual, pois o médium, em geral, é espírito que decaiu das posições privilegiadas do 

passado, sendo ainda muito apegado à sua personalidade humana transitória. Deste modo, ele subestima a 

transcendência dos fenômenos que se processam por seu intermédio e os considera mais como produto 

exclusivo de sua vontade e capacidade mental. 

Embora muitos médiuns sejam inteligentes e mentalmente desenvolvidos, o orgulho, a vaidade, a 

ambição, a prepotência, a cupidez ou a leviandade ainda os fazem tombar de seus pedestais frágeis, porque 

se crêem magos excepcionais ou indivíduos de poderes extraordinários para a produção de fenômenos 

extemporâneos ou revelações incomuns. A Terra ainda é pródiga de magos de feira, curandeiros mercenários 

ou iniciados sentenciosos que, através de rituais extravagantes, atraem e exploram as multidões ignorantes. 

São verdadeiros "camelôs" da espiritualidade que, beneficiados pela graça mediúnica concedida pelos 

espíritos benfeitores, exploram-na sob o disfarce da magia ou dos poderes esotéricos, mas sempre evitando a 

disciplina do Espiritismo que, sem dúvida, lhes exigiria conduta ilibada e o absoluto desinteresse no trato 

das coisas espirituais. 

Entretanto, chega o momento em que eles são atingidos em cheio pela Lei Sideral, que lhes estanca 

a exploração do veio aurífero da mediunidade a serviço do comércio indigno e dos interesses pessoais. E 



 45 

assim terminam os seus dias sob terrível humilhação espiritual e sofrendo as agruras do mau emprego dos 

favores concedidos pelo Alto. 

Aliás, muitas lendas terráqueas são verdadeiros simbolismos e alusões ao mau uso dos dons 

mediúnicos, quando certos médiuns traem a confiança dos seus mentores siderais. A tradição lendária 

narra o caso de criaturas que, depois de favorecidas com os poderes excepcionais concedidos por anjos, 

fadas ou gênios benfazejos, terminam perdendo-os lastimavelmente pela avareza, cupidez, vaidade, des-

leixo ou interesse mercenário. 

Diz a lenda que certo avarento foi transformado em abutre porque não distribuiu o dinheiro que lhe 

havia concedido a fada do bosque. Depois conta a história do homem ambicioso que, tendo recebido do gênio 

bom um poder excepcional, preferiu usá-lo para transformar em ouro tudo aquilo em que tocassem suas mãos, 

terminando por morrer de fome e sede, porque até a água e os alimentos se transformavam no dourado metal 

quando ele os tocava! Há, ainda, a conhecida lenda do homem que se prontificou a entregar sua alma a 

Lúficer, caso não gastasse diariamente todo o dinheiro que por ele lhe fosse fornecido. Infelizmente, perdeu a 

aposta, pois, tendo esgotado todos os recursos para malbaratar a imensa fortuna que o Diabo lhe carreava 

incessantemente, faliu antes do prazo, porque se esquecera de praticar a caridade! ... 

Sem dúvida, tais narrativas não passam de lendas e contos fantásticos mas, em sua profundidade, 

permanece o ensinamento espiritual do fracasso daqueles que fazem mau uso dos talentos proporcionados 

pelo Senhor da Vida. A mediunidade, realmente, é um desses talentos que os gênios do Bem concedem aos 

espíritos endividados e que necessitam urgente de sua própria reabilitação espiritual. No entanto, ela pode 

desaparecer a qualquer momento, desde que o seu portador a conspurque na Terra para satisfazer sua vaidade 

ou obter proventos ilícitos. A nenhum médium é facultado servir-se da mediunidade para o seu uso exclusivo 

ou aproveitamento egocêntrico, nem expô-la em público na feição de tabu de negócios. É também um dos 

talentos concedidos por Deus a seus filhos, tal como ensinou Jesus na sua parábola de admirável 

ensinamento espiritual (Mateus, 25: 14-30). 

As forças psíquicas tanto se degradam na manifestação espetacular que só exalta a personalidade 

humana transitória, como se deturpam quando são transformadas em mercadoria destinada a criar todas as 

facilidades ou atender aos caprichos da vida física. Os valores legítimos da faculdade mediúnica, quando 

são desenvolvidos e praticados com o Cristo, não produzem as quedas e as humilhações que abalam a 

vida tumultuosa dos médiuns imprudentes. 

O médium, como instrumento fiel da vontade do Senhor, revelada no mundo de formas, 

elabora um dos piores destinos para o futuro quando, pela sua negligência ou má-fé, subverte o programa 

espiritual que prometeu divulgar à superfície da Terra. Há sempre atenuante para aquele que peca por 

ignorância, mas é indigno da tolerância quem o faz deliberadamente, depois de haver-se comprometido 

para a efetivação de um serviço que diz respeito ao bem de muitas outras criaturas. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 46 

CAPÍTULO 8 

As dificuldades nas comunicações 

mediúnicas com o alto 

 
 

PERGUNTA: — Há fundamento na afirmação de que os espíritos elevados 

defrontam sérias dificuldades para entrar em contato com os médiuns, ou com o Plano 

material? 

RAMATíS: — Em face da vibração sutilíssima dos espíritos superiores, que já se distanciam 

bastante do padrão espiritual comum de vossa humanidade, eles se vêem obrigados a mobilizar todos os seus 

esforços e energias para serem percebidos pelos encarnados. Somente através dos médiuns sublimados no serviço do 

Cristo é que as entidades angélicas conseguem se manifestar mais a contento, por encontrarem fluidos sutilizados e 

balsâmicos, com que podem revestir os seus perispíritos para o contato com a matéria. Em geral, esses espíritos 

necessitam ex 

grande quantidade de fluidos dos médiuns, mas só aproveitam uma pequena parte, isto é, a que for menos 

animalizada e mais susceptível de "eterização" angélica. 

Embora se trate de seres sublimes, cuja presença é agradabilíssima e balsâmica às percepções das 

criaturas bastante sensíveis, eles não podem prescindir das energias grosseiras do plano carnal, quando 

desejam sintonizar-se com o perispírito dos médiuns. Daí o maior sucesso dos médiuns nesse elevado 

intercâmbio, quando se devotam incessantemente ao Bem e vivem à distância dos vícios e das paixões 

degradantes, pois isso também sublima-lhes os fluidos animalizados, devido à constante conexão com a 

freqüência 

vibratória das regiões edênicas. 

 

 

  

PERGUNTA: — Poderíeis nos explicar qual o tipo de sofrimento que então 

afeta esses espíritos elevados durante o seu contato terreno? 

RAMATÍS: — Não se trata propriamente de qualquer sofrimento à semelhança do que 

acontece convosco no mundo físico, pois as vibrações espirituais dessas entidades sublimes superam a 

mediocridade de freqüência vibratória da matéria, tal como o raio do Sol não sofre perturbação quando 

incide sobre o vaso de barro. 

Os espíritos sábios e angélicos só podem afligir-se quando necessitam manter um contato mais 

direto convosco e atuar mais positivamente na matéria. Quando eles se servem dos médiuns para as 

comunicações com os encarnados, ingressam no seio de energias primárias da vida animal, e por isso 

sofrem a fadiga produzida pelo magnetismo opressivo do meio, o qual atua-lhes no perispírito e oprime-lhes 

a delicada composição fluídica. Envidam hercúleos esforços para baixar a sua dinâmica angélica natural e 

assim sintonizarem-se com os fluidos mais inferiores, a fim de poderem se fazer perceptíveis no cenário 

material. 

Embora não possamos descrever com os vocábulos da linguagem humana o estado fluídico 

incômodo, angustioso e opressivo que ataca os seres angélicos quando se ajustam aos fluidos coercivos do 

mundo físico, lembramo-vos o caso de um homem sadio e jovial que, depois de habituado ao oxigênio puro e 

ao perfume inebriante das flores, se visse quase tolhido na sua respiração natural, e ainda obrigado a absorver as 

emanações sulfiricas de algum pântano. Essa dificuldade no contato mais direto das entidades angélicas com os 

fluidos ásperos e animalizados do mundo terreno lembra também o caso da criatura que, vestindo alvíssimo traje 

de linho, necessitasse penetrar com urgência no meio da lama gélida e repugnante, para socorrer alguém em 

perigo. 



 47 

PERGUNTA: — Porventura as altas vibrações próprias dos espíritos angélicos não 

ultrapassam as freqüências vibratórias das faixas mais inferiores da matéria, imunizando-os 

contra qualquer atuação confrangedora? Então esses espíritos elevados, para não se 

perturbarem em sua ventura, paradisíaca, não devem se aproximar do nosso mundo material? 

RAMATÍS: — Repetimo-vos, mais uma vez, que o raio de Sol não se perturba quando incide 

no vaso de lama. As altas entidades espirituais só padecem pelas vibrações angustiosas quando precisam entrar 

em "contato direto" com os médiuns e acioná-los no seu ambiente físico. Então necessitam tornar-se receptivas 

na tela do mundo material, por cujo motivo revestem-se de fluidos terráqueos opressivos, aos quais já 

estais acostumados por ser condição normal de vossa vida física. É certo que, por força da mesma lei que Deus 

criou para encaminhar os seus filhos à ventura eterna espiritual, todos os espíritos angélicos também-já cursaram a 

escola terrena e, por força de sua ignorância, natural do início de sua consciência no seio do Cosmo, também 

laboraram nos mesmos equívocos e experimentaram as mesmas paixões e vícios que ainda são comuns à 

humanidade terrena. 

Só depois de percorridas as etapas planetárias que lhes facultaram a libertação definitiva da carne, é 

que então desvestiram-se dos trajes de fluidos animalizados, e puderam integrar-se definitivamente no seio 

da comunidade angélica. Em suas memórias siderais, eles não esquecem suas próprias dores atávicas, 

padecidas na vida educativa da matéria, o que então os faz apiedarem-se dos seus irmãos encarnados, que 

ainda gemem à retaguarda, aproveitando todos os ensejos favoráveis para ajudá-los. 

Por isso não temem enfrentar a massa pegajosa e opressiva, que é produzida pelas paixões e pelos 

vícios da humanidade, assim como certas vezes eles renunciam à sua paz e ventura gozadas na moradia bem-

aventurada, para renascerem na matéria com o fito de ministrar diretamente suas lições espirituais no seio 

da familia consangüínea. E isso o têm provado os sacrifícios dos grandes líderes da vida espiritual, como 

Antúlio, Hermes, Crisna, Buda e outros, e com particular destaque Jesus, que deixou suas esferas celestiais 

para habitar a carne terrena e expor pessoalmente os mais avançados programas de salvação do homem 

imperfeito. 

 

 

PERGUNTA: — Ante a grande dificuldade de os espíritos sublimes 

comunicarem-se com o nosso mundo físico, não seria possível e aconselhável proceder-se à 

higienização antecipada do ambiente onde eles dois pretendem atuar? Essa providência 

profilática não os poderia ajudar a se fazerem mais compreendidos ou, então, favorecê-los 

para o melhor êxito no espiritual? 

RAMIATÍS: — Sem dúvida, para o melhor contato convosco no campo mediúnico, os 

espíritos superiores tanto requerem a cooperação dos técnicos siderais, para a necessária higienização fluídica 

ou "ionização" do ambiente em que pretendem se manifestar, como ainda precisam exercer uma ação 

profilática sobre os próprios médiuns. Estes costumam participar dos trabalhos mediúnicos, em sua 

generalidade, envolvidos ainda pela aura psíquica que conserva os resíduos mentais dos pensamentos, palavras, 

objetivos e hábitos esposados durante o dia. Essa emanação residual da mente do médium é densa cortina de 

fluidos inferiores interpondo-se entre os espíritos elevados comunicantes, o que então requer a sua dispersão 

e a limpeza do halo mental. 

Embora esta providência saudável seja tomada com bastante antecipação, em geral, as entidades 

elevadas ainda necessitam estagiar de três a seis horas no seio dos fluidos densos e das substâncias espessas 

em que operam, para só depois conseguirem a possibilidade de agir em direção ao mundo material. 

A mensagem espiritual transmitida das esferas elevadas para o mundo físico exige antecipadamente 

atencioso planejamento e, além disso, os mensageiros responsáveis pela sua divulgação benfeitora devem ser 

auxiliados tecnicamente na sua descida gradativa, para as camadas fluídicas cada vez mais inferiores. A 

redução vibratória pelo adensamento gradativo do perispírito deve ser realizada em perfeita correspondência 

com o tempo de trabalho e o "quantum" de energia disponível no ambiente em que as entidades deverão atuar. 

A entidade superior que voluntariamente se devota ao serviço espiritual junto aos encarnados deve ser poupada 



 48 

tanto quanto possível ante a opressão angustiosa dos fluidos densos sobre a sua delicada vestimenta 

perispiritual. 

Mesmo no mundo terrestre não se exige a permanência de alguém por longas horas em local 

impróprio à sua organização física ou de emanações agressivas senão pelo tempo exato para cumprir-se ali a 

tarefa determinada. Seria absurdo, por exemplo, exigir-se que o encarregado de alimentar animais no 

jardim zoológico devesse permanecer longas horas em cada jaula infecta, para depois cumprir a tarefa 

que exige alguns minutos. 

O serviço sideral junto à Terra é supervisionado matematicamente pelo Alto, sendo previstos todos os 

acontecimentos favoráveis ou desfavoráveis durante o"descenso"vibratório das entidades angélicas, cujo prazo é 

cuidadosamente determinado, a fim de não ficar oprimido em demasia o energismo perispiritual dessas almas 

sublimes. Quando elas se propõem a auxiliar os encarnados, necessitam revestir-se de uma couraça protetora de 

fluidos densos, que lhes estorvam os movimentos mais diminutos, tal como acontece com os antigos mergulha-

dores que, submetidos a dificultosa permanência no fundo dos rios, só depois que abandonam o escafandro à 

superfície das águas é que podem se mover desembaraçadamente, 

 

 

PERGUNTA: — Nesse planejamento tão meticuloso, em que esses 

espíritos superiores "baixam" espontaneamente até o nosso mundo, eles sempre 

logram o êxito esperado em seus projetos benfeitores? 

RAMATÍS: — Só muito raramente conseguem o sucesso almejado no contato com o mundo 

material, e já se consideram bem satisfeitos quando em suas heróicas empreitadas logram um vigésimo do 

êxito previsto! Embora precisem mobilizar todas as suas energias perispirituais, em conexão com sua 

inteligência, perseverança e tenacidade espiritual, não ignoram que ainda são bem precários os resultados 

favoráveis na empreitada de esclarecer o homem terreno. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos indicar quais os fatores adversas que neutralizam 

os esforços e o devotamento desses espíritos superiores no seu empreendimento sacrificial 

para esclarecer a humanidade através dos médiuns? 

RAMATÍS: — Os principais fatores adversos decorrem principalmente da deficiência do 

material humano, que nesse caso é o próprio médium encarregado de recepcionar os pensamentos e 

interpretar as orientações angélicas transferidas para o entendimento do homem encarnado. Muitas vezes um 

programa espiritual de ordem superior, elaborado cuidadosamente e descido do Alto em ritmo dificultoso, 

é sacrificado em sua concretização final pelo médium transviado, que ainda vive preso às paixões perigosas 

e aos vícios do mundo terreno, atraindo espíritos infelizes e vampirizadores que o desviam facilmente de 

sua tarefa benemérita. 

A irresponsabilidade, o comodismo, os prazeres efêmeros e os interesses subalternos podem aniquilar à 

última hora um programa sideral que requereu avultadas energias despendidas pelas almas de escol. E isso acontece 

porque os seus intérpretes humanos negam-se a cumprir exatamente a etapa derradeira que lhes cabe no serviço de 

propagar a mensagem espiritual educativa para a matéria. É algo semelhante à construção de um importante 

edifício de objetivo educacional e que, depois de planejado com imenso carinho por engenheiros competentes, 

adquiridos com suma dificuldade o terreno e todo o material necessário, os operários, num ato de condenável 

irresponsabilidade, se recusassem a trabalhar. 

 

 

PERGUNTA: — Como poderíamos compreender mais claramente a 

irresponsabilidade dos médiuns, perante essa empreitada sacrificial de esclarecimento 

terreno, empreendida pelos espíritos superiores? 



 49 

RAMATIS: — Não vos deve parecer duvidoso que a concretização final de um 

programa superior, elaborado no mundo oculto do espírito angélico e com a finalidade de ser revelado em 

seus mínimos detalhes na Terra, dependa da derradeira peça que, nesse caso, é o médium encarregado de 

sua materialização no cenário físico. Apesar de se tratar de um projeto organizado nas regiões superiores e 

muito acima das imperfeições humanas, a sua revelação à luz dos sentidos humanos exige o concurso 

indispensável do médium, como o último elo situado na matéria. 

Embora seja ele a peça menos valiosa no esquema sideral é, no entanto, imprescindível para o trabalho 

a ser realizado. É a janela viva menos importante, mas tão responsável pelo sucesso da mensagem benfeitora 

para o mundo físico, tanto quanto a vitória do exército beligerante depende, às vezes, do plano de batalha que o 

comando geral envia às pressas e por intermédio do mensageiro ignorante. Como espírito encarnado na 

matéria, com a sensibilidade psíquica avançada para unir os dois pólos, o do mundo espiritual e o da 

matéria, o médium representa a etapa final dos objetivos ideados pelos espíritos superiores. 

Em conseqüência, é muito grave a sua responsabilidade nesse serviço auxiliar com o Alto pois, 

além de sua própria deficiência espiritual e a dádiva da mediunidade para sua redenção moral, ele ainda é 

agraciado com a confiança angélica, que o associa às sublimes tarefas de esclarecimento humano. 

Lastimavelmente, alguns projetos siderais baixam até à crosta material, devido à renúncia e ao sacrifício 

heróico dos seus elevados executores, mas ficam dependendo, em seu desfecho final, da vontade frágil, indócil 

e caprichosa de certos médiuns que ainda são escravos das paixões deletérias e devotos das ilusões tolas da 

vida física. 

Mas, devido aos esforços conjugados de todas as entidades experimentadas no labor educativo das 

diversas esferas intermediárias entre a Terra e o mundo angélico, os princípios esclarecedores da vida 

imortal baixam até o nível comum dos médiuns sediados na Terra, pois alguns deles, pela sua 

abnegação e critério superior, compensam a irresponsabilidade e o descaso dos companheiros invigilantes. 

Mediunismo 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos crer que o esclarecimento do Alto para a Terra 

sempre se processou desse modo, ficando o seu êxito dependente de médiuns negligentes e 

irresponsáveis? 

RAMATIS: — Não resta dúvida de que o esclarecimento espiritual do homem deverá ser 

feito através do próprio homem, o qual é um espírito encarnado e, como tal, um médium em potencial 

ligado ao mundo invisível. Alguns homens são médiuns inconscientes de sua função, e tanto podem 

transmitir o bem como o mal. Outros, que já visualizam o fenômeno mediúnico em si, então se transformam 

nos instrumentos conscientes e disciplinados da revelação da vida oculta. 

Mas é preciso convir em que o Alto não fica na dependência exclusiva dos homens imperfeitos 

para transmitir a sua mensagem salvadora ao mundo físico, pois, quando milhares de homens ou 

médiuns convocados deixam de transmiti-la a contento, basta um punhado de outros seres conscientes e 

sublimes intuitivos sintonizados à Mente Divina para compensá-los de modo louvável. Todas as vacilações no 

intercâmbio mediúnico, as revelações contraditórias, os fracassos de missões espirituais e o retardamento de 

orientações para a Terra foram compensados regiamente pela presença de um Rama, Hermes, Antúlio, 

Crisna, Buda, Kardec, Ramacrisna, Maharisi e o Mestre Jesus, os quais restabeleceram as bases 

indestrutíveis da Verdade Imortal. 

 

 

PERGUNTA: — Mesmo os médiuns de 'prova" estão assim 

comprometidos com tarefas elevadas? Como distinguir os que se ligam a compromissos 

severos com o Alto, daqueles que só resgatam o seu fardo cármico no serviço mediúnico? 

Os médiuns, em geral, oferecem tão diversas condições morais e variam tanto em sua 

capacidade intelectual, que dificilmente se poderiam identificar os mais credenciados para 



 50 

um serviço espiritual incomum. Não é verdade? 

RAMATIS: — O nosso principal escopo nestes relatos é o de ressaltarmos a grande 

responsabilidade dos médiuns no desempenho de sua tarefa mediúnica, e também exortá-los quanto às suas 

atividades no mundo terreno. Já vos temos lembrado que o médium é o homem diretamente compro-

metido com a direção espiritual do planeta para realizar um serviço definido junto à humanidade, e também 

em favor de sua própria renovação moral superior. 

Visto não poder eximir-se de sua obrigação pré-encamatória, que assumiu no Espaço, ele deve apurar 

o seu caráter, controlar suas emoções e aprimorar o seu intelecto no contato incessante com os valores preciosos 

da espiritualidade. 

Em conseqüência, não é de muita importância a preocupação de distinguirdes quais os médiuns 

comprometidos particularmente com os espíritos sublimes, destinados a exercer trabalhos incomuns no mundo 

físico. O mais certo e proveitoso é que todos às médiuns cultuem dignamente a vida humana e renunciem em 

definitivo às ilusões do mundo, protegendo-se, assim, contra as perfídias do astral inferior e credenciando-se 

eletivamente para cumprir na íntegra qualquer mandato sob o comando das falanges angélicas. 

 

 

PERGUNTA: — Podeis indicar os principais motivos ou fatos que, em geral, 

fazem os médiuns negligenciarem seus compromissos de última hora, impossibilitando os 

seus mentores de ultimarem na matéria o seu programa sideral manifesto depois de um 

andamento tão dificultoso? 

RAMATÍS: — Os médiuns, em sua maioria, e antes de se encarnarem na Terra, 

prometeram cumprir à risca determinados programas com objetivos espirituais, que lhes expuseram no 

Além, com o fito de influírem algumas criaturas para a sua renovação crística. Entretanto, à última hora, 

grande parte negligencia ou foge do seu compromisso espiritual, enquanto outra vive de modo tão 

equívoco, que se toma impermeável à receptividade dos seus elevados mentores. Em geral, eles se deixam 

influir pelos espíritos maquiavélicos das sombras, que tudo fazem para interceptar as mensagens nobres 

do Alto e operam contra os objetivos sadios da vida crística. 

Às vezes, após incessante assistência cotidiana e benfeitora do guia junto ao seu médium, 

incentivando-o para que participe de certo trabalho mediúnico com o fito de abalar as convicções errôneas 

de algumas criaturas, eis que ele desiste de sua tarefa mediúnica da noite, preferindo realizar a visita trivial, 

demorar-se no repasto glutônico, prender-se à prosa fútil ou entregar-se à aventura pecaminosa. 

Como o êxito do intercâmbio mediúnico superior depende muitíssimo do estado vibratório do 

espírito do médium, isso só é conseguido quando ele se devota a uma vida sadia de corpo e de alma, a fim 

de manter-se pronto, a qualquer momento, para a convocação do serviço espiritual. Mas, às vezes, o 

médium apresenta-se para cumprir o seu dever mediúnico só depois que abandona as mesas opíparas, com o 

estômago e os intestinos forrados pelos miasmas da carne regada a álcool, mal podendo dissimular as 

erutações da fermentação hostil produzida pela digestação descontrolada. 

Quando não é assim, ele gasta os derradeiros minutos que o separam do serviço mediúnico no 

humorismo vil das palestras fesceninas e do anedotário indecente, cujos assuntos alicerçam-se 

despudoradamente sobre a figura da mulher. Então apresenta-se para cumprir a tarefa junto à"mesa espírita", com os 

fluidos corrompidos, malgrado o esforço profilático dos seus guias para o sanearem das impurezas comuns. Afora 

de tudo isso, ainda existem os médiuns que buscam a concentração mediúnica depois de violenta discussão 

conjugal ou da altercação insultuosa com o vizinho teimoso. Enfraquece-se ainda a prática da mediunidade 

naqueles que destrambelham os seus nervos com emoções tolas junto ao carteado clandestino, pela avidez de 

ganho na aposta imprudente ou então pela paixão fanática com que comenta colericamente os lances duvidosos 

do seu clube de futebol em competição infeliz. 

Assim, louváveis empreendimentos programados no Espaço, com o fito de esclarecer a 

humanidade terrena, ficam na dependência exclusiva dos médiuns invigilantes e indiferentes, que 

deixam de aproveitar integralmente o "acréscimo" da mediunidade concedida generosamente para  a sua 



 51 

própria redenção espiritual. 

 

 

 

PERGUNTA: — Como se caracteriza o médium adequado e digno de exercer o 

intercâmbio com os espíritos superiores? 

RAMATIS: — O médium já caracterizado definitivamente pela eclosão de sua faculdade 

mediúnica, e que pode ser convocado para o serviço ativo do Bem, é algo semelhante ao mensageiro enviado a 

ruidosa cidade repleta de vícios e ilusões perigosas, onde ele deve estagiar para divulgar a mensagem sublime 

dos seus maiorais. Ele tem o direito de trocar a sua veste empoeirada pelo traje limpo, usufruir da 

alimentação justa, do sono reparador e permanecer junto dos seus entes queridos. Entretanto, comprometeu-se 

a evitar qualquer contato vicioso e indigno, que possa enodoar o serviço superior e trair a confiança daqueles 

que o credenciaram para a consecução dos objetivos benfeitores. 

No seu contrato espiritual, o médium obrigou-se a repelir qualquer empreendimento capaz de 

subverter-lhe a sensibilidade mediúnica ou afetar-lhe o caráter espiritual, tais como as aventuras 

condenáveis, onde a malícia, o desrespeito, a paixão desregrada ou o vício deletério terminam atrofiando as 

mentes levianas e indisciplinadas. Ele deve ser o esposo digno, o pai amoroso, o cidadão honesto, o filho 

generoso, assim como o amigo fiel para os que o aceitam no círculo de suas amizades, ou o homem 

tolerante e benevolente para com os seus adversos. 

Embora não despreze os viciados e os infelizes que tombam sob o guante das paixões pecaminosas, não 

deve pactuar com o vício e a corrupção. Jesus afagava os pecadores, mas de modo algum ele condescendia com o 

vício e as impurezas do mundo. Amava os homens, mesmo quando eram pervertidos ou débeis de espírito, mas não 

se associava às suas tramas desonestas nem admitia os seus desregramentos morais. 

O médium, como espírito que aceitou espontaneamente a tarefa de servir aos encarnados, precisa 

evitar as práticas viciosas que lhe agravam o carma pretérito, para usufruir da aura benfeitora que se nutre só 

dos fluidos sadios dos pensarnentos regrados e dos sentimentos benevolentes. Embora ele seja também um 

espírito encarnado atuando no seio turbilhonante da vida física e, assim, participando dos ambientes de 

infelicidade e dos sofrimentos humanos, ainda cumpre-lhe o dever de orientar o próximo por entre o cipoal 

contraditório da vida humana, ofertando-lhe os ensinamentos confortadores que recebe dos seus amigos 

desencarnados. Mas, sem dúvida, não deve olvidar que, acima de toda a sua obrigação mediúnica, ainda 

precisa cuidar carinhosamente de sua própria redenção espiritual. 

Se ainda existe um contato proveitoso das altas esferas com a humanidade encarnada, isso se deve 

muito mais ao heroísmo dos espíritos bondosos, que abdicam do seu ambiente paradisíaco para 

socorrerem seus irmãos ainda comprometidos com a carne, do que ao trabalho dos médiuns 

existentes na Terra. 

 

 

PERGUNTA: — Essas frustrações muito comuns no intercâmbio dos espíritos 

benfeitores para com a Terra só ocorre com os chamados "médiuns de prova", ou também 

poderão ocorrer entre aqueles cuja mediunidade é o fruto de sua evolução espiritual? 

RAMATIS: — Conforme já frisamos anteriormente, há grande distinção entre a 

mediunidade de "prova" e a mediunidade "natural", em que esta última é faculdade espontânea e intrínseca 

do espírito já sublimado, isto é, uma decorrência ou corolário do seu próprio grau espiritual. Aquele que 

usufrui da Intuição Pura, como percepção angélica, fruto abençoado dos milênios de sacrifícios, renúncia e 

renovação moral na escalonada espiritual, põe-se facilmente em contato com a consciência crística do 

Criador, pois já vive em sua intimidade o estado de Paz e euforia das almas santificadas. Não pode ele sofrer 

alterações que o contradigam espiritualmente na sua faixa vibratória já alcançada; é imune às influências 

menos dignas, pois não vibra com as modulações inferiores dos vícios, das paixões ou das seduções da 

matéria. Ele não se dissintoniza com o comando angélico do orbe. Sua alma filtra os pensamentos e as 



 52 

revelações angélicas, assim como a lâmina diamantífera fulge à luz suave do Sol, sem se ofuscar o seu 

brilho natural. 

O médium natural não exige que os altos dignitários da Vida Oculta desçam vibratoriamente até à 

sua organização humana para efetuar o serviço mediúnico, uma vez que ele se encontra ligado 

permanentemente à fonte angélica e representa na Terra o seu prolongamento vivo. É o cidadão sideral 

que desceu de sua moradia sublime, mas sem se desligar do plano Divino, cuja mente vibra sempre à 

distância de qualquer pensamento ou resíduo moral menos digno. Buscando-vos algum exemplo 

esclarecedor, diríamos que o médium em prova é a lâmpada de vidro colorido, que dá à luz que ele filtra a 

cor de que também é constituída, enquanto o médium natural, como um foco luminoso cristalino, irradia 

sempre a luz em sua pureza original. 

Como não há retrogradação na intimidade do espírito, o médium natural nunca apresenta 

contradições em sua mediunidade, a qual é somente a emanação de sua própria graduação espiritual. A 

faculdade mediúnica é intrínseca à sua própria índole superior, não podendo poluir-se com as imperfeições 

do meio em que vive, porque também não há decadência em seu nível superior já consolidado. Em conse-

qüência, ele não pode causar nenhuma decepção às almas que o inspiram pela "via-interior" e o induzem a 

elevar o seu padrão espiritual do mundo físico. 

Ele jamais precisa ser atuado para agir corretamente, uma vez que permanece continuamente ligado ao 

pensamento crístico da vida sublime, e a qualquer momento constitui-se na sentinela avançada do Alto sobre a 

Terra. Quando ele pensa, deseja e age, ainda reproduz vivamente o alto grau da mensagem angélica porque, 

sendo íntegro no trato evangélico com todos os seres, em seus atos reflete sempre a vontade definitiva do 

Criador. Assim o foram Francisco de Assis, Antônio de Pádua, Crisna,Tereza de Jesus, Pitágoras, Buda, Jesus e 

muitos outros anônimos que o mundo desconhece, pela sua grande renúncia e humildade. 

  

 

PERGUNTA: — Os médiuns que negligenciam com esses compromissos 

espirituais deverão sofrer severamente, depois de desencarnados, as penas impostas pelo 

Tribunal Divino? 

RAMATIS: — Desnecessário é vos dizer que o sofrimento dos médiuns que não cumprem 

o seu mandato espiritual dignamente na Terra — e que eles mesmos requereram para a sua própria redenção 

bem antes de se reencarnarem, não é imposto à semelhança dos julgamentos da justiça humana. Embora não 

lhes seja aplicado deliberadamente nenhum castigo determinado pelas autoridades sidéreas, as suas con-

dições vibratórias demasiadamente confrangedoras e o remorso cruciante, devido ao desrespeito à 

confiança angélica, são suficientes para vergastar-lhes a consciência e maltratar-lhes a alma angustiada. 

Depois que despertam no Além e reconhecem, à luz meridiana de sua consciência espiritual, os 

enormes prejuízos que causaram na consecução do elevado programa organizado pelos espíritos benfeitores, os 

médiuns delinqüentes se tornam ainda mais infelizes, verificando a necessidade de recomeçar novamente a 

mesma tarefa na Terra, não só em piores condições como ainda deserdados do endosso angélico de que 

abusaram negligentemente. E como ainda é extensa a fila dos espíritos desencarnados aguardando novos 

corpos físicos para uma reabilitação espiritual que lhes amaine as dores perispirituais e lhes olvide o remorso 

das vidas pregressas mal vividas, esses médiuns perdulários e faltosos terão de permanecer muitos anos no mundo 

astral, a meditar nas suas desditas e sofrer o efeito de suas mazelas íntimas. 

  

 

 

 

 

 

 

 



 53 

CAPÍTULO 9 

 

A extensão e profundidade das 

comunicações mediúnicas. 

 
 

PERGUNTA: — Por que motivo é impossível aos desencarnados descreverem 

pelos médiuns, com toda exatidão, a realidade do Além? Isso nos ajudaria muitíssimo a 

eliminar definitivamente as dúvidas bastante comuns que ainda existem em todos os 

gêneros de trabalhos mediúnicos e terminaria por nos dar uma só concepção coletiva da 

vida imortal. Que dizeis? 

RAMATIS: — É muito difícil para os encarnados que ainda vivem no mundo da terceira 

dimensão, compreender com absoluta clareza os fenômenos e as manifestações que se processam do "lado 

de cá", cujo plano é regido por dimensões sem apoio entendível na física humana. Acresce, ainda, que os 

estados vibratórios vividos pelos desencarnados superam qualquer concepção dinâmica de velocidade 

concebida pelos terrícolas. 

As nossas comunicações para o mundo físico, como o fazemos neste momento, são transmitidas 

através do cérebro perispiritual do médium em que atuamos, e não diretamente sobre o seu cérebro físico. O 

nosso médium, por exemplo, a fim de tornar coerentes os nossos relatos do Além, mobiliza todos os seus 

esforços de memorização espiritual, na tentativa de evocar as lembranças dos seus estágios já vividos no 

mundo astral, durante os períodos em que se manteve desencarnado nos intervalos de suas anteriores 

encarnações. 

Ele materializa-nos os pensamentos por meio dos sinais gráficos da escrita à medida que o inspiramos, 

e procura relacioná-los com as imagens e conhecimentos já armazenados no seu subconsciente durante as vezes em 

que se manteve fora do corpo físico. O que lhe ditamos mentalmente, ele escreve como se viesse buscar o assunto 

no limiar dos dois mundos, para depois dar-lhe o retoque e o ajuste necessários à compreensão na linguagem 

humana. Como não desfrutamos presentemente do cérebro físico que nos serviu na última existência física que 

tivemos na Indo-China, só podemos atuar no perispírito do médium, porém sem intervir diretamente no seu 

cérebro material. Isso só o poderíamos fazer se ele fosse um médium completamente sonambúlico, porque, 

então, a sua faculdade nos permitiria agir diretamente sobre seu sistema cérebro-espinhal em combinação com o 

conjunto de gânglios nervosos. 

Em conseqüência, ele se vê obrigado a recepcionar apenas "metade" da realidade espiritual do nosso 

mundo. Cabe-lhe, depois, compensar a outra metade com as sugestões e as imagens terrenas que lhe são 

conhecidas, ajustando-as de modo comparativo ao que pressupõe ser a fenomenologia astral.  

Esse é um dos motivos por que a maioria dos médiuns não consegue fazer uma descrição exata do 

Além, na conformidade do que lhes é ditado pelos espíritos desencarnados. Durante a comunicação 

mediúnica ocorre forte abaixamento vibratório das entidades comunicantes, devido ao seu grande 

esforço em direção à matéria, e a fim de exporem com o melhor êxito possível os fenômenos do mundo 

oculto. É óbvio que essa redução vibratória só pode ocorrer com os espíritos superiores, pois os 

desencarnados imperfeitos, ou malévolos, por vezes ainda vibram em freqüência mais inferior do que os 

próprios médiuns. 

 

 

PERGUNTA: — Porventura não poderíeis contornar essa dificuldade no 

intercâmbio mediúnico, deslocando o vosso médium mais para o interior do mundo astral, 

isto é, atraindo-o para mais próximo da realidade em que viveis? 

 



 54 

            RAMATIS:  — Algumas vezes o atraímos para o "lado de cá", e já o fizemos com êxito. Mas 

acontece que a faculdade do nosso médium atual é mais do tipo intuitivo; às vezes é algo de sua inspiração 

emotiva, em sintonia com a inspiração intelectiva, o que o faz melhor pressentir o fenômeno da comunicação 

do que mesmo "ouvir" a voz imaterial dos espíritos. É mediunidade que só evolui em concomitância com a 

evolução moral e intelectual do próprio médium, proporcionando-lhe, pouco a pouco, a visão 

panorâmica cada vez mais profunda das coisas imateriais. Sendo o homem espírito imortal, quanto mais se 

expande a centelha espiritual que há na intimidade do seu ser, ele também abrange maior área da realidade do 

próprio Criador. O apuro moral do espírito faculta-lhe uma participação mais intensa na vida oculta, 

enquanto o seu aprimoramento mental lhe permite julgar com eficiência e exatidão aquilo que 

proveitosamente lhe facilita o poder do sentimento cristificado. 

Embora o médium de que nos servimos não veja nem ouça os assuntos que estamos lhe 

comunicando, ele os sente profundamente em sua própria intimidade perispiritual. Depois os reúne, à força 

de sua inspiração intelectiva, e coordena a exposição para o mundo exterior. Certas vezes não consegue 

ajustar em tempo os vocábulos exatos para exprimir corretamente o nosso pensamento e identificar com precisão 

algumas das idéias que lhe projetamos no cérebro perispiritual. Então ele se socorre celeremente do 

vocabulário que tiver mais visível à tona de sua mente, embora essa interpolação provisória ainda não esclareça 

fielmente o que escreve. 

Se no momento da nossa comunicação ele demorar em rebuscar palavras ou termos que definam 

com absoluta exatidão aquilo que recepciona de nós, poderá interromper o fluxo da inspiração sobre si e 

perder o tema essencial da mensagem em foco. Mais tarde, revendo o trabalho psicografado, e novamente 

sob a nossa inspiração, pois pretendemos o melhor possível, o médium é então intuído para substituir palavras 

ou mesmo frases que possa ter grafado sem guardar a fidelidade da idéia que lhe foi transmitida do Espaço. 

E quanto mais ele revir e corrigir o fruto de nossa mútua colaboração, também há de se aproximar mais 

fielmente do conteúdo exato que elaboramos em favor dos nossos leitores. 

Em face da diversidade vibratória existente entre os dois planos, material e astral, atuamos no médium 

bastante deslocados do elemento fluídico que nos é familiar e natural, obrigando-nos isso a operar sob as leis 

opressivas do mundo físico. Há quase um milênio desencarnamos na Indo-China e, devido a esse demorado 

afastamento da crosta terráquea, tudo nos parece rude e estranho quando devemos penetrar novamente no seu 

campo magnético, a fim de poder atuar entre as coisas e os seres do mundo físico. Esse magnetismo denso age 

de modo nocivo em nossa organização perispiritual, que já se encontra mais condicionada às energias livres 

do "lado de cá". Mesmo no vosso mundo físico, se alguém se afastasse da Terra para viver longo tempo 

exclusivamente na estratosfera, habituando-se definitivamente ao oxigênio rarefeito, encontraria imensas 

dificuldades para se adaptar à sua antiga respiração comum, assim que resolvesse retornar ao solo terráqueo. 

Deste modo, temos de baixar até o nível da compreensão e percepção do médium em que estamos 

atuando, que é ainda um espírito encarnado e de temperamento mais sensível às formas do mundo físico. 

Durante o tempo em que operamos sobre os médiuns, distanciamo-nos bastante do comando das leis 

que regem o campo vibratório sutilissimo do mundo astral onde vivemos normalmente, e submetemo-nos 

docilmente à ação das leis comuns que regem os fenômenos fisioquímicos da Terra. 

Mesmo quando analisamos os diversos fenômenos inerentes à Terra, podemos verificar a grande 

diferença que também se manifesta na regência das leis que disciplinam as relações humanas e os diversos 

estágios físicos da matéria. Assim os movimentos desembaraçados, que o homem empreende ao ar livre da 

superfície terrena, são tolhidos logo que ele penetra no selo das águas, onde é obrigado a mobilizar recursos 

diferentes para não sucumbir pelo afogamento. 

 

 

PERGUNTA: — Como tem ocorrido em várias experiências  de hipnotismo a 

que temos assistido, em que o hipnotizador consegue comandar a mente do "sujet" em transe, também 

não poderíeis, porventura, servir-vos com mais fidelidade do vosso médium, se o submetêsseis a forte 

hipnose? 



 55 

RAMATÍS: — Essa hipnose, anulando a vontade do médium, seria flagrante violação de 

nossa parte, pois somente os espíritos maquiavélicos, obsessores ou entidades inescrupulosas é que não hesitam 

em agir hipnoticamente sobre as criaturas encarnadas ou desencarnadas, quando desejam transformá-las em 

seus prolongamentos vivos para as satisfações mais torpes. Não nos é permitido violar a mente de quem quer 

que seja, embora essa intervenção possa favorecer o êxito de nossas comunicações com os encarnados. Os 

médiuns também estão situados num plano de trabalho coletivo organizado por outros espíritos benfeitores e 

responsáveis pela sua evolução, que os ajudam a desenvolver a consciência espiritual, quais jardineiros divinos 

que acompanham o crescimento da flor a desabrochar normalmente, em vez de debilitá-la na vigência de 

uma vida prematura. 

Se o médium que nos serve neste momento fosse escolhido no Espaço para a transmissão 

fidelíssima do nosso pensamento, é fora de dúvida que teria de ser completamente sonambúlico. Mas ele é 

portador da mediunidade intuitiva, e raras vezes revela-se um semi-mecânico. Demais, o plano 

espiritual que desenvolvemos através dele, para o mundo físico, foi baseado numa execução por 

intermédio da faculdade de intuição. 

Mesmo que intentássemos a hipnose do médium, apenas nbs apossaríamos de sua bagagem 

semiconsciente, ou de sua memória acumulada, pregressa, enquanto teríamos que enfrentar-lhe os 

automatismos instintivos e as suas estratificações psicológicas, como ainda é muito comum nas práticas 

hipnóticas. Não nos conviria forçá-lo a regredir em sua memória do passado, quando o nosso principal objetivo é 

mantê-lo desperto para vos transferir a mensagem mais importante do presente, que poderá servir a 

determinadas pessoas para melhor orientação educacional do seu espírito. Não há dúvida de que uma atuação 

tenaz e persistente sobre os encarnados débeis de vontade e ainda situados nos ambientes desregrados, toma-se em 

sucesso futuro e culmina em completa hipnose. Mas, como já vos informamos, isso é mais próprio dos espíri-

tos delinqüentes, que sorrateiramente enfraquecem as defesas espirituais de suas vítimas até lograrem dominá-las 

como seus instrumentos vivos de degradação, na matéria. 

 

 

PERGUNTA: — Mas, tratando-se de uma tarefa benfeitora, não vos seria bem 

melhor alcançar o êxito almejado pelo Alto através de um médium que, embora sob hipnose do 

Além, fluísse passivamente as idéias superiores, em vez de enfrentar-lhe a vontade e sua 

desconfiança? 

RAMATÍS: — Preferimos enfrentar a vontade e a mente do médium, mesmo quando certas 

vezes ele nutre desconfiança sobre os nossos relatos, supondo-os fruto de sua própria elucubração mental. 

Como ele não consegue identificar com absoluta certeza o fenômeno insólito de que participa conosco quase 

em estado de vigília, é razoável que algumas vezes restrinja a nossa influência comunicativa, supondo que 

se trata de sua própria intervenção anímica. Quando ditamos estas mensagens também precisamos transpor 

cuidadosamente a barreira firmada pela sua prevenção psicológica e os demais condicionamentos naturais 

de sua existência humana. 

Assim que o assunto em foco transcende os seus conhecimentos, ele nos opõe maior resistência 

mediúnica, porque ainda desconhece o que lhe intuímos. Doutra feita, quando nos defrontamos com 

obstáculos ainda mais graníticos, então procuramos nos socorrer da faculdade semimecânica de nosso 

médium, como no caso das considerações que lhe são adversas ou estranhas. 

 

 

PERGUNTA: — Desde que sois contrário à hipnose mediúnica, para melhor 

aproveitamento do médium, quais as providências ou os recursos que podeis adotar para o êxito psico-

gráfico de vossas mensagens? 

RAMATÍS: — Muitas vezes o êxito de nossas comunicações mediúnicas depende de 

prepararmos o médium durante o sono, à distância do seu corpo e quando pode ser submetido a certo 

tratamento técnico pelos magnetizadores do "lado de cá", que assim acentuam-lhe a sua receptividade 



 56 

mediúnica e a dinâmica psicográfica. Em noites mais tranqüilas, levamo-lo para junto das principais cenas e 

doutrinamo-lo sobre os assuntos que no dia seguinte ele deverá psicografar por nosso intermédio. Essas 

providências muito ajudam a avivar-lhe o conteúdo das comunicações posteriores, e que ele recebe durante a 

sua saída em corpo astral. 

Aliás essas dificuldades estão previstas por todos os espíritos conscientes de suas tarefas junto aos 

encarnados no serviço de esclarecimento fraterno, e que precisam servir-se de médiuns intuitivos ou 

semimecânicos, cuja vontade eles não pretendem violentar, assim como o fazem os espíritos levianos e 

cruéis. 

Embora existam múltiplas faculdades mediúnicas, que se agrupam sob a denominação de intuitivas, 

mecânicas, sonambúlicas, incorporativas, videntes, de fenômenos físicos ou terapêuticas, em que umas são mais 

nítidas e favoráveis, outras mais intelectivas e objetivas, o certo é que assim mesmo não "falamos" nem 

"escrevemos" por intermédio de simples autômatos de carne. Os médiuns, na verdade, são organizações 

vivas e senhores de sua memória estruturada nos milênios findos, cujas concepções particulares variam tanto sobre 

o plano físico, quanto a respeito do mundo invisível. 

Em nossas almas sempre se impõe um certo atavismo intelectual, hábito filosófico ou cristalização 

psicológica do passado que, embora nos distinga particularmente entre os demais seres, é bagagem que nos 

obriga a encarar os assuntos"novos" sob os "velhos" moldes que nos têm sido tão familiares. Esse 

condicionamento pregresso dos médiuns transforma-se então em fortes barreiras difíceis de ser removidas 

pelos espíritos comunicantes. E só os espíritos persistentes e estóicos, após cuidadoso trabalho de adaptação 

por longo tempo, junto aos seus medianeiros, é que realmente logram o sucesso desejado. 

 

 

  

          PERGUNTA: — E, apesar desses obstáculos e dificuldades que nos relatais 

,ainda achais conveniente o prosseguimento das comunicações mediúnicas entre os 

encarnados e os desencarnados, embora não se possa lograr grande sucesso? 

             RAMATÍS: — Não vos esqueçais de que estamos nos referindo, em particular, à costumeira 

negligência e à desconfiança com que os encarnados costumam receber as notícias do Além por via-mediúnica. 

Embora ainda existam muitas dificuldades e ocorram fracassos no intercâmbio mediúnico, os espíritos 

laboriosos e benfeitores sempre têm conseguido razoável êxito para com os objetivos traçados previamente 

pelo Alto. Em geral, todos os obstáculos mediúnicos, no serviço de comunicação espiritual, são conseqüências já 

previstas e avaliadas pela Técnica Sideral. 

Dentro da ética e da responsabilidade com que os espíritos benfeitores aceitam aqui no Espaço as 

suas missões salvacionistas, os resultados conseguidos posteriormente sempre lhes compensam o esforço 

heróico em favor dos encarnados. Os médiuns estudiosos da doutrina espírita e devotados à prática dos 

ensinamentos evangélicos do Cristo logram animar esses êxitos do Espaço quando, pela sua conduta digna 

e seu devotamento ao Bem, conseguem transferir proveitosamente para a Terra as mensagens que descem 

das altas esferas para a humanidade imperfeita. 

 

 

 

PERGUNTA: — Como nos tendes feito ver que existem muitas dificuldades 

para os espíritos superiores entrarem em contato direto com os médiuns, poderíeis nos 

informar se eles também defrontam com os mesmos tropeços quando procuram inspirar o 

homem comum que não se encontra em prova mediúnica? 

RAMATÍS: — Não é o fato de os espíritos superiores inspirarem os homens o que lhes causa 

dificuldades; os homens é que são difíceis de ser inspirados!.. Só muito raramente eles não vivem algemados 

exclusivamente aos seus interesses imediatos no mundo físico. Em geral, eles sofrem a atuação hipnótica dos fluidos densos 

produzidos pela sua própria esfera mental e que os ligam familiarmente às baixas camadas do astral inferior. Os espíritos 



 57 

benfeitores envidam hercúleos esforços para despertar os seus pupilos através da sugestão mental ou influir-lhes no 

coração, a fim de os afastar da fascinação mórbida exercida pelas paixões e pelos tesouros efêmeros do mundo 

materiallsto posto, como poderão eles atravessar o"cartucho"de fluidos densos, plúmbeos e pegajosos que comumente se 

emborca sobre as criaturas sedentas de sensações inferiores? 

Em sua maioria, os homens passam pelas ruas das cidades metidos nas suas auras ovóides constituídas pelo 

baixo eterismo animal da Terra, como se fossem pitorescos carregadores de barracas confeccionadas com fluidos 

cinzentos e oleosos. Alguns destacam-se pelos tons lamacentos e arroxeados das manchas extensas que lhes 

fulgem sombriamente sobre a aura nevoenta, a trair-lhes o desejo sexual subvertido; noutros é a cor escarlate 

chamejante, identificando-lhes o ódio que ainda nutrem contra prováveis adversários da vida em comum. No 

manto de fluidos densos que os envolve como a cerração opaca das manhãs frias coleando sobre a superfície do 

rio lodoso, pintalgam e atiçam-se os fragmentos coloridos de todos os tons inimagináveis! 

São as tonalidades que marcam os bons e os maus pensamentos, os desejos impuros ou os sentimentos 

altruístas. Algumas cores clareiam sob as idéias benevolentes; outras enodoam-se no fluido pegajoso que se 

exsuda da efervescência do instinto animal, revelando aos desencarnados o caráter dos homens. Os espíritos 

gozadores seguem no encalço daqueles que ainda são usinas vivas dos maus fluidos e alimentam-lhes 

voluptuosamente as piores intenções, projetando os quadros mais sensuais na mente deseducada. Sugerem as aventuras 

condenáveis e estimulam o ódio, a violência, a cupidez, a desonestidade ou a vingança; exaltam o orgulho, ativam o 

amor próprio ferido ou subvertem a consciência no julgamento das intenções mais inofensivas e dos gestos mais 

inocentes do próximo. 

Nesse turbilhão ruidoso e heterogêneo das metrópoles da Terra, em que, devido ao estado primário evolutivo de 

sua humanidade, predominam em sua superffcie as contendas politicas, as guerras fratricidas, as competições comerciais, a 

cupidez de posse ou o desejo animal, forma-se o manto vigoroso e denso dos fluidos nocivos exalados prodigamente pelo 

astral inferior. E o orbe é envolto por uma aura suja e oleosa, no seio de cuja cerração astral as almas benfeitoras movem-se 

dificultosamente para abrir clareiras de luz aos terrícolas ainda entontecidos pelas paixões carnais. 

Mas, em face de o Espírito de Deus palpitar na intimidade de todas as coisas e seres de Sua Criação, 

também no seio das paixões mais nocivas e entre as dores mais acerbas permanece a Luz Sublime em contínua 

expansão centrífuga e transfusão angélica. No futuro, a Terra também será vestida com uma aura refulgente, divina 

cabeleira de luz a substituir-lhe o manto de fluidos densos e tristes do presente. 

Eis porque é suficiente a atuação de um punhado de anjos que permanecem servindo ao mundo físico, quais 

falenas irisadas de luz munificente, para então neutralizar a ação deletéria de milhares de espíritos diabólicos, 

desintegrando pelos fótons siderais, os lençóis microbianos do astral inferior e proporcionando novos ensejos de 

progresso espiritual ao homem terreno. São essas almas abnegadas a divina esperança do Alto para firmar na matéria os 

fundamentos da nova humanidade, pois elas vivem em todas as camadas e operam no seio de todo labor humano. 

Despertam consciências perturbadas, orientam vontades débeis, higienizam os ambientes enfermos e se constituem no convite 

incessante para a vida angélica e para o homem libertar-se da escola rude da matéria. 

Toda criatura é luminescente centelha espiritual do Criador, abafada pela veste pesada dos fluidos 

primitivos, mas é sempre também a própria ponte espiritual ligando os abismos da animalidade com as colinas 

refulgentes da angelitude. Sem dúvida, enquanto a alma ainda vive mergulhada no mar de fluidos asfixiantes da 

vida inferior, ela ainda exige os mais heróicos esforços das entidades sublimes, que tanto desejam intuí-la para o 

Bem, como ajudá-la a libertar-se o mais cedo possível do jugo satânico simbolizado pelas paixões animais. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 58 

CAPÍTULO 10 

 

O médium anímico-mediúnico e o intuitivo. 

 
 

PERGUNTA: — Qual o tipo de médium cujo espírito se afasta do corpo físico e 

o deixa em completo transe mediúnico? É o sonambúlico? 

RAMATÍS: — Conforme já vos temos esclarecido, dificilmente existe absoluta 

similaridade de técnica ou a mesma exatidão no exercício da mediunidade, entre um médium 

e outro, quer seja ele intuitivo, incorporativo ou de efeitos físicos. O fato de o espírito 

abandonar o corpo carnal do médium não implica em classificá-lo, de imediato, como um 

sonâmbulo, na acepção da palavra com que se costuma denominar o intermediário 

inconsciente entre os desencarnados e os encarnados. Assim, existe o médium de incorpo-

ração, sonâmbulo e inconsciente, cujo espírito se afasta do seu organismo físico, enquanto 

outro desencarnado fala ou escreve diretamente por ele, senhor absoluto da casa alheia. Há, 

também, o medianeiro que abandona o seu corpo e não o cede a ninguém. Ele mesmo é quem 

toma conhecimento dos fenômenos do mundo astral e depois os relata convicto de que esteve 

sob a incorporação ou influências de um desencarnado. 

Daí existir o médium que ao mesmo tempo é anímico e mediúnico, cujo espírito se 

afasta do seu organismo material e, em liberdade, participa dos fenômenos do mundo oculto, 

entrando em relação com os espíritos desencarnados e  mesmo os encarnados. Trata-se de 

faculdade facilmente confundível com a do médium sonâmbulo ou de incorporação total, em 

que o espírito e o perispírito também deixam o seu corpo físico durante o transe mediúnico, 

enquanto os desencarnados podem se manifestar por ele revelando todas as suas 

características pessoais e cuja comunicação se processa sem o conhecimento do seu 

intermediário. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos esclarecer melhor sobre esse tipo de médium, 

que ao mesmo tempo é anímico e mediúnico, conforme no-lo dissestes? 

RAMATÍS: — Trata-se de um médium cujo espírito e perispírito, tal como no 

caso do incorporativo, também se afastam do corpo carnal durante o sono hipnótico ou por 

qualquer acontecimento emocional incomum, ficando preso unicamente pelo cordão fluídico 

ou ectoplásmico da terminologia espírita, mais conhecido como o "cordão prateado" dos 

esoteristas, rosa-cruzes e yogas. 

Embora sem as características do incorporativo, esse tipo de médium, enquanto 

dorme, pode ausentar-se facilmente do seu organismo físico e até manifestar-se a longa 

distância, em cuja liberdade astral às vezes emerge a sua memória etérica do passado, e ele 

passa a descrever cenas e fatos de suas vidas precedentes, embora os confunda por vezes com 

acontecimentos próprios de sua atual existência. Atuado pela influência regressiva da 

memória sideral, o médium anímico-mediúnico pode reassumir nas sessões espíritas a sua 

própria personalidade vivida na existência anterior, crente de que é agora um espírito 

desencarnado em comunicação. 

Em geral, é criatura facilmente hipnotizável; cede também às sugestões alheias e às 

vontades mais fortes, entrando rapidamente no transe sonambúlico natural. Durante o 

transe revela sonhos premonitórios, descreve paisagens distantes e reflete com clareza os 

acontecimentos submersos ou estratificados na sua memória sideral-etérica. Quando hip-



 59 

notizado, divulga os mínimos detalhes de suas existências passadas e impregna os seus relatos 

de fortes emoções que impressionam pelo aspecto comovente. 

 

 

PERGUNTA: — Que quereis dizer, em essência, por médium "anímico-

mediúnico"? Não entendemos ainda como pode ser o médium anímico e, ao mesmo tempo, 

mediúnico. 

RAMATÍS: — Assim o denominamos porque não pretendemos situá-lo com 

exclusividade em qualquer extremo antagônico do mediunismo. Bem sabemos que o anímico 

puro é um pseudo médium, que não participa de fenômenos psíquicos, mas apenas os imagina, 

dominado pela auto-sugestão, histeria, automatismo psicológico ou fantasia da mente 

deseducada, isto é, ele mesmo é o autor exclusivo da comunicação que atribui a um espírito 

desencarnado. Então preferimos designar o nosso exemplo de anímico-mediúnico porque, 

embora o indivíduo seja anímico, pois vê e capta no astral os fatos e as idéias que depois 

reproduz e relata como sendo transmitidos por espíritos desencarnados, é também um tipo 

mediúnico, uma vez que ele "comunica" pelo seu próprio organismo em "transe", tal como 

fazem os espíritos pela incorporação no médium sonambúlico. 

Essa sensibilidade e, ao mesmo tempo, a destreza com que opera fora do seu corpo, faz 

do médium anímico-mediúnico um bom "sujet" para a hipnose, porque os seus relatos são 

vivos, nítidos e impressionantes. Mas como não é sensitivo facilmente encontrável para servir 

de "sujet" nas experiências hipnóticas, também são raras as hipnoses que oferecem os 

excelentes aspectos e as comprovações indiscutíveis da regressão da memória perispiritual. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos denominá-lo de médium de transporte? 

RAMATÍS: — Essa denominação não se ajusta ao caso, pois o médium de 

transporte, ou o médium motor e de translação, citado na terminologia de Allan Kardec, é 

mais um auxiliar dos espíritos desencarnados para o transporte de objetos, flores, jóias, 

moedas, tecidos etc. O médium de transporte aproxima-se melhor da categoria dos de fenôme-

nos físicos, pois ele sempre fornece um tanto de ectoplasma para os espíritos operarem a 

desintegração dos objetos, que depois transportam apenas em seu molde etérico, devendo ser 

preenchidos novamente com a energia que depois se constitui na matéria. O médium anímico-

mediúnico situa-se melhor na categoria dos médiuns de desdobramento ou de bi-locação, que 

podem exteriorizar o seu "duplo-etérico" a consideráveis distancias e que, em certos casos 

oportunos, chegam a ser vistos e ouvidos como se estivessem no seu próprio corpo físico. 

 

 

PERGUNTA: Gostaríamos que nos apontásseis alguns exemplos de pessoas 

com esse tipo de mediunidade anímicamediúnica. É possível? 

RAMATÍS: — Antônio de Pádua, o estimado frade português, é um exemplo 

típico dessa faculdade anímicamediúnica pois, conforme vos conta a tradição religiosa, ao 

mesmo tempo em que ele fazia sua prédica na Itália, também fez o seu aparecimento no 

templo de Lisboa, comprovando a sua faculdade de bi-locação e a capacidade de projetar o 

seu duplo-etérico a tão longa distancia. Felipe, o apóstolo, conforme relata a Bíblia (1) 

transladou-se para Azot; Dom João Bosco sentia-se deslocado para regiões distantes, e depois 

relatava suas visões anímico-mediúnicas; Santo Afonso de Liguori mostrava-se 

simultaneamente em dois lugares diferentes. 

 



 60 

1 — Nota do Médium: - Atos dos Apóstolos: 8: 39, 40. 

  

 

PERGUNTA. — E no caso de o médium ser intuitivo, como se processa o 

fenômeno anímico? 

RAMATÍS: — A mediunidade intuitiva, cuja manifestação não é mensurável ou 

palpável à luz dos sentidos físicos, é mais espiritual e menos fisiológica, conforme já 

dissemos, pois permite ao homem abranger panoramicamente os fenômenos de que o seu 

espírito participa em todos os sentidos de vida física, mental e espiritual. No entanto, quando nos 

referimos ao médium intuitivo, como geralmente é classificado pela generalidade dos espíritas, e não ao 

homem espiritual em essência e senhor absoluto da percepção angélica que o põe em contato constante 

com o mundo divino, aludimos ao médium que ouve, sente ou recebe o pensamento dos desencarnados, 

mas o faz de modo consciente. 

O espírito desencarnado age diretamente no cérebro perispiritual do médium intuitivo que, 

depois, transmite as idéias do seu comunicante para o mundo material, servindo-se do seu próprio 

vocabulário familiar e vestindo-as com suas expressões peculiares. E assim o médium intuitivo tem pleno 

conhecimento do que diz ou escreve, sendo esse tipo de mediunidade o mais comum e generalizado 

entre os homens. Por isso exige a melhor interpretação possível do que é enviado do Além, e não se 

presta satisfatoriamente para determinação correta da identidade dos espíritos comunicantes, tão 

exigida pelos pesquisadores de provas, sempre tão desconfiados da realidade imortal. Ela não serve para 

oferecer os detalhes minuciosos que a família, em seu ceticismo comum, exige do parente desencarnado em 

comunicação pelo médium de boa-vontade. 

Quando o médium intuitivo é ainda inseguro e deficiente, então as comunicações dos desencarnados 

podem ser reduzidas, deturpadas ou confusas, pois devem passar primeiramente pelo cérebro físico dele, que 

assim as fiscaliza e as expõe conforme suas posses intelectuais e temperamento psicológico. Em conseqüência, 

se o médium intuitivo é excessivamente anímico, as idéias recebidas dos desencarnados fundem-se com as 

suas idéias próprias ou preconcebidas, influindo também a bagagem do seu subconsciente, que pode ser 

tomada como sendo uma entidade desencarnada. 

Assim, os pensamentos amplos, ou os conceitos filosóficos incondicionais, da vida espiritual, 

sofrem as restrições acanhadas do médium que os recepciona. Devido ao seu condicionamento 

particular, ele enquadra tudo o que os espíritos transmitem na moldura do seu intelecto, que é limitado pelas 

chapas ou lugares comuns da vida humana. Se se tratar de criatura avessa ao estudo e ainda ingenuamente 

convicta de que basta a "boa intenção" para garantir o êxito de sua tarefa ainda incipiente, não há dúvida de 

que muitas vezes ela comunicará coisas tolas e ridículas, à conta de mensagens de alto teor 

espiritual. 

 

 

PERGUNTA: — Como poderíamos compreender mais claramente esse 

condicionamento mediúnico, capaz até de modificar o teor das mensagens dos espíritos 

comunicantes? 

RAMATIS: — O médium, em verdade, também é uma personalidade destacada no tempo e 

no espaço, e não passa de criatura humana restrita ao campo de provas da Terra, que ainda é um planeta de 

ordem inferior. Desde a infância ele se condiciona ao ambiente em que vive e é educado; sofre então a 

influência dos seus parentes, amigos, professores, filósofos, cientistas e lideres religiosos, com os quais 

mantém contato no seu roteiro educativo e que por isso também nele influem psicologicamente. Durante a 

eclosão e o desenvolvimento da mediunidade, esse médium ainda fica circunscrito à influência dos seus 

confrades espíritas, que o assistem e o orientam na caminhada vacilante para o seu ajuste sensato aos 

postulados do Espiritismo. 

No intercâmbio mediúnico, ele ainda se vê obrigado a cingir-se à psicologia dos desencarnados 



 61 

com os quais se relaciona mais freqüentemente e que, por isso, impõem-lhe um certo cunho pessoal. 

Conseqüentemente, o intelecto desenvolvido ou tardo do médium intuitivo e as suas concepções amplas 

ou as premeditações acanhadas, sobre a natureza da vida imortal, hão de influir fortemente nas 

comunicações dos desencarnados, quer restringindo-lhes, quer ampliando-lhes o curso das idéias projetadas 

do Além. Não resta dúvida de que o médium consciente sempre emoldura com sua índole psicológica e sua 

bagagem intelectual o conteúdo do que lhe é comunicado do outro mundo. 

 

 

PERGUNTA — Como poderíamos entender melhor essa  questão de o médium 

intuitivo emoldurar o pensamento dos espíritos que se comunicam através dele? 

RAMATÍS: — Ele estigmatiza os comunicados do Além, porque lhes inculca as 

suas peculiaridades e interpretações pessoais, tomando-os um prolongamento de sua própria 

personalidade humana. Quando o médium é criatura sentenciosa e sisuda, costuma restringir, 

nas suas comunicações com os desencarnados, os gracejos ou qualquer laivo de humorismo. 

Nesse caso, todos os espíritos que baixam por ele são graves, sisudos e conselheiros, malgrado 

depois de desincorporados sejam criaturas louçãs, espirituosas e alegres. 

Na verdade, é o próprio médium que lhes impõe na filtragem mediúnica esse aspecto 

seu, todo pessoal, fazendo com que os espíritos comunicantes fiquem limitados a um cunho 

pesado, severo e tumular, embora sejam portadores doutro temperamento psicológico. Em 

sentido oposto, quando o médium consciente é criatura otimista e jovial, avessa aos 

dogmatismos filosóficos ou religiosos, é possível inverter-se o caso acima, pois os mesmos 

espíritos que, pelo medianeiro sisudo e pesado se mostram exageradamente circunspectos, 

tomam-se então de bom humor, sem formalismos ou preconceitos doutrinários do mundo 

material. 

 

 

PERGUNTA: — Em face do nosso grande interesse na melhor compreensão 

da mediunidade intuitiva, ser-vos-ia possível apontar-nos alguns exemplos dessas 

peculiaridades pessoais que o médium intuitivo termina impondo nas suas comunicações 

com os espíritos desencarnados? 

RAMATÍS: — Em face de o médium intuitivo, durante as comunicações dos 

espíritos desencarnados, ser completamente senhor do seu comando mental, acontece que as 

suas convicções intelectivas, premeditações psicológicas e o seu temperamento emotivo 

também estigmatizam o que lhe é transmitido do Além. Isso só não acontece quando se trata 

de elemento muitíssimo disciplinado no fenômeno mediúnico da intuição e que então é capaz 

de não interferir mentalmente no pensamento dos seus comunicantes. 

Mediunismo 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos apontar algum exemplo mais concreto, a esse 

respeito? 

RAMATÍS: — Precisamos vos explicar que em muitos casos as convicções, os 

preconceitos e as restrições do médium passam a influir nos seus comunicantes. Supondo-se, 

por exemplo, que determinado médium intuitivo é sistematicamente adverso ou contrário 

às comunicações de pretos-velhos, caboclos ou silvícolas, convicto absolutamente de que 

não merece confiança qualquer outra manifestação mediúnica além da dos cânones de sua 

crença ortodoxa, não resta dúvida de que os seus guias e demais espíritos que por ele se 

comunicam, embora intimamente pensem o contrário, terão que se ajustar ao paredão 



 62 

granítico de tal condicionamento pessoal. E, por isso, eles também se manifestarão radicalmen-

te contrários às comunicações dessas entidades tão comuns nos terreiros de Umbanda, embora 

algumas delas sejam aceitas junto à mesa espírita, quando guardam as diretrizes dos 

princípios codificados por Allan Kardec. 

No entanto, se o médium é pessoa sem quaisquer preconceitos doutrinários ou 

religiosos, simpatizante para com todos os esforços espiritualistas que buscam a Verdade 

tanto quanto ele, não há dúvida de que as mensagens mediunicas que ele transmitir serão 

tecidas pelos desencarnados na mesma faixa de sua tolerância e compreensibilidade. Tais 

médiuns não se mostrarão antagônicos às pitorescas comunicações dos silvícolas, caboclos ou 

pretos-velhos, mas respeitá-las-ão em seu nível de entendimento e progresso espiritual. 

Daí, também, as contradições que surgem flagrantes e comumente na personalidade de 

um mesmo espírito quando ele passa a se comunicar por intermédio de outros médiuns 

intuitivos de índole ou cultura diferentes das do seu medianeiro predileto, o que muito 

surpreende os seus simpatizantes pela multiplicidade de aspectos psicológicos novos que 

apresenta. Aqui, um espírito que é tolerante, inimigo figadal de quizilias ou questiúnculas 

religiosas, habituado a comunicar-se através de médium também tolerante, quando se serve de 

um sensitivo intransigente revela-se ferrenho defensor da ortodoxia espírita, e só lisonjeia os 

postulados que lhe são simpáticos; ali, o guia jovial, destro no jogo de palavras e sempre afeito ao 

humorismo sadio, quando se comunica por um outro médium tradicionalmente carrancudo e conceituoso, 

trai o seu costumeiro cunho pessoal de sã alegria, para se manifestar severo e rígido; acolá, o espírito reconhe-

cidamente fraterno, cortês e serviçal, assim que expõe o seu pensamento por outro intérprete intuitivo e rude, 

manifesta-se arrogante e seco, censurando gravemente os pecadilhos humanos dos seus ouvintes. 

Não é difícil verificar-se que, de conformidade com a estrutura psicológica de muitos médiuns 

intuitivos, assim também se apresentam habitualmente os espíritos comunicantes. E quando algum desses 

espíritos consegue comunicar-se por algum médium incorporativo inconsciente ou por um intuitivo 

absolutamente neutro a qualquer interferência anímica, só então pode ser identificado fielmente na sua ver-

dadeira individualidade, revelando-se, por vezes, de temperamento emotivo e formação mental até oposta 

à habitualmente revelada por outro médium. 

 

 

PERGUNTA: — Desde que nas comunicações intuitivas sempre predomina a 

bagagem ou o condicionamento intelectual e psicológico dos médiuns, sobrepondo-se à 

própria individualidade do espírito manifestante, não seria bem melhor dispensarmos as 

sessões mediúnicas e tratarmos diretamente com o médium intuitivo em vigília? Assim 

poderíamos identificar suas convicções pessoais e capacidade espiritual, para só depois 

aceitarmos suas orientações ou conclusões doutrinárias. Será mais sensato suportá-lo à 

mesa espírita, em travesti mediúnico, embora não possa transmitir integralmente o que lhe 

revela o seu comunicante e só nos ofereça o que é exclusivo de sua lavra pessoal? Devemos 

acatá-lo só porque no término de sua preleção ele pronuncia o nome de um espírito 

desencarnado? 

RAMATÍS: — Há no mundo um bom provérbio que assim reza: "Nem tanto à terra, 

nem tanto ao mar". Aliás, é o que também vos recomendamos no caso das comunicações espirituais pelos 

médiuns intuitivos. Em nossas considerações mediúnicas endereçadas aos encarnados, adeptos ou médiuns 

do Espiritismo, temos sempre por principal objetivo aconselhar-lhes o estudo da doutrina espírita e o aprimo-

ramento moral. Entretanto, acima de tudo o médium intuitivo, sonâmbulo ou fenomênico deve desenvolver 

o seu sentimento universalista, para extinguir todas as premeditações e restrições com que desfavorece o 

trabalho dos outros credos e experimentações mediúnicas dos demais seres. Só então poderá lograr o 

mais sadio aproveitamento de sua faculdade, atraindo para junto de si as entidades completamente 

libertas de preconceitos ou premeditações tão ao gosto dos homens ortodoxos. 



 63 

Se o médium consciente e excessivamente anímico no intercâmbio com o Além ainda for rígido 

em sua crença, indiferente ou avesso à cultura espiritualista e aos experimentos psíquicos superiores alheios, 

não há dúvida de que os espíritos comunicastes sentir-se-ão tolhidos em transmitir-lhe idéias mais amplas 

ou expor por ele qualquer assunto de importância. E, por isso, apenas poderão "lembrar" ao médium 

ou sugerir-lhe um tema que possa expor em público com os seus próprios recursos acanhados. Assim sendo, 

ele nada mais poderá oferecer ao público espírita do que uma peça de sua própria lavra, cujo conteúdo 

será tão valioso quanto sejam a sua capacidade intelectiva e conhecimentos espirituais. Nestes casos o guia 

mal consegue intuir o médium sobre o assunto que deve ser tratado na manifestação mediúnica, e dificilmente 

consegue interferir para ajustar ou tirar conclusões lógicas do que ele diz. A imaginação exaltada, o 

animismo em demasia ou a bagagem psíquica medíocre, acumulada preguiçosamente no decurso da vida 

material, tor nam o médium um elemento quase nulo para elevar o quociente mental e espiritual dos 

seus ouvintes. 

Mas se o médium anímico amplia a sua bagagem intelectual e se dedica ao estudo incessante das 

obras mestras da espiritualidade, buscando o seu afinamento moral e espiritual em todos os ensejos educativos 

da vida e das relações humanas, ele não demora em se sobrepor ao seu automatismo psicológico e a governar 

os excessos de imaginação que perturbam a fidelidade das mensagens mediúnicas. E caso ele ainda seja de 

propensão amorosa e universalista, a sua mente, qual tela panorâmica, há de abranger paisagens mais amplas e 

libertar as comunicações dos desencarnados dos condicionamentos particulares. 

Sabeis que os espíritos benfeitores não impõem a sua vontade nem violam o sagrado direito do 

comando mental dos encarnados, pois respeitam-lhes até a teimosia de resistir aos impulsos do Bem. Em 

conseqüência, eles também suportam os condicionamentos prejudiciais ou sectaristas dos seus médiuns, embora 

perseverem em dar-lhes conselhos incessantes para que se aperfeiçoem e investiguem na intimidade da alma 

os preconceitos e as barreiras que impedem a fluência exata das comunicações dos desencarnados. 

 

 

PERGUNTA: — Considerando que as idéias dos desencarnados tanto divergem 

na sua transmissão mediúnica para a matéria, como também variam de conformidade com o 

grau intelectual ou o temperamento psicológico do médium receptor, poderíeis nos apontar 

algum exemplo comparativo sobre esse assunto? Gostaríamos que nos exemplificásseis o caso 

de um só espírito expondo os mesmos pensamentos através de médiuns diversos, diferentes 

entre si pela cultura, temperamento, sentimentos, ou capacidade intelectual. Como seria 

transmitida a mesma idéia fundamental pelo mesmo espírito desencarnado, embora o fizesse 

através de vários médiuns com vocabulário, cultura e temperamento até opostos? 

RAMATÍS: — Supondo-se que algum espírito venha comunicar o mesmo assunto ou a 

mesma idéia fundamental por intermédio de quatro médiuns intuitivos diferentes em temperamento, 

cultura, inteligência ou condicionamento psicológico, veremos que cada uma das comunicações 

mediúnicas também apresentará um cunho pessoal diferente entre si e próprio de cada médium que a 

transmitir, embora ainda continue prevalecendo o seu tema essencial. 

Apresentando-vos um exemplo mais claro, consideremos que certo espírito deseja transmitir 

por intermédio de quatro médiuns distintos entre si a seguinte idéia-mater: "uma casa branca situada à 

margem da estrada deserta e cercada por um jardim com muitas flores". Suponhamos que, para transmitir 

essa idéia-base, o espírito comunicante disponha dos seguintes médiuns intuitivos, de cultura e con-

dicionamento diversos em suas vidas, ou seja, um engenheiro, um poeta, um filósofo e, por último, um 

simples sertanejo, incapaz de qualquer exposição científica ou literária nos seus comunicados 

mediúnicos. 

Sem qualquer dúvida, o assunto a ser ventilado através desses quatro médiuns tão diversos entre si, 

tanto na cultura como em sua formação psicológica, também há de variar em sua exposição conforme sejam o 

intelecto e emotividade, o conhecimento e o temperamento particular de cada um dos médiuns convocados, 

não obstante permanecer na sua intimidade a idéia fundamental de uma "casa branca situada à margem da estrada 

deserta e cercada por um jardim de flores". 



 64 

O médium engenheiro, disciplinado pela precisão matemática das coisas do seu estudo, há de 

comunicar a mensagem mediúnica em linguagem mais técnica, parcimoniosa e acadêmica. Provavelmente diria 

assim: "Uma edificação decorada em branco, localizada à margem direita da estrada e ladeada por um jardim". 

Entretanto, o médium poeta, embora medianeiro do mesmo assunto, haveria de descrevê-la com o seu estro ins-

pirado e na seguinte forma: "Era uma vivenda lirial, orlando faceiramente a estrada tranqüila sob a doce quietude 

da tarde serena, qual pomba gárrula pousada no seio de verdejante ninho atapetado de flores". 

 

O médium filósofo, por sua vez, sob a atuação da mesma idéia comunicada pelo espírito desencarnado, 

graças ao seu treino especulativo e à facilidade de elucubração mental, deveria se expressar assim: "Era 

uma residência pintada de branco, junto à estrada empoeirada, à semelhança de pensativa e solitária criatura 

meditando sobre o destino das coisas e dos seres; em tomo, florido jardim, sob a orgia das cores, era 

dadivosa compensação àquele destino ignorado". Finalmente, esse mesmo assunto, já ventilado pelos três 

médiuns intuitivos anteriores, cada um impregnando-o pessoalmente com a sua cultura, temperamento e 

individualidade, ao ser transmitido pelo quarto médium, o modesto sertanejo, provavelmente seria 

expresso da seguinte forma: "Era uma casa caiada de branco, fincada na beira da estrada e rodeada de um 

jardim plantado de flores". A sua exposição, portanto, seria destituída da feição acadêmica da do 

engenheiro, sem a literatice do poeta e a conjectura do filósofo, em linguagem simples e até empobrecendo a 

idéia fundamental do espírito desencarnado. 

No exemplo que vos expusemos, cada médium transmite a mesma idéia-mater, vestindo-a conforme a 

sua capacidade intelectual, o seu gosto pessoal e talento, embora evidenciando sempre que o assunto básico é a 

descrição de uma"casa branca junto à estrada e cercada por um jardim de flores". Eis, porque, então, variam as 

diversas manifestações da mediunidade intuitiva, cujo êxito depende muitíssimo do conhecimento, da fluência da 

linguagem, da pureza lexicológica e do talento literário ou acadêmico que o médium já tiver consolidado. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 65 

CAPITULO 11 

 

Uma observação individual 
 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos esclarecer melhor o assunto dos capítulos 

anteriores com algum exemplo mais objetivo? Talvez pudésseis torná-lo mais claro 

baseando-vos no trabalho e nas características do próprio médium que vos recepciona o 

pensamento neste instante. É possível? 

RAMATÍS: — É óbvio que todo médium precisa disciplinar-se sob certo roteiro de 

desenvolvimento e correção mediúnica, porquanto não há privilégios especiais nem saltos miraculosos e 

extemporâneos que violentem o processo de educação do espírito na matéria ou nas suas relações com o Além. 

Deste modo, o nosso médium atual também encontrou os percalços comuns do caminho acidentado do 

desenvolvimento e do progresso mediúnico, por cujo motivo as suas primeiras comunicações foram 

confusas, vacilantes, e um tanto prejudicadas pela sua interferência anímica. 

Ele atravessou os primeiros anos de sua eclosão mediúnica em intensa luta interior, para poder 

firmar-se no roteiro satisfatório com que hoje já nos recepciona o pensamento manifesto do "lado de cá". 

Enfrentando os tropeços naturais à iniciação de todo médium intuitivo e ainda incipiente — porque era 

consciente e "sabia" de tudo o que lhe passava pelo cérebro — ele opunha dúvidas às mensagens trans-

mitidas por seu intermédio desconfiando tratar-se de idéias exclusivamente de sua mente em vez de 

comunicações procedentes de espíritos desencarnados. 

Muitas vezes deixou-se tomar pelo desânimo, sem poder definir com segurança a natureza de sua 

função mediúnica, pois escapava-lhe o recurso de dominar o fenômeno imponderável aos sentidos físicos e 

assim não podia firmar uma base concreta para prová-lo. Igualmente ao que acontece à maior parte dos 

médiuns recém-ingressos na seara espírita, o nosso sensitivo alimentava a ilusão de ver-se desenvolvido do dia 

para a noite, sob um passe de mágica aplicado pelo seu guia ainda desconhecido. Julgou que a sua 

mediunidade ainda' chegaria a eclodir de modo instantâneo e sonambúlico, permitindo-lhe mais tarde 

incorporar os espíritos sem ter "consciência" disso. 

Seguimo-lo, passo a passo, no seu caminho árduo e confuso, e só podíamos acenar-lhe e encorajá-lo 

no silêncio íntimo de sua alma, convidando-o a prosseguir sem desânimo e a estudar com perseverança, para 

então dominar a sua suspeita prejudicial. Aceitamos, esperançosos do futuro, a cota de equívocos e 

dificuldades que ele nos opunha nos seus comunicados mediúnicos, assim como submetemo-nos 

docilmente à concepção preconcebida com que ele emoldurava a sua mente no tocante à vida extra-terrena 

e à resistência ortodóxa que nos restringia as conceituações filosóficas da imortalidade da alma. Por entre a 

desconfiança do médium e a sua imaginação indisciplinada, condescendendo com as idéias fantasiosas que 

ele inconsciente e animicamente interpelava nos assuntos que lhe havíamos ventilado junto ao cérebro 

perispiritual, pouco a pouco avançamos, por entre o cipoal das suas contradições mediúnicas e suposições 

ingênuas, para lograrmos com ele o serviço que já nos satisfaz na hora atual. 

No entanto, como o sabíamos responsável por certo trabalho psicográfico, que mutuamente 

combináramos no Espaço, antes de sua atual encarnação, e conhecendo também o roteiro dificultoso de 

todo médium intuitivo, sonambúlico ou fenomênico, não nos preocupávamos com as suas comunicações 

triviais, anímicas ou fantasiosas das primeiras 

Mediunismo   

horas de labor mediúnico. Muito antes de apurar-lhe o intelecto, importava-nos ajudá-lo a acertar a 

sua bússola espiritual para o Norte Evangélico, que deve ser o refúgio seguro de todo médium desejoso de 

participar do serviço superior, sem a preocupação de glórias e veleidades efêmeras do mundo físico 

transitório. 

Depois, então, intuímo-lo, incessantemente, para desenvolver sua mente no estudo proveitoso da 

ciência espiritual, assim como ajuizar com respeito aos esforços benfeitores dos demais trabalhadores 



 66 

da vida do espírito imortal. Enquanto isso acontecia, acompanhávamos o seu desenvolvimento 

mediúnico, ainda na fase tormentosa e sob o assédio das entidades imperfeitas, que sempre se aproveitam da 

porta aberta pelo descuido evangélico. 

 

 

PERGUNTA: — Quereis dizer que os mentores desencarnados não operam 

com seus médiuns exclusivamente nas horas da sessão mediúnica, mas o fazem durante o 

tempo em que eles cumprem suas tarefas cotidianas no mundo profano; não é assim? 

RAMATÍS: — Os espíritos desencarnados e de responsabilidade, quanto mais preocupados 

com sua renovação espiritual, tanto mais se sobrecarregam com múltiplas obrigações e compromissos no 

plano sideral, por cujo motivo não podem permanecer "colados" seguidamente aos seus pupilos, na Terra, 

os quais também recebem outros auxílios de amigos, simpatizantes e parentes desencarnados. No entanto, 

todo tempo disponível de que os mentores e guias dispõem, entre as suas tarefas no Espaço, empregam-

no para ajudar os encarnados sob sua responsabilidade cármica, assim como fazemos com o nosso sensitivo, 

ao qual estamos ligados por velhos laços de amizade espiritual e a quem tudo temos feito para guiá-lo aos 

objetivos benfeitores da vida imortal. 

Dentro de um plano estabelecido antecipadamente, sempre o intuímos para a leitura proveitosa e o 

melhor conhecimento espiritual, assim como o encaminhamos para junto daqueles que são mais 

experimentados e podem alertá-lo no serviço mediúnico e sobre os seus deveres espirituais. Muitas vezes por 

"coincidência", o nosso médium abriu o livro na página exata, obtendo a explicação correta para a sua dúvida 

angustiosa do momento. Certa vez conseguimos inspirar um seu amigo que, então, o presenteou com uma obra 

benfeitora, que o ajudou a solucionar parte dos problemas aflitivos do desenvolvimento mediúnico. 

Através de laços invisíveis, que os encarnados ignoram na sua vida cotidiana, os seus amigos 

desencarnados os assistem e ajudam i solver desde as questões mais diminutas, quando promovidas pela dúvida 

sincera, até às soluções dificultosas que modificam os destinos humanos. 

 

 

PERGUNTA: — Consta-nos que os mentores chegam às vezes a mobilizar 

espíritos mais primitivos ou sofredores, para beneficiarem os seus protegidos. Isso também 

aconteceu com o vosso médium? 

RAMATíS: — Algumas vezes, quando o nosso medianeiro acentuava a sua desconfiança 

sobre a imortalidade do espírito, quer por não possuir provas concretas disso, ou porque não lograva sentir 

fisicamente os fluidos perispirituais, nós o submetíamos, nas sessões mediúnicas, à ação dos fluidos densos e 

coercivos das entidades menos felizes, que assim deixavam-lhe marcada na própria carne a convicção de 

que o "espírito existe". Sujeito a esse recurso drástico, em que ele mudava até a sua expressão fisionômica, a 

sua linguagem e o teor dos sentimentos sob a ação do espírito comunicante sofredor ou rebelde, e 

embora afligido durante a incorporação, fortalecia-se, no entanto, a sua convicção íntima da sobrevivência 

da alma e também o respeito aos postulados espíritas. 

O exercício mediúnico confrangedor deu-lhe também a compreensão de que os espíritos 

benfeitores dificilmente podem se fazer sentir fisicamente sobre os médiuns ou de maneira a oprimi-los, 

porque os seus fluidos são mais rarefeitos e suaves, causando apenas uma leve impressão de natureza 

psíquica, em vez de qualquer violência ou opressão na carne. Só as almas atribuladas, imperfeitas ou mal-inten-

cionadas é que costumam atuar com violência ou rudeza nos seus medianeiros, dissipando-lhes as desconfianças 

quanto à realidade inconteste do outro mundo. É o fluido confrangedor, dos espíritos sofredores, o recurso 

de que as entidades do Bem costumam por vezes se utilizar a fim de dissipar a dúvida de muito S. 

Tomé encarnado!... 

Deste modo, o nosso médium também necessitou ser submetido à tarefa mediúnica com os 

desencarnados sofredores, imperfeitos ou rebeldes, que lhe proporcionaram o ensejo valioso de poder 

discernir na sua própria carne a variedade dos fluidos bons ou maus dos espíritos desencarnados, assim 



 67 

como o de convencer-se de sua própria existência imortal. O médium compreendeu, por fim, que, de acordo 

com as intenções e o grau evolutivo dos espíritos desencarnados, também se alteram a densidade, a 

temperatura e o próprio odor dos seus fluidos. Isso tornou-o mais percuciente na auscultação fluídica dos 

desencarnados e amadureceu-lhe o senso de vigilância, o que muito o ajudou mais tarde a recusar em tempo 

as idéias e as sugestões capciosas que certas entidades tentaram incutir-lhe na mente à conta de nossa 

responsabilidade espiritual. 

Após tantos tropeços e decepções, o nosso sensitivo reconheceu, por fim, que só um estudo 

disciplinado, tenaz e perseverante, com o aproveitamento de todos os minutos disponíveis em sua vida profana, 

para melhorar o seu padrão moral, é que realmente poderia ajudá-lo a solucionar todas as incógnitas e os 

problemas aflitivos do exercício da mediunidade intuitiva. Estudo, trabalho e disciplina a serviço do 

próximo passaram a significar-lhe as principais etapas do processo de crescimento e do seu sucesso no cultivo 

da faculdade mediúnica. Eis por que advertimo-vos de que não é bastante que o médium dispense algumas 

dezenas de horas junto à mesa espírita, na tentativa de captar as idéias dos desencarnados e expô-las ao 

público vestidas com a sua capacidade intelectual, e assim lograr o êxito almejado no cultivo da 

mediunidade. É preciso, também, que o médium se aprimore no trato cotidiano dentro de suas próprias 

obrigações comuns, no contato com os demais espíritos "encarnados" que também oferecem inúmeros ensejos à 

luz do dia para o intercâmbio benfeitor ou condenável.- 

O desenvolvimento mediúnico, em verdade, só termina no momento em que o médium cerra os 

olhos para o mundo carnal e retorna ao Espaço, a fim de submeter seus atos e propósitos à apreciação da 

contabilidade divina, que então o julgará quanto ao bom ou mau uso da faculdade que lhe foi cedida por 

empréstimo em favor de sua própria redenção espiritual. 

 

 

PERGUNTA: — E já considerais o vosso médium atual como um instrumento fiel para a 

transmissão de vossas mensagens ao mundo material? 

RAMATÍS: — Embora julguemos que ele ainda não seja o instrumento ideal para a fidelidade 

de nossas mensagens, pois às vezes também as interpreta segundo as suas próprias concepções filosóficas e 

temperamento psicológico, podemos assegurar que já nos facilita muitíssimo o trabalho do intercâmbio 

mediúnico. Tal como a ferramenta que se aguça pelo uso constante, cremos que pouco a pouco ele há de se 

ajustar ao esquema exato de nossa responsabilidade comunicativa para a Terra, e assim revelar mais fielmente 

as nossas características espirituais. 

Graças à sua maleabilidade psíquica e isenção de preconceitos intelectuais ou religiosos, o nosso 

médium já nos permite maior fluência de idéias e reduz a sua interferência anímica. Isso favorece-nos 

bastante, porque a ausência de premeditações doutrinárias ou prevenções pessoais permite-nos abordar 

assuntos educativos cursados noutras atividades espirituais, além do labor espirítico. A sua despreocupação 

para com seita e ortodoxia religiosa, assim como o respeito para com os demais movimentos redentores da 

alma, tais como a Teosofia, o Esoterismo, a Rosa-Cruz, a Yoga, o mediunismo de Umbanda ou a 

mensagem de Krisnamurti, deixa-nos em liberdade para transferir aos leitores um conteúdo de caráter 

mais universalista. 

 

 

PERGUNTA: — Pressupomos, pois, que, à medida que aumenta a visão global dos 

médiuns, os seus guias também podem "melhorar" os seus próprias conceitos e perspectivas de 

esclarecimento espiritual; não é assim? 

RAMATÍS: - Assim como a substituição gradativa de vidros cada vez mais 

transparentes, na lanterna, não lhe aumenta a quantidade e a qualidade intrínseca da luz, mas só 

proporciona maior fidelidade na iluminação, o discernimento, o progresso filosófico ou intelectivo do 

médium também não amplia o quociente espiritual e a visão já desenvolvida dos seus guias, mas apenas 

facilita-lhes patentearem com mais exatidão o valioso acervo psíquico de que já são portadores como 



 68 

aquisição espiritual definitiva. 

A elevação moral do médium proporciona a si mesmo melhor transparência espiritual, o que 

então favorece aos desencarnados sábios e benfeitores o ensejo de revelarem para o mundo carnal maior 

conteúdo do seu conhecimento e atributos siderais. Conforme já expusemos alhures, o médium é o 

filtro do pensamento dos desencarnados para a matéria. Assim, quanto maior amplitude intelectiva e quali-

dade espiritual ele puder oferecer aos seus comunicantes, também há de favorecer-lhes para a exposição 

mais fiel de suas mensagens. 

 

 

PERGUNTA: — A fim de avaliarmos o progresso da sua própria mediunidade 

intuitiva, podeis dizer quais são os valores que o vosso médium atual já consolidou para servir-vos 

de modo mais eficiente nas transmissões mediánicas? 

RAMATIS: — Visto que o nosso sensitivo é consciente de quase tudo o que lhe comunicamos 

em espírito ou do que ele percebe em contato com a nossa mente, já se reduziram bastante as nossas 

dificuldades comunicativas, porque ele, por isso, é bem mais confiante nas mensagens que transferimos do "lado 

de cá", destinadas às reflexões dos encarnados. A sua convicção de que operamos com intenções benfeitoras 

e educativas; de que atuamos sob a inspiração db Divino Jesus e sem quaisquer interesses subversivos, deixou-o 

mais tranqüilo no seu serviço mediúnico, animando-o para cooperar com satisfação no serviço útil do Bem. 

Quanto à natureza dos valores que ele já deveria ter consolidado para servir-nos com melhor proficiência 

espiritual, cremos que é inútil repisarmos tudo o que já vos temos dito incessantemente até este momento. Esses 

valores, que quereis conhecer, são resultantes do estudo incessante das obras máximas do espiritualismo, do serviço 

desinteressado ao próximo e do constante aprimoramento moral, que é de obrigação de qualquer médium, seja 

intuitivo, sonâmbulo ou de efeitos físicos. 

 

 

PERGUNTA: — Mas não podemos deixar de reconhecer que o vosso médium 

atual já nasceu com certas qualidades psíquicas latentes, que devem tê-lo favorecido bastante 

para alcançar o índice de aproveitamento e a capacidade com que recepciona as vossas 

mensagens mais incomuns. 

RAMATIS: — Todos vós possuís no âmago da alma a mesma qualidade intrínseca a todo 

ser criado por Deus! E, no caso dos médiuns, aqueles que já apresentaram melhor graduação espiritual e 

capacidade mental devem-no ao seu trabalho eficiente e qualitativo, fruto de seu esforço abnegado e 

aproveitamento de todos os seus minutos disponíveis em favor da causa espiritual. Não há dúvida de que há 

sempre uma diferença de capacidade, inteligência e moralidade entre os homens, mas isso é devido à 

própria idade sideral de suas consciências forjadas no tempo e no espaço, que lhes gradua o entendimento 

mental e a natureza do sentimento. 

Isso também ocorre com o nosso sensitivo, que de forma alguma é um ser excepcional entre vós, 

nem é missionário eleito para as pregações apostolares de salvação da humanidade, só porque transmite aos 

encarnados as nossas singelas mensagens de convite ao Bem. Ele é apenas um espírito de origem comum a 

todos os demais seres, embora cumprindo tarefa, que solicitou, de cooperar no serviço espiritual entre o Além e 

a Terra. Mas nesse labor ele é um dos mais interessados, porque do seu êxito também resultará maior crédito 

para a recuperação de suas forças mal empregadas em algumas existências passadas. 

Com o serviço extra, de divulgação espiritual, ele conjuga as suas próprias necessidades espirituais e 

luta arduamente para obter o maior resultado possível no usufruto da faculdade mediúnica, que é o acréscimo 

concedido para a liquidação mais urgente de sua dívida cármica. 

 

 

PERGUNTA: — Supondo-se que o vosso médium atual recusasse cumprir a 

sua promessa de intercambiar as vossas mensagens para a Terra, porventura ele poderia 



 69 

ser substituído com o mesmo êxito? 

RAMATIS: — O bom êxito dos programas espirituais benfeitores, do Espaço, não fica 

adstrito exclusivamente à complacência ou à vontade caprichosa de qualquer médium irresoluto. Em nosso 

caso, muitos outros médiuns poderiam substituir o que nos serve neste momento e, quiçá, até com vantagem, 

se ele se recusasse a cumprir suas promessas efetuadas antes de imergir nos fluidos do ambiente terráqueo. 

Seria grande tolice de sua parte julgar-se ele um elemento indispensável e insubstituível, pois 

ainda existem no vosso orbe médiuns capazes, sensatos e disciplinados, que poderiam superar o nosso 

sensitivo no intercâmbio mediúnico. Repetimo-vos: ele é apenas um trabalhador de boa vontade, 

muitíssimo interessado no salário proveitoso, mas não um missionário eleito pelo Alto e com a incumbência 

de rasgar a cortina de sombras do planeta Terra. Através de sua mediunidade intuitiva, nós, espíritos 

desencarnados, tentamos recordar-vos os ensinamentos espirituais que os eleitos do Senhor já semearam 

muito antes de nossa singela interferência. Nós também de modo algum pretendemos merecer a coroa de 

glória que auréola os santos e os eleitos do Pai, pois não podemos acrescentar algo novo sobre a face da 

Terra, mas apenas avivar conceitos milenários e efetuar algumas comparações úteis, no esforço de 

confirmar a justeza dos conceitos evangélicos de Jesus. 

Nenhum ser, indistintamente, foi jamais deserdado por Deus em matéria de suas elevadas qualidades 

espirituais inatas, pois todos serão chamados, na hora oportuna, para colaborar no serviço sublime da redenção humana 

dos mais infelizes. Assim, a tarefa mediúnica que exerce o nosso sensitivo é trabalho comum a todo aquele que 

aceita o serviço sacrificial para o seu próprio bem e em favor da vida imortal. Mas no exercício da mediunidade 

proveitosa e sã, o médium não pode servir a Deus e a Manon, ao mesmo tempo, ou seja reunir o útil do serviço 

mediúnico ao agradável do prazer transitório do mundo carnal. Assim como o bom adubo desenvolve mais 

vigorosa e rapidamente a flor tenra, o trabalho mediúnico incessante, no serviço do bem, também desperta e 

desenvolve as qualidades latentes e sublimes de todos os médiuns. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70 

CAPÍTULO 12 

 

A mediunidade mecânica. 

 
 

PERGUNTA: — Como é que se processa a mediunidade mecânica? 

RAMATÍS: — Na classificação feita por Man Kardec no "Livro dos Médiuns", o médium 

mecânico é "aquele em que o espírito desencarnado poderá atuar diretamente sobre os centros nervosos e 

nervos motores, sem necessidade de agir pelo seu perispírito". Isso facilita-os agirem tão livremente e sem 

obstáculos anímicos, que então escrevem, pintam ou até compõem música sem a interferência mental do 

médium. Nesse caso o médium não toma conhecimento direto do fato que ocorre consigo, e o espírito 

comunicante, atuando com fidelidade, tanto consegue escrever na forma que lhe era peculiar na vida 

física, como também pode tratar de assuntos desconhecidos do seu próprio intermediário, que apenas assiste 

em vigília ao trabalho automático de sua mão, podendo mesmo ocupar-se mental ou verbalmente de outras 

coisas. O espírito desencarnado liga-se ao médium mecânico através dos gânglios nervosos à altura da 

omoplata: ali ele dispõe de um segundo cérebro e pode atuar facilmente nos nervos motores dos braços e 

das mãos do médium, podendo escrever diretamente, tal como o fazia em vida física. 

Certos médiuns mecânicos chegam a trabalhar com ambas as mãos ao mesmo tempo e sob a 

ação simultânea de duas entidades; alguns tanto escrevem mecanicamente em sua linguagem comum, como 

também o fazem em idioma desconhecido e até em dialetos já extintos, do mundo. Os seus escritos também 

apresentam caracteres gráficos exatamente como os escreviam os seus comunicantes quando encarnados. Em 

tais condições excepcionais, o médium mecânico ainda pode palestrar com os circunstantes sobre assunto 

completamente diferente daquele que psicografa automaticamente. 

 

 

PERGUNTA: — Que poderíeis nos dizer sobre a mediunidade 

"semimecânica", que também é faculdade do vosso atual médium? 

RAMATIS: — Conforme explica Allan Kardec no "Livro dos Médiuns", o médium 

semimecânico participa tanto da mediunidade mecânica como da intuitiva, pois escreve recebendo parte do 

pensamento dos espíritos pela comunicação e contato perispiritual, ao mesmo tempo que outra parte é 

articulada pelos comunicantes, independentemente de sua vontade. No médium absolutamente mecânico, o 

movimento de sua mão é dirigido pelo espírito comunicante, e o pensamento, portanto, vem depois da 

escrita; no caso do médium intuitivo, a sua escrita é espontânea e voluntária, pois o pensamento do 

desencarnado precede-lhe o ato de escrever. O médium semimecânico, que atua entre essas duas faculdades, 

tanto escreve intuitiva e voluntariamente, como às vezes o faz através dos impulsos diretos dos desencarna-

dos, cujos pensamentos então acompanham a escrita. 

O médium semimecânico tem conhecimento parcial daquilo que escreve, pois a maior 

porcentagem do assunto transmitido do Além atravessa-lhe o cérebro perispiritual. No entanto, passa a ignorar 

os trechos que são escritos mecanicamente pelo seu braço através do plexo braquial e sem fluir-lhe pelo cérebro 

físico. Em vez de "ouvir" ou "captar" o pensamento do espírito comunicante, na recepção intuitiva, quando ele 

escreve mecanicamente só pode limitar-se a "ler" o que independentemente de sua vontade vai sendo escrito no 

papel. 

No entanto, ele conhece antecipadamente e fiscaliza uma grande parte daquilo que deverá escrever e 

que lhe passa pelo 

Mediunismo 

cérebro perispiritual, mas ignora os pensamentos ou palavras que a sua mão escreve automática e 

acidentalmente sob a ação dos desencarnados. A comunicação recebida pelo médium mecânico 



 71 

conserva as características psicológicas e gráficas dos espíritos comunicantes, mas a psicografia do médium 

semimecânico ainda trai a sua maneira peculiar de escrever normalmente, exceto em algumas frases ou tópicos, 

em que se percebe o estilo do autor espiritual. 

Em verdade, o êxito do trabalho do médium semimecânico depende muitíssimo da sua capacidade 

em conjugar-se simultaneamente ao pensamento e aos fluidos dos espíritos comunicantes. O médium 

intuitivo, por exemplo, recebe o pensamento do desencarnado através do seu cérebro perispiritual e depois o 

veste com os seus vocábulos peculiares, exprimindo-se com o seu próprio modo de falar ou escrever mas o 

semimecânico tanto psicografa intuitivamente parte do comunicado do Além e produz o escrito mediúnico com 

o seu próprio vocabulário, como também emprega frases e palavras, que se grafam espontaneamente e através 

de impulsos que lhe tomam a mão independentemente de sua vontade. 

É uma comunicação que se processa de modo intermitente, isto é, parte mecânica e parte intuitiva, e 

quanto mais esse tipo de médium se absorve no seu trabalho, também os desencarnados encontram mais 

facilidade para comunicar-se diretamente e sem o necessário contato perispiritual. Entretanto, os médiuns 

semimecânicos diferem intensamente entre si, pois, enquanto em alguns predomina a faculdade mecânica, 

noutros prepondera a mediunidade intuitiva. O nosso médium, por exemplo, é predominantemente intuitivo e 

só em raras ocasiões podemos grafar algum assunto sem mantermos contato com o seu cérebro perispiritual. 

 

 

PERGUNTA: — Tratando-se de um tema que é do interesse da maioria dos 

médiuns, poderíeis explicar-nos, ainda, com mais detalhes, o funcionamento dessa 

mediunidade semimecânica? 

RAMATÍS: — Exemplificamos: o médium intuitivo age conscientemente, por sua livre 

e espontânea vontade, e compõe o ditado mediúnico, transmitido pelos desencarnados, com si 

as próprias palavras. No entanto, o médium mecânico submete-se inteiramente ao comando do 

Além, enquanto sua mão escreve diretamente e sem qualquer interferência de sua parte. O 

médium semimecânico participa de ambas as faculdades, pois os espíritos tanto lhe 

transmitem suas idéias através do cérebro do perispírito como, nos momentos favoráveis e de 

maior sensibilidade mediúnica, conseguem escrever frases ou trechos movimentando-lhe a mão 

diretamente. O médium bastante experimentado, em tais momentos, deixa-se mover docilmente, 

não oferecendo resistência aos impulsos que lhe fluem pelo braço e pela mão. Mais tarde 

comprova que parte da comunicação psicografada foi escrita mecanicamente, enquanto a outra 

parte passou-lhe nitidamente pelo cérebro físico. 

Dizem os médicos, como se fora notável descoberta moderna, que a eletricidade 

biológica é o elemento dinâmico propulsor do trabalho dos nervos; é a força viva que age no 

campo neuro-muscular. No entanto, há milênios isso já era conhecidíssimo dos velhos 

iniciados caldeus, egípcios, etíopes e indus, que a denominavam de"prana", isto é, o elemento 

magnético e cósmico vital, muito familiar das escolas espiritualistas do Oriente e de todos 

aqueles que investigam os fenômenos do mundo oculto. 

Essa energia, que tanto impregna o perispírito como interpenetra os interstícios de 

todo o organismo carnal, também se subordina, na sua manifestação, a leis bastante seme-

lhantes aos princípios que disciplinam a energia elétrica. Conseqüentemente, o "prana" ou a 

eletricidade biológica classificada pela Medicina acadêmica escoa-se facilmente pelo 

corpo humano através da rede nervosa, e principalmente pelas pontas dos dedos ou dos 

cabelos, em obediência a princípios ou leis muito parecidas às que regem a manifestação de 

eletricidade, na sua forma de energia dinâmica em dispersão ou "fuga" pelas pontas. O "prana", 

portanto, como a eletricidade biológica, também foge ou dispersa-se pelas pontas dos dedos 

ou dos cabelos dos homens; em sentido inverso, ele transforma-se em energia estática e 

polariza-se em torno dos órgãos e regiões esféricas do corpo físico. 

Eis por que é possível aos radiestesistas experimentados atestar o grau de vitalidade 

orgânica do homem examinando as oscilações negativas ou positivas dos pêndulos de pros-



 72 

pecção, os quais se movimentam conforme a freqüência das ondas eletromagnéticas, que são 

emitidas pelos corpos ou seres na forma de energia dinâmica ou estática. 

Em conseqüência, os plexos nervosos são fontes de "prana" armazenado ou de 

eletricidade biológica polarizada, constituindo-se nas reservas energéticas, que a qualquer 

momento transformam-se em energia dinâmica fazendo a conexão dos órgãos físicos e as suas 

respectivas contrapartes ou matrizes situadas no perispírito, que são extremamente sensíveis à 

atuação dos espíritos desencarnados, no caso dos médiuns mecânicos. Quando o médium 

conserva maior potencial de carga magnética em torno dos seus plexos nervosos, ele também 

oferece melhor ensejo para os desencarnados acionarem os seus nervos motores e assim 

identificarem-se mais facilmente por suas características individuais. 

O médium mecânico é mais apropriado para identificação dos "falecidos", pois a seiva magnética 

que ele acumula prodigamente nos plexos nervosos transforma-se em alavanca eficiente para 

os desencarnados comandarem-lhe os nervos motores dos braços, e assim exporem fielmente 

as suas idéias e escreverem de forma idêntica à que usavam em sua vida física. Mas o médium 

semimecânico, cujo sucesso no intercâmbio com o Além depende da melhor conjugação 

simultânea com os seus comunicantes, vê-se obrigado a preencher intuitivamente todos os 

truncamentos ou vazios de suas comunicações mediúnicas, por cujo motivo tem consciência 

perfeita de quase tudo o que escreve, embora o faça de modo semimecânico. Quando 

desaparecem-lhe os impulsos da mão, na escrita mecânica, ele prossegue o comunicado passando 

a "ouvir" intuitivamente os seus comunicantes, que ora escrevem diretamente, ora o fazem pelo 

ajuste perispiritual. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 73 

  

CAPÍTULO 13 

A mediunidade intuitiva 

e a de incorporação. 
 

 

PERGUNTA: — A mediunidade mecânica é a própria mediunidade de 

incorporação? 

RAMATÍS: — Há que distinguir o seguinte: o médium mecânico e o semimecânico não 

abandonam o seu corpo físico no momento em que escrevem as mensagens dos espíritos desencarnados, 

enquanto que, no caso da incorporação completa, o espírito e o perispírito do médium podem afastar-se até 

longa distância, deixando o corpo físico sob o comando dos desencarnados comunicantes. Conforme já 

expusemos anteriormente, o médium de incorporação completa quando abandona o seu corpo físico fica 

ligado a ele só pelo cordão fluídico e, enquanto permanece ausente, outro espírito se manifesta, assim como 

na ausência do dono da casa algum amigo ou estranho passasse a habitá-la. Embora ele continue preso ao 

corpo carnal, pelo cordão fluídico, em virtude do seu desligamento dos centros energéticos do duplo-

etérico, cai-lhe a temperatura e o transe mediúnico aprofunda-se para o estado de catalepsia. 

Assim, o êxito da comunicação mediúnica de incorporação, em transe completo, depende muito do 

conhecimento e da possibilidade de o próprio espírito desencarnado comandar o organismo físico do 

médium, que é o seu verdadeiro dono, mas ausente. A mediunidade de incorporação tal como a mecânica, 

também se presta melhor para as identificações corretas dos desencarnados que, podendo atuar' sem interfe-

rência do médium, podem revelar com êxito as suas características psicológicas, e outras particularidades íntimas 

de sua vida na Terra. 

Embora os espíritos comunicantes tenham de se submeter às exigências instintivas do corpo físico do 

médium de incorporação, o qual conserva os ascendentes biológicos e os hábitos particulares estigmatizados na 

sua vida em comum, eles assim mesmo conseguem manifestar-se de modo a comprovarem sua identidade. 

Embora em casa alheia ou dispondo de outro instrumento vivo de manifestação no cenário do Inundo 

material, através da face do sensitivo e de sua voz não deixam de estampar as suas principais qualidades ou 

defeitos conhecidos pelos vivos. A severidade, a malícia, o humorismo, a capciosidade, a ternura, a sisudez 

ou a humildade retratam-se perfeitamente através do médium de incorporação, porque ele goza da faculdade 

de poder plastificar em suas faces as expressões pessoais dos seus comunicantes. Lembra o caso do inquilino 

que, embora mudando-se para uma residência já mobiliada pelo seu antigo proprietário, modifica de tal 

modo a disposição comum dos móveis ali encontrados, que revela nessa arrumação o seu próprio 

gosto artístico e a sua preferência emotiva. 

Servindo-se do médium de incorporação, o espírito comunicante já encontra nele certos hábitos 

biológicos e condicionamentos psicológicos que foram "arrumados" a seu gosto; mas durante a comunicação 

consegue interferir no seu intermediário e deixa transparecer algo de sua própria índole e temperamento 

espiritual. Em virtude de o espírito do médium afastar-se completamente do seu organismo físico, 

juntamente com o seu perispírito, a comunicação mediúnica flui-lhe de modo inconsciente e ele desperta do 

transe mediúnico sem nada recordar-se daquilo que foi transmitido pelo seu cérebro físico durante a sua 

ausência espiritual. Mais tarde, surpreende-se quando alguém descreve-lhe certos assuntos, conceitos 

filosóficos ou argumentação científica, que ele proferiu mas de que não teve conhecimento pessoal. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos considerar o médium intuitivo como um tipo 

exatamente oposto ao de incorporação? Ambos não representam os dois tipos clássicos de 

médium "consciente" e de médium inconsciente, situados, portanto, em extremos 

completamente opostos? 



 74 

RAMATÍS: — A escala da faculdade mediúnica é muito extensa e variada. O médium, que 

é também um indivíduo senhor de vasta ou reduzida bagagem psíquica milenária, está sempre presente 

animicamente e com o seu acervo pessoal na comunicação mediúnica dos desencarnados. É dificílimo, 

pois, encontrar dois médiuns cuja moral, temperamento, cultura ou poder mental coincidam 

rigorosamente entre si e, por isso, produzam comunicações perfeitamente semelhantes. Mesmo quando se 

trata de médium de incorporação completa, e inconsciente, a sua bagagem psíquica e a contextura de sua 

individualidade espiritual sempre influem nas comunicações mediúnicas, impondo certa peculiaridade 

pessoal do mesmo. Só em caso de morte física é que o espírito se desliga completamente do corpo 

carnal, que passa a ser o "cadáver" absoluto, o corpo sem vida e sem qualquer possibilidade de influir 

exteriormente. 

O perispírito do médium, que é a matriz ou o molde original do corpo físico emprestado ao 

espírito desencarnado manifestante, embora conserve-se a longa distância, assim mesmo influi, de onde se 

encontra, deixando transparecer na comunicação suas características psíquicas já condicionadas no 

pretérito. O espírito comunicante utiliza-se do corpo do médium como se encontrasse a casa livre 

para habitar, tal como já vo-lo explicamos; mas o seu temperamento, cultura ou costumes só poderão se 

manifestar para o exterior através dos "móveis" do dono da casa ou seja das peculiaridades do médium 

ausente. 

A faculdade intuitiva e a de incorporação não podem ser consideradas dois ladrões exclusivos 

de mediunidade opostas entre si, porque tanto o médium intuitivo como o de incorporação podem variar em 

sua manifestação mediúnica, 

Mediunismo 

revelando alguns matizes opostos e incomuns à sua própria faculdade habitual. O intuitivo, algumas 

vezes, pode comunicar em transe sonambúlico parcial, embora isso, não seja freqüente, e o médium 

incorporativo também é sujeito a interpolar na sua manifestação mediúnica algo da faculdade intuitiva. 

Durante o exercício mediúnico podem surgir fatores ou circunstâncias que favorecem no médium a 

predominância de certo matiz mediúnico diferente do que lhe é comum; assim como, devido ao seu 

progresso espiritual, ele também alcança novos ensejos de melhoramento psíquico na sua tarefa de 

comunicação com o mundo oculto. 

Em geral, os médiuns intuitivos, às vezes, são incorporativos, enquanto outros nos quais 

predomina a faculdade incorporativa, acidentalmente também podem comunicar intuitivamente. 

A diferença é que o médium intuitivo lembra-se de todos os pensamentos que lhe foram comunicados 

pelos desencarnados, enquanto o de incorporação é inconsciente, pois o seu perispírito afasta-se durante a 

manifestação mediúnica. No entanto, o próprio médium de incorporação — que durante as comunicações 

dos espíritos desencarnados é inconsciente daquilo que se torna intermediário — mais tarde recorda-se de 

algo das idéias que transitaram por si. 

 

 

PERGUNTA: — Por que o médium incorporativo não se recorda, de imediato, 

daquilo que os espíritos desencarnados transmitem por seu intermédio para o mundo 

físico? 

RAMATÍS: — Conforme já vos temos considerado anteriormente, só em caso de morte 

corporal é que o espírito e o perispírito abandonam definitivamente o corpo físico da criatura. Assim, o 

médium inconsciente, ou de incorporação completa, alguns dias após o seu trabalho mediúnico verifica a 

emersão de certas frases, vocábulos ou idéias, que os desencarnados verteram-lhe pelo seu cérebro físico 

enquanto se encontrava distante do seu próprio organismo. 

Embora o cérebro perispiritual do médium fique distanciado durante a incorporação do espírito 

desencarnado, nem por isso desliga-se completamente; por isso as idéias comunicadas retratam-se, embora sem 

a nitidez com que as recebe o intuitivo. Então o médium, mais tarde, surpreende-se ao reconhecer 

contornos, vestimentas ou fisionomias que ele já identificou alhures, mas ainda ignora que se trata de espíritos 



 75 

que se utilizaram do seu corpo físico em transe. Esse reconhecimento posterior e mental, juntamente com 

alguns trechos, fragmentos ou idéias que os desencarnados fluíram-lhe pelo cérebro físico, deixa-o quase 

crente de que o fato acontece realmente naquele momento, e não apenas "recorda" acontecimentos já 

vividos anteriormente. Assim como o médium vidente-intuitivo "vê" os espíritos através de sua mente 

sensibilizada e, na realidade, mais lhes "sente" a presença junto ao seu perispírito, para depois emergirem-lhes 

as imagens e os detalhes que lhe aclaram e explicam a visão intuitiva, o médium incorporativo 

instintivamente evoca da intimidade do seu perispírito aquilo que sentiu quando cedia o corpo a um 

desencarnado. 

O seu cérebro perispiritual insiste em evocar o acontecimento incomum que observou à distância, 

mas que gravou em sua memória etérica. Através do fenômeno de repercussão vibratória, pouco a pouco 

ele transfere para o cérebro físico as imagens que melhor entreviu de relance, pela sua visão perispiritual. 

Alguns detalhes mais nítidos podem emergir posteriormente pelo ajuste sincrônico do perispírito ao seu 

cérebro físico. Poder-se-ia dizer que, de conformidade com os ensejos e associações de idéias que surgem 

mais tarde, o perispírito comunica ao cérebro físico aquilo que presenciou fora do corpo. 

Isso também acontece com os "sujets" muito sensíveis à hipnose, os quais mais tarde recordam-se, 

com maior ou menor clareza, daquilo que viveram ou transmitiram no transe hipnótico, malgrado a 

sua completa inconsciência quando estavam sob o comando da vontade do hipnotiza-dor. Alguns "sujets" 

também se recordam imediatamente dos acontecimentos de que participaram, assim que retornam do transe; 

mas outros só se lembram lentamente, e às vezes decorrem alguns dias para então terem a recordação 

satisfatória do fenômeno hipnótico. 

Nos casos de experimentos hipnológicos de regressão de memória reencarnatória, alguns pacientes da 

hipnose chegam a evocar os contornos físicos, as vozes e os acontecimentos que viveram ou narraram no transe e 

que mais lhes impressionaram o cérebro na evocação de suas vidas anteriores. A memória etérica perispiritual 

definitiva conserva tudo aquilo de que ela participa com o ser, seja desde a queda de um fio de cabelo, o vôo e o 

brilho fugaz do vaga-lume, até as cenas mais tormentosas e catastróficas do mundo físico. E à medida que 

mais se sensibiliza o espírito ele também mais aviva a sua bagagem milenária sideral, e pouco a pouco 

toma posse de sua consciência forjada no tempo e no espaço pelos elementos educativos do mundo 

planetário. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 76 

 

CAPITULO 14 

 

Mediunidade sonambúlica. 

 
 

PERGUNTA: — Podemos considerar que a mediunida de sonambúlica é mais 

favorável do que a intuitiva? 

RAMATÍS: — A faculdade mediúnica, embora sendo de "prova", deve ser como a flor que se 

entreabre espontaneamente, sem o calor artificial da estufa. É tarefa ou responsabilidade espiritual determinada 

para o espírito endividado ressarcir-se dos seus débitos cármicos, e eclode no momento certo e previsto pelos 

mentores siderais que beneficiaram o médium antes de ele renascer na Terra. No entanto, achamos que é de pouca 

importância saber-se qual a mediunidade mais favorável, e sim qual delas permite ao médium redimir-se mais 

cedo do seu pretérito delituoso. O médium sonâmbulo não é mais agraciado espiritualmente do que o médium 

intuitivo, pois ambos enfrentam a responsabilidade mediúnica de conformidade com sua necessidade 

cármica e entendimento psíquico. 

A administração sideral oferece-lhes o ensejo mediúnico de acordo com sua contextura espiritual e a 

possibilidade de melhor aproveitamento no serviço redentor. Aliás, o médium não deve preferir a condição 

passiva de simples "muleta" dos espíritos desencarnados, mas convém-lhe participar tanto quanto possível 

da comunicação mediúnica, a fim de incorporar à sua mente a bagagem superior que os guias movi-

mentarem através de sua faculdade mediúnica. Depois de certo tempo de contato superior, o cérebro 

perispiritual do médium habitua-se às advertências e aos ensinamentos elevados, que os espíritos benfeitores 

transmitem para os encarnados, e assim fica mais treinado para orientar a sua própria existência física. Mesmo 

as comunicações tormentosas dos espíritos sofredores ou rebeldes, de quero médium participa por força do 

seu desenvolvimento mediúnico, servem de exemplos vivos para ajudá-lo a modificar a sua conduta 

moral e livrar-se de muitos padecimentos no Além-Túmulo. 

Embora o desempenho da mediunidade semeie certas desilusões e dúvidas no médium ainda 

incipiente, pouco a pouco ela se transforma num dos melhores ensejos de reflexões para o melhoramento 

espiritual do seu portador. De acordo com o conceito de que "a função faz o órgão", à medida que o 

médium se renova em espírito e afeiçoa-se ao estudo superior, ele também se torna o medianeiro das enti-

dades cada vez mais elevadas, de cujo intercâmbio lhe resulta desde a preferência pelos pensamentos 

construtivos e atitudes benfeitoras, até à modificação louvável de sua linguagem grosseira para um nível 

respeitoso e sadio. 

O serviço mediúnico sob o comando superior converte o seu medianeiro no instrumento útil, dócil e 

valioso, que por lei de assimilação o torna o arauto das idéias sublimes. Enquanto o médium 

sonambúlico se entrega ao sono pesado, em que mergulha a consciência para ceder o corpo físico ao 

espírito comunicante, o intuitivo não só transmite conscientemente as mensagens que os desencarnados 

lhe comunicam pelo perispírito, como ainda imprime na própria mente a essência educativa daquilo de que é 

portador. 

 

 

PERGUNTA: — Os médiuns intuitivos comumente alegam que prefeririam a 

mediunidade sonambúlica, porque assim eles se livrariam do animismo improdutivo, que os 

leva a cometer certas incongruências mediúnicas. Que dizeis? 

RAMATÍS: — O sonâmbulo absoluto é raríssimo, embora ocorra a inconsciência transitória 

no médium incorporativo, pois só os infelizes inquilinos dos asilos de psicopatas, destituídos 

completamente da razão, é que, realmente, podem apresentar-vos um padrão de sonambulismo indiscu-



 77 

tível. Aliás, consideramos de pouca valia para o médium a faculdade que o torna semelhante ao carteiro 

terrestre, um simples entregador mecânico de recados do Além, enquanto nada usufrui vantajosamente de sua 

própria tarefa. 

Os espíritos elevados não alimentam a preocupação exclusiva de só enviarem recados 

mediúnicos para a Terra pois, acima de tudo, eles também estão sumamente interessados em melhorar as 

condições morais e intelectivas dos seus próprios médiuns. Buscam fazê-los participarem pessoalmente das 

mensagens de que são portadores. Ainda quando o serviço mediúnico é exercido por médium sonâmbulo e de 

confiança, assim mesmo ele guarda na sua mente a lembrança parcial daquilo que os espíritos desencarnados 

transferem por seu intermédio para o mundo carnal. 

 

 

PERGUNTA: — No entanto, alguns médiuns com os quais temos tido 

contato afirmam resolutamente que nada se recordam do conteúdo espiritual que recebem 

dos desencarnados, deixando-nos convictos de que todos eles são absolutamente 

sonâmbulos. 

RAMATIS: — Repetimos: o médium sonâmbulo que for incapaz de avaliar de imediato ou 

posteriormente ao menos um só pensamento dos comunicantes desencarnados, além de muito raro é um dos 

tipos mais apropriados para atender às pesquisas científicas e identificar os espíritos dos "falecidos", cumprindo 

a finalidade de provar experimentalmente aos céticos a imortalidade da alma. No sonambulismo perfeito enqua-

dra-se melhor o médium de fenômenos físicos, que, em geral, só depois do transe completo é que fornece o 

ectoplasma para a consecução de trabalhos mediúnicos desse gênero. Ele precisa submeter-se passivamente aos 

técnicos do Além, para lograr o melhor êxito possível na fenomenologia de materializações, voz direta, 

transportes ou levitações, que se produzem pela manipulação da força ectoplásmica que se exsuda pela contex-

tura perispiritual e pelo sistema nervoso do médium. 

Conforme já vo-lo dissemos, os desencarnados comunicam-se pelo cérebro perispiritual dos médiuns 

intuitivos. Nos sonâmbulos acionam-lhes diretamente o cérebro físico e no médium mecânico 

movimentam-lhe a mão na psicografia inconsciente. Entretanto, sempre o médium terá um 

conhecimento parcial daquilo de que é intermediário, pois só nos casos de obsessão completa, em que as 

entidades malévolas, depois de tenaz ação diabólica, conseguem assenhorear-se completamente do 

comando mental do obsidiado, é que então se poderia aceitar o sonambulismo absoluto e sem qualquer 

lampejo de razão. 

É certo que muitos médiuns, embora sejam sinceros e bem intencionados, alegam que são sonâmbulos e 

que de nada se recordam do transe mediúnico, temerosos de não inspirarem a devida confiança aos seus 

ouvintes. Nem sempre o fazem por vaidade ou má intenção, pois é evidente que o público fica mais 

convicto das comunicações do Além quando crê no completo alheamento do médium naquilo que 

transmite mediunicamente. 

 

 

PERGUNTA: — É verídico que os médiuns intuitivos ou sonambúlicos sofrem 

bastante quando, após o transe mediúnico, retornam a si? Temos participado de trabalhos 

mediúnicos em que os médiuns demonstram grande aflição para retomar o corpo físico. 

Que dizeis? 

RAMATÍS: — É óbvio que o medianeiro entre vós e nós, seja ele sonâmbulo ou intuitivo, há 

de sofrer no transe, de conformidade com a natureza dos fluidos dos comunicantes que os atuarem. Não 

podemos porém endossar certas encenações por parte dos médiuns ignorantes do mecanismo da mediunidade, e 

que, ao se comunicarem espíritos elevados, demonstram grandes sofrimentos e dispnéias 

impressionantes. É razoável a angústia e a desarmonia respiratória dos médiuns, ao se desligarem de espíritos 

sofredores ou agressivos. No entanto, guardamos nossas reservas quando eles repetem o mesmo fenômeno 

angustioso em intercâmbio com espíritos superiores, cujos fluidos são fundamentalmente sedativos. 



 78 

PERGUNTA: — E que poderíamos deduzir, em tal caso? 

RAMATÍS: — Evidentemente, isso é fruto da ignorância do médium, que ainda não conhece 

os preceitos diretivos e as instruções fundamentais do "Livro dos Médiuns", ou que então deseja 

impressionar a assistência do centro espírita onde opera. É possível também que tais médiuns acreditem que 

as convulsões ou estertores, durante a retirada dos espíritos comunicantes, melhor convençam os presentes da 

realidade da incorporação mediúnica. O médium esclarecido não executa movimentos estranhos nem 

produz esgares circenses quando retoma ao estado de vigília, pois compreende que as alterações orgânicas 

nada têm a ver com o ajuste de sua mente aos acontecimentos comuns da vida física. 

O próprio espírito sofredor deixa o médium mais calmo quando se afasta dele, pois retira-se com 

seus fluidos coercivos. Isto posto, não podemos justificar os espasmos ou as convulsões demoradas de 

alguns médiuns que apresentam quadros de grande aflição, malgrado incorporarem os seus guias ou 

espíritos benfeitores. 

 

 

PERGUNTA: — Insistimos em vos dizer que estamos familiarizados com alguns 

médiuns de boa envergadura mediúnica, os quais, após a desincoiporação dos seus guias e 

espíritos de ordem superior, tombam sobre as mesas e retornam 

vigília sob movimentos espasmódicos e arfantes. Isso não poderia provir de alguma 

particularidade orgânica, que realmente lhes cause dificuldades no transe, 

independentemente de sua vontade? 

RAMATÍS: — Repisamos que só o desconhecimento da realidade mediúnica é que provoca 

tais fatos incoerentes, pois é de lei sideral que, quanto mais elevado for o espírito comunicante, tanto mais a sua 

manifestação é imperceptível, devido aos seus fluidos sedativos e temos. 

Quando os espíritos benfeitores se comunicam pelos médiuns sensatos e experimentados, eles se 

manifestam com tal naturalidade, que às vezes é dificílimo distingui-los da personalidade do próprio médium que os 

recebe serenamente. 

Não opomos dúvida quanto à veracidade desse sofrimento e perturbação nos médiuns, quando realmente 

se trata de espíritos malfazejos ou zombeteiros, que se fazem passar por guias ou entidades superiores; mas na 

desincorporação eles afligem os bus medianeiros, traindo-se pelos seus fluidos contundentes e coercivos. Além 

de tudo isso, ainda é possível que, em certos Casos, se trate apenas de recursos pirotécnicos do médium que 

Ingenuamente deseja atrair a atenção do público. Alguns deles acreditam que a quantidade de espasmos na 

comunicação mediúnica também há de comprovar melhor o potencial de sua mediunidade, pois em sua ignorância 

espiritual ainda confundem a comunicação mediúnica com ginástica física. 

 

 

PERGUNTA: — Em algumas manifestações mediúnicas, fel ouvimos a 

entidade comunicante, e de alta estirpe espiritual, solicitar preces aos assistentes para 

que o seu médium pudesse retornar do transe sem qualquer sofrimento. Algumas vezes 

decorreram longos minutos de expectativa apreensiva, enquanto os circunstantes apelavam 

para o espírito do médium retornar ao seu corpo. Que dizeis disso? 

RAMATÍS: — A contradição é flagrante, pois um espírito de natureza elevada não faria 

tal solicitação absurda, porque ele possui fluidos sedativos e prazenteiros, que só beneficiam os médiuns. 

Provavelmente, o próprio sensitivo consciente ou inconsciente dos seus automatismos psicológicos exagera na 

sua tarefa mediúnica. Em certos casos pode tratar-se de entidade mistificadora que, tentando disfarçar a sua 

natureza maquiavélica, desvia a atenção do público com o pedido de prece, enquanto se afasta de modo 

sorrateiro. 

Na realidade, todos esses ridículos poderiam ser facilmente eliminados com a simples leitura 

do "Livro dos Médiuns", no qual Allan Kardec, depois de criterioso estudo, anotou todas as 



 79 

incoerências e atitudes esdrúxulas no desempenho da mediunidade. Desde que certos adeptos espíritas 

endossam tais anomalias, é evidente que eles também necessitam consultar mais assiduamente as obras fun-

damentais do codificador do Espiritismo. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 80 

CAPITULO 15 

 

Trabalhos de tiptologia. 
 

 

PERGUNTA: — Como se processa o trabalho das chamadas "mesas 

dançantes", conhecido por Tiptologia? 

RAMATÍS: — As comunicações mediúnicas pelo processo de tiptologia, ou seja através das 

mesas dançantes, são mais favoráveis quando entre os seus componentes se encontra algum médium de 

fenômenos físicos. Ele então auxilia o trabalho fornecendo os fluidos necessários para interpenetrarem os 

interstícios dos átomos etéreos do duplo invisívelda mesinha, que se ajustam em perfeita conexão com os áto-

mos e sistemas eletrônicos da sua estrutura material. Na falta de um médium adequado a esse gênero de 

trabalho, o seu maior sucesso e exatidão ficará dependendo da melhor harmonia dos fluidos de todas as 

pessoas participantes do trabalho, pois é a sintonia fluídica na mesma faixa vibratória que neutraliza a 

força gravitacional para os espíritos operarem livremente. 

Então a mesa poderá mover-se em várias direções ou levantar-se, obedecendo ao comando mental 

e à vontade dos desencarnados, e os seus movimentos serão tão certos e positivos quanto o sejam também a 

qualidade e a natureza da massa ectoplásmica que for arregimentada pela afinidade entre os presentes. Só depois 

de decorrido o tempo necessário para a adaptação preliminar entre todos os componentes do trabalho, é que se 

efetua o intercâmbio satisfatório e compreensível com  os desencarnados, por meio das batidas convencionadas 

em alfabeto, através dos toques da mesinha em movimento. 

 

  

PERGUNTA: — É possível tratar-se de assuntos importantes e educativos 

através da tiptologia? Explicam-nos alguns confrades que a tiptologia é um trabalho 

mediúnico de baixa qualidade espiritual, em que só operam espíritos inferiores. Isso é 

verdade? 

RAMATÍS: — O que determina a qualidade superior ou Inferior de qualquer trabalho 

mediúnico não é o seu gênero de expressão, mas, acima de tudo, as condições morais e a natureza dos 

objetivos dos seus componentes. Não há dúvida de que a sintonia com os espíritos desencarnados também 

dependerá das intenções boas ou más dos encarnados. Assim como o vício do jogo não está nas cartas de jogar, 

mas naqueles que jogam com intenções subvertidas, a qualidade do trabalho tiptológico não reside 

particularmente no fato de se utilizar a mesinha, mas sim no conteúdo espiritual dos que a utilizam. Ela é 

apenas um meio, um instrumento convencional para ajustar os interesses e facultar as relações, como ponto 

de apoio, entre os vivos e os mortos. Em conseqüência, é um gênero mediúnico que também permite cui-

dar-se com ele de assuntos elevados, desde que seja praticado por criaturas mais interessadas na sua ascensão 

espiritual do que mesmo na solução dos problemas da vida material transitória. O que atrai os espíritos 

inferiores são os objetivos ou as intenções condenáveis, e não o tipo de comunicação mediúnica. 

Quanto ao sucesso técnico da tiptologia, conforme já vos explicamos, depende mais propriamente 

da quantidade ou qualidade do amálgama de fluidos que se puder combinar entre os presentes. No entanto, o 

nível intelectual do trabalho, principalmente em seu início, fica adstrito à média da mentalidade de todos os seus 

componentes, pois suas idéias influem consciente ou inconscientemente na manifestação tiptológica. Essa 

fusão mental impede então a ação absolutamente independente dos espíritos desencarnados que operam do 

Além, pois a coerência e fidelidade no trabalho só é possível depois de certo tempo de intercâmbio 

mediúnico e maior afinidade entre todos os assistentes. O trabalho, enfim, evolui tanto quanto se reduz 

o desvio fluídico do elemento vital-etéreo em liberdade, que sofre a interferência mental dos encarnados, 

quando precisa combinar-se à sua força nervosa. 



 81 

 

 

PERGUNTA: — Como entenderíamos melhor a natureza dessa interferência 

mental? 

RAMATÍS: — Alguns dos participantes, cuja mente e vontade são muito desenvolvidas, 

podem no início do intercâmbio tiptológico interferir e truncar a resposta dos espíritos operantes, 

impondo as suas próprias conclusões e mesmo certas emersões do subconsciente. Isso pode acontecer 

porque os movimentos da mesinha dançante são mais propriamente comandados a princípio pela ação 

vigorosa da energia fluídica dos seus componentes, ainda com fraco domínio dos espíritos comunicantes. 

Deste modo, os assuntos tratados através das convenções tiptológicas cingem-se à média do nível 

de entendimento comum dos que se reúnem e que se transforma numa "cortina-psíquica", que os espíritos 

desencarnados não conseguem atravessar no propósito de manifestar suas próprias idéias. Em conseqüência, 

os resultados ou as conclusões espirituais das primeiras manifestações do Além só correspondem ao 

índice mental dos presentes, surpreendendo ou decepcionando-os, porque a comunicação dos espíritos é 

vacilante, confusa e não sobressai-se da craveira comum. 

 

 

PERGUNTA: — Será então que os trabalhos mediúnicos de tiptologia são 

exclusivamente fruto do animismo dos encarnados? 

RAMATÍS: — Não é isso que pretendemos dizer, mas sim advertir-vos de que o fracasso, 

a confusão e a incoerência de muitos desses trabalhos tiptológicos são resultantes da precipitação dos seus 

próprios componentes que, já de 

Mediunismo 

início, exigem provas indiscutíveis da imortalidade e a identificação minuciosa dos espíritos 

comunicantes. Eles ignoram que, na fase preliminar dessas experimentações mediúnicas, ainda predomina 

fortemente a interferência anímica dos que participam e assistem aos trabalhos. Só depois de assíduo e 

perseverante intercâmbio com o Além, experimentação cuidadosa e observação percuciente, é que se 

estabiliza a tiptologia, em face da presença dos desencarnados sensatos e benfeitores que, então, principiam a 

controlar o fenômeno mediúnico e a dominar a interferência anímica. 

Os seus componentes sempre se candidatarão às mais desanimadoras decepções, desde que 

pretendam servir-se da mesinha dançante como o oráculo infalível, que deve resolver-lhes todas as perguntas 

fúteis e os assuntos tolos. Fora da experimentação séria, com a finalidade construtiva de sadia espiritualidade, 

o trabalho de tiptologia dominado pelos interesses materiais trunca-se e desilude os seus participantes, em 

face das respostas vulgares dos espíritos irresponsáveis e o maquiavelismo das sugestões capciosas. 

As entidades benfeitoras são unânimes em recomendar que todo intercâmbio e transações dos 

"vivos" com os "mortos" devem ser exercidos só em função de progresso espiritual e à distância de quaisquer 

objetivos que visem unicamente a solução dos interesses ardilosos do mundo físico. Qualquer trabalho 

mediúnico sem finalidade superior de libertação espiritual, e que se cristaliza no intercâmbio mercenário com 

as entidades do astral inferior, termina sempre por agravar a escravidão da criatura às formas terrenas. 

 

 

PERGUNTA: — Quais os recursos que podem elevar o trabalho mediúnico 

tiptológico além do nível mental criado pelos seus próprios participantes? 

RAMATÍS: — São os propósitos adotados pelos seus componentes o que eleva ou 

rebaixa tanto o nível espiritual como o intelectivo de qualquer trabalho de intercâmbio com o Além. Os 

espíritos superiores, sem dúvida, são mais desenvolvidos mental e espiritualmente, por cujo motivo eles se 

transformam em sublimes catalisadores angélicos junto daqueles que lhes merecem a presença ou 

lograrem atraí-los devido ao cultivo dos seus objetivos espirituais. O trabalho de tiptologia poderá 



 82 

ultrapassar o nível mental escravo da influência dos seus componentes quando eles também puderem usufruir 

da presença ou das relações com os desencarnados de alta estirpe espiritual. 

De início, as respostas dos desencarnados, através da tiptologia, podem ser incongruentes, evasivas, 

zombeteiras ou confusas, refletindo em grande parte o automatismo mental e emotivo dos seus participantes, 

e às vezes contradizem o assunto em foco, ou a compreensão mais comum. O grau de sensibilidade da 

mesinha está de acordo com o potencial de força nervosa e de magnetismo, conjugados, dos presentes, o que 

lhe facilita libertar-se da força gravitacional do mundo físico de conformidade com o volume e a natureza 

do ectoplasma que for extraído no ambiente. Às vezes a mesa se move mais propriamente pela ação "psico-

magnética" dos próprios assistentes, enquanto desobedece ao comando dos espíritos desencarnados que, 

atuando em faixa vibratória mais sutil, ficam tolhidos de interferir no comando mais positivo alimentado 

pelo magnetismo físico dos "vivos". 

Se o trabalho de tiptologia ficar adstrito unicamente à área mental dos encarnados, o que às vezes 

acontece, ele deixará de oferecer qualquer ensejo para se obterem conclusões certas nas perguntas formuladas, e 

dificilmente poderá auxiliar quanto à identificação dos seus comunicantes. Repetimos: é preciso muito 

treino, contato mediúnico e paciência para que o trabalho de tiptologia compense integralmente. 

 

 

PERGUNTA: — Quais as providências que, de início, poder-se-iam adotar 

para o mais breve êxito do trabalho tiptológico? 

RAMATÍS: — Já vos advertimos de que a base fundamental do progresso e do êxito de 

qualquer trabalho mediúnico ainda é a natureza elevada dos seus objetivos, pois só desse modo afastam-se 

as entidades galhofeiras e levianas, 

Mediunismo 

que costumam interferir em qualquer empreitada medianímica de propósitos triviais ou interesses 

materiais. Esses espíritos irresponsáveis tudo fazem para quebrar a fé, semear a desconfiança, a intriga 

ou as decepções mais amargas entre aqueles que tolamente se colocam sob sua direção subversiva. E com 

mais facilidade eles podem interferir na tiptologia, porque se trata de um intercâmbio apoiado prin-

cipalmente pelo magnetismo animal e mais fácil de sofrer a influência das mentes desenvolvidas, embora 

sejam almas imperfeitas na graduação espiritual. Os vossos guias, embora vos protejam constantemente na 

vida física, só depois que se firmam os objetivos espirituais e as intenções elevadas dos componentes do 

trabalho tiptológico é que então conseguem intervir a contento e dispender o seu precioso tempo em 

favor do vosso progresso espiritual. Os galhofeiros e malfeitores então se afastam ante a inutilidade dos 

seus esforços dispendidos para subverter ou mistificar os encarnados. 

As criaturas desavisadas da realidade espiritual ou da responsabilidade mediúnica, assim que obtêm 

algum êxito no intercâmbio espiritual pela tiptologia, não tardam em servir-se desse gênero de trabalho para solver 

todos os seus interesses de ordem material, sacrificando o esclarecimento espiritual em favor das soluções 

prosaicas do mundo terreno transitório. Manhosamente truncam o sentido elevado e o ensino moral que os 

espíritos benfeitores ministram do Além, e encaminham o intercâmbio tiptológico a favor dos seus interesses 

vulgares no mundo físico. Impacientes ante as instruções e esclarecimentos sobre a vida do espírito imortal, 

desviam o assunto espiritual para as indagações fúteis ou interesseiras. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis explicar-nos esse assunto mais objetivamente? 

RAMATIS: — Certas vezes é o chefe da família que, habilmente, tenta extrair dos 

desencarnados a solução proveitosa para os seus negócios mais comuns; o jovem negligente e comodista 

indaga da possibilidade de ser transferido o gerente que lhe dificulta a ascensão na firma em que trabalha; a 

dona de casa consome precioso tempo do comunicante, para que lhe explique a urticária do 

cotovelo, manifestada depois de uma feijoada completa; a moça casadoira, mas volúvel, 

indaga qual dos seus namorados ser-lhe-ia o melhor partido para o desejado casamento; e o 



 83 

caçula, displicente mas vivo, apoiado ainda pelo estímulo materno, requer então do espírito 

desencarnado uma solução fácil para resolver os seus problemas escolares, pois que se 

aborrece em estudá-los. Doutra feita, a visita acidental e encantadoramente cética, que 

gentilmente participa da tiptologia, curiosa e zombeteira, resolve comprovar a realidade 

do Além, desafiando o espírito comunicante a revelar-lhe a cor do novo vestido que ela 

adquiriu para o baile de gala. 

Indubitavelmente, os espíritos sensatos e criteriosos afastam-se de imediato dos grupos 

de trabalhos mediúnicos cujas indagações não ultrapassam o círculo vicioso dos seus interesses 

materiais. E os seus lugares não tardam a ser preenchidos pelas entidades irresponsáveis, 

zombeteiras e levianas, que espreitam as oportunidades favoráveis para travar relações com os 

encarnados na base do negócio doméstico, o que então lhes permite imiscuírem-se cinicamente 

na vida alheia. Aliás, algumas delas chegam a prestar pequenos serviços, e assim mobilizam 

novas simpatias mas, como estimam os louvores humanos, procuram impor os seus conceitos 

vulgares à conta de alta filosofia e revelações incomuns. 

Como esses espíritos não possuem cultura espiritual suficiente para orientar com 

proveito os seus simpatizantes encarnados, o intercâmbio mediúnico e o trabalho de tiptologia 

decaem muitíssimo no seu tom intelectivo, situando-se unicamente na esfera das soluções 

banais e dos conceitos comuns, à guisa de vulgar entretenimento para os ociosos do Além. 

Mas, desde que os seus componentes se interessem realmente pelo seu progresso moral e pela 

sua ascensão espiritual, o intercâmbio mediúnico disciplina-se e alcança um ritmo produtivo 

e sério, com a singularidade da mesinha poder revelar até o temperamento dos próprios 

espíritos comunicantes. 

Mediunismo 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis explicar-nos de que modo a mesinha pode até 

revelar o temperamento dos espíritos comunicantes, através de seus sinais tiptológicos? Não 

é ela apenas um móvel sem nervos e sensibilidade? 

RAMATIS: — Uma vez que a mesinha tiptológica passa a ser na Terra o 

prolongamento móvel e material do espírito manifestante, pois é o instrumento de que ele 

dispõe para manifestar sua inteligência e exprimir o teor do seu psiquismo, é óbvio que nos 

próprios movimentos que ela efetua também pode demonstrar em sua mímica a natureza dos 

sentimentos, do temperamento e da psicologia que a animam sob a ação do espírito 

comunicante. É o meio com que ele conta, naquele momento, para exprimir-se em linguagem 

inteligível para o mundo material. A mesinha, em conseqüência, é o intérprete material, 

sensibilizado pelo magnetismo humano, que na sua movimentação para dar o recado do 

Invisível, também se impregna com algo da contextura psicológica dos seus próprios 

comunicantes. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis atender-nos com alguns exemplos dessa influência? 

RAMATÍS: — Ao mesmo tempo que o espírito comunicante transmite os seus 

pensamentos pela "tiptologia", que é a linguagem das pancadas, ele também exprime a 

natureza dos seus sentimentos pela "sematologia", ou seja, a linguagem dos sinais. 

Assim, quando se comunica entidade benfazeja e serena, a mesinha curva-se ou bate 

docemente, efetuando movimentos tranqüilos e suaves; sob a ação de algum espírito severo e 

enérgico, mas bem intencionado, as batidas são firmes, os movimentos exatos, rápidos e 

decisivos. Os espíritos destros e de bastante vitalidade astral manejam a mesinha com 

firmeza e segurança; os recém-desencarnados, sofredores ou acabrunhados pelo remorso, 



 84 

movem-na de modo penoso e incerto, porque ainda se manifestam psiquicamente debilitados 

e confusos. 

As entidades agressivas e mal intencionadas efetuam movimentos bruscos e rudes, 

apresentando um estilo tiptológico carregado de hostilidade; os espíritos coléricos produzem movimentos 

impacientes e nervosos; os espíritos levianos, zombeteiros ou mistificadores, através da mesinha traem 

seus impulsos duvidosos e falsos na burla contra os encarnados, e os néscios e estúpidos do Além 

acionam-na desassisadamente e de modo confuso. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 85 

CAPÍTULO 16 

 

As comunicações perversivas pela tiptologia 
 

 

PERGUNTA: — Qual a manifestação mais característica dos espíritos 

perversos, quando se comunicam pela tiptologia? 

RAMATÍS: — Os espíritos perversos, levianos e escarnecedores  

enleiam os encarnados com respostas incompletas e ditam frases tolas à conta de assuntos 

importantes. Algumas vezes obrigam os componentes do trabalho tiptológico a longas esperas e imobilizam a 

mesinha enquanto se riem à socapa da perplexidade e indecisão incomodativa que causa. Eles fazem escrever as 

mesmas palavras inúmeras vezes; produzem ditados paradoxais, compõem farsas históricas, revelações 

exóticas e predizem acontecimentos contraditórios. Um dos seus habituais prazeres é o de atiçarem a 

curiosidade dos assistentes, para depois deixá-los a meio caminho. 

Os mais pervertidos aproveitam-se da incipiência, da leviandade ou do interesse vulgar dos 

presentes e, através da mesinha, compõem palavras e frases obscenas. Os mais cruéis transmitem falsos 

avisos de morte e semeiam a aflição entre os que os recepcionam, prevendo enfermidades atrozes; para os 

doentes eles receitam remédios extravagantes e beberagens nocivas, à conta de sábias prescrições médicas. 

Certas vezes induzem os seus admiradores às adorações idólatras e os incentivam na crença de 

parvoíces religiosas; doutra feita, recomendam o uso de talismãs ridículos, de insígnias tolas ou de 

orações misteriosas. Despreocupados de qualquer conseqüência futura, eles fazem profecias levia-

nas; asseguram excelentes promoções para os militares, predizem extraordinários sucessos 

políticos ou excelentes transações no comércio. Nenhum escrúpulo os detém, pois, conforme 

já vos explicamos nesta obra, quando lhes aparece o ensejo oportuno, indicam tesouros 

enterrados e traçam roteiros confusos para mortificarem aqueles que tolamente se lançam à 

aventura infrutífera. 

 

 

PERGUNTA: — Em alguns trabalhos tiptológicos, conhecemos espíritos 

solícitos que atendiam aos interesses pessoais solucionavam problemas que beneficiavam 

grandemente os seus consulentes. Qual o interesse deles nesse caso? 

RAMATÍS: — Como não há regra sem exceção, mesmo no Além, às vezes 

existe o merecimento cármico da criatura para ser atendida diretamente nas suas solicitações 

triviais ou mesmo de interesse material. No entanto, afora esses casos acidentais, há que vigiar 

a intromissão de espíritos irresponsáveis, galhofeiros ou imprudentes que, completamente 

equivocados naquilo que ensinam, dispõem-se a orientar os seus consulentes levianos. 

Não há dúvida de que a continuidade do intercâmbio mediúnico, para fins de 

proveito material, há de atrair para 

ambiente os espíritos ociosos, petulantes e interesseiros, que ainda se apegam 

fanaticamente às tradições personalistas e às formas do mundo físico. Eles são solícitos, mas 

sem escrúpulos; cuidam de todas as tricas e quizilas da parentela consulente, enquanto 

também aceitam e sugerem qualquer incumbência que possa amolecer as fibras dos seus 

simpatizantes incautos. Não se recusam a atender às evocações assíduas que lhes fazem os 

interessados; colocam-se serviçalmente à disposição da família e dos seus amigos, opinando 

quanto ao dia favorável para se fazer a viagem de turismo, ou sobre a vizinha com quem 

convém interromper a amizade. 

Habilmente evitam perder a simpatia daqueles que os consultam, e para isso só lhes 

ministram orientações agradá- 



 86 

 

 

veis e afastam as responsabilidades espirituais. Os conflitos na família, as 

indisposições temperamentais e os seus pecados são transferidos para a culpa de outrem; há 

sempre o vizinho invejoso, o "mau olhado", a mediunidade em eclosão ou o serviço maléfico 

contrário, que então passam a justificar todas as inânias. A tudo atendem e tudo prometem; 

são solícitos no servir e hábeis no desfibrar as almas invigilantes. 

 

 

PERGUNTA:— Não seria conveniente que os guias esclarecessem os 

encarnados a esse respeito, a fim de reduzir a interferência tão perniciosa desses espíritos 

mefistofélicos? 

RAMATÍS: — A principal culpa dessa situação lamentável ainda cabe aos 

próprios encarnados, que se transformam em consulentes levianos no seu ingresso à seara 

espírita, passando a considerá-la simples agência de informações e assistência à lei do menor 

esforço. E assim não tardam a aparecer os "gentis" professores e tutores das sombras, que não 

hesitam em minar as reservas sublimes do espírito encarnado, desabituando-o de qualquer 

reflexão mental ou experimentação educativa. No campo da espiritualidade, eles transformam 

os seus simpatizantes em inúteis "robôs" que, em seguida à morte do corpo, comparecem ao 

"lado de cá" à semelhança do bugre ignorante lançado no turbilhão das metrópoles. E ainda 

lhes acontece o pior, pois, indagando dos seus antigos "mentores" tiptológicos e procurando-

lhes o amparo no Além, tomam-se alvo das suas mais impiedosas chacotas e sarcasmos. 

 

 

PERGUNTA: — Tendes nos informado dos espíritos perversos, levianos, 

escarnecedores, cruéis e obscenos que, como ignorantes, zombam dos encarnados nos 

trabalhos de tiptologia. Também nos explicastes a existência de espíritos solícitos, 

simpáticos e que servem habilmente, com o fito de amolecer as fibras da alma encarnada. 

Porventura, em tais trabalhos também não comparecem certos espíritos de avançada 

inteligência e poderes, mas devotados ao mal? 

RAMATÍS: — Esses espíritos são os mais daninhos e diabólicos na função de 

subverter as convicções espirituais dos encarnados, pois conseguem fazer passar as suas 

realizações maquiavélicas como se fossem serviços prestados pelas entidades benfeitoras e de 

responsabilidade. Gênios do submundo espiritual, com a mente extraordinariamente desen-

volvida e sabendo manejar com sucesso algumas energias do mundo oculto, também operam 

com certa facilidade no campo da fenomenologia mediúnica ectoplásmica. O seu principal 

intuito é o de fascinar e decepcionar os homens que só se interessam pelos fenômenos que os 

"convencem" através da prova dos sentidos físicos, enquanto cessam a indagação interior e 

deixam de adaptar-se aos princípios do Cristo. Então ateam o entusiasmo da crença transitória 

nos encarnados descuidados de sua introspecção espiritual e ávidos de sensações exóticas, 

produzindo-lhes fenômenos mediúnicos invulgares, que os impressionam. 

No entanto, decorrido certo tempo de treino fascinador, essas entidades passam a 

agir sub-repticiamente; semeiam as contradições mediúnicas e pouco a pouco levam os seus 

próprios admiradores à desconfiança e à profunda descrença, desmentindo os próprios 

fenômenos e as revelações que produziram anteriormente. Pérfidos em suas intenções, condu-

zem então o trabalho mediúnico para a vulgaridade, a confusão e a dúvida, enquanto pela via 

intuitiva levam os encarnados à completa incredulidade daquilo que assistiram à conta de 

manifestações do mundo espiritual. 

 



 87 

 

PERGUNTA: — Quais as providências que esses espíritos empregam para 

alcançar os seus objetivos subversivos? 

RAMATÍS: — Já vo-lo dissemos antes; são gênios do submundo espiritual, 

argutos ao extremo, profundos psicólogos a par das vulnerabilidades humanas e contradições 

freudianas dos encarnados. Assim, planejam com muita capacidade e prevêem com segurança 

o curso do seu programa mefistofélico, pois desde o princípio de sua atuação deixam 

assinalados nos fenômenos ou comunicações mediúnicas determinadas arestas e hiatos, que 

depois servirão de 

base para, associados às evocações mentais dos assistentes, incentivá-los à descrença 

ou suspeita. 

Operam de modo a que os fatos manifestos de modo invulgar sejam mais tarde 

explicados pela regência natural das leis do mundo físico, ou se ajustem perfeitamente à 

suspeita de mistificação ou animismo dos médiuns. Em suma: eles induzem à crença 

entusiasta no fenômeno incomum e na realidade dos espíritos imortais, mas depois 

proporcionam indiretamente os meios de os encarnados chegarem a conclusões pessoais que 

expliquem tudo sem a intervenção do Além. 

Inescrupulosos, atuam diretamente no médium sob o seu controle, e o levam no 

transe a mistificar de modo inconsciente na sessão mediúnica, logrando causar grande 

decepção entre os freqüentadores neófitos e ainda inseguros na crença espírita, que assim 

apagam a última chama de esperança na imortalidade. E então desaparece o tom espiritual de 

intervenção extraterrena para impor-se a explicação humana pela tese do puro animismo ou da 

intervenção mistificadora. 

 

 

PERGUNTA: — Ainda gostaríamos de fazer-vos mais uma pergunta: É 

muito comum a intervenção perniciosa desses espíritos de avançado poder e intelecto nos 

trabalhos de fenômenos mediúnicos, ou isso é apenas acidental? Qual o proveito 

compensador que eles obtêm na complexa atuação contra os encarnados? 

RAMATÍS: — Nenhuma entidade irresponsável ou má, mesmo que poderosa, 

intervém nos trabalhos mediúnicos onde dominam os princípios evangélicos do Cristo, 

aliados aos desejos sinceros de ascensão espiritual dos seus componentes. Isso só acontece 

quando os encarnados pretendem transformar os espíritos comunicantes em seus "corretores" 

dos interesses humanos. Moisés, conforme relata a Bíblia, já em época tão recuada viu-se 

obrigado a proibir o intercâmbio mediúnico dos hebreus com os desencarnados, tal era o 

índice vulgar das relações de ambos, que só cuidavam das satisfações do corpo físico e 

matavam os estímulos ascensionais da alma.  

Os gênios das sombras, portanto, só alcançam êxito entre os encarnados avessos à 

sua própria reforma espiritual, e que da vida física nada mais pretendem do que usufruir o 

"melhor" possível através dos sentidos físicos. Os médiuns que se descuidarem de sua 

vigilância espiritual, ficam sujeitos à mistificação inconsciente provocada pelos 

desencarnados inescrupulosos. Muitos trabalhos mediúnicos, após brilhantes sucessos 

fenomênicos, fracassaram semeando as mais cruéis decepções entre os seus integrantes, em 

face da intervenção de espíritos de má fé, que se aproveitaram da decadência moral e 

mediúnica dos sensitivos e puderam fazê-los mistificar inconsciente ou até, conscientemente. 

Os responsáveis pelas hordas do astral inferior, que movem desesperada ofensiva 

contra os prepostos do Cristo, sabem que é conveniente neutralizar em definitivo a crença que 

desperta nas almas laboriosas e inteligentes e que, depois de totalmente convertidas, se 

transformam em eficientes colaboradores da espiritualidade. Sem dúvida, o progresso 



 88 

espiritual de inúmeras criaturas teria se estagnado, se os gênios do mal tivessem podido 

atrofiar, em seu início, o germe sublime da crença que empolgou Allan Kardec, quando teve 

contato com as mesinhas dançantes. Quantos médiuns excelentes abandonaram as primeiras 

experiências benfeitoras da eclosão mediúnica, porque os interventores do astral inferior 

conseguiram minar-lhes as convicções pela tese do animismo improdutivo e da mistificação 

condenável. 

É por isso que vários entusiastas, amigos dos fenômenos físicos da tiptologia e 

demais trabalhos mediúnicos incomuns, alegam que abandonaram o Espiritismo ainda mais 

descrentes do que antes de participarem dos seus trabalhos práticos. Lamentam o seu velho 

entusiasmo, a sua crença ingênua nos médiuns e nos supostos espíritos, cuja existência eles 

haviam comprovado pela "certeza" dos sentidos físicos, para depois tudo ruir 

espetacularmente pelo animismo, mistificação e burla dos medianeiros mercenários. Ignoram, 

no entanto, que se recolheram desiludidos à sua própria intimidade egotista e atrofiaram o 

último interstício da sua visão imortal sob a direção dos magos ardilosos das sombras, que 

assim fecharam-lhes em definitivo a porta entreaberta para o "lado de cá". Através de um 

golpe maquiavélico, eles provocam o fenômeno mediúnico incomum, para negarem a exis-

tência da própria alma que o produz. 

Essas criaturas queixosas e decepcionadas com a doutrina espírita e a sua prática 

mediúnica são as que ainda não se converteram intimamente à fenomenologia evangélica do 

Cristo. Assim como o clarão súbito da luz ilumina, mas depois ofusca, os espíritos 

subversivos apenas convenceram-nas, abrindo-lhes os olhos, de surpresa, para depois as cega-

rem com a areia cáustica da definitiva descrença. Sempre é mais proveitoso que o homem 

"sinta" o espírito imortal em si mesmo, para depois tentar vê-lo ou apalpá-lo pela exteriori-

dade da fenomenologia dos sentidos físicos, pois, se a intuição é qualidade intrínseca da alma, 

a visão física é apenas uma decorrência provisória dos olhos de carne. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 89 

CAPÍTULO 17 

 

Considerações sobre  a vidência. 
 

 

 

PERGUNTA: — Entre um médium vidente intuitivo, que não "vê" 

propriamente os espíritos, mas apenas lhes recebe as impressões através da mente ou do 

perispírito, pressentindo-lhes os contornos, as vestes e a fisionomia, e outro cuja faculdade 

mediúnica permite-lhe ver diretamente no mundo astral, qual dos dois medianeiros é o 

mais eficiente, exato e seguro? 

RAMATÍS: — Desnecessário é dizer-vos que não são os olhos carnais que 

vêem os fenômenos da vida do "lado de cá", mas na realidade é o espírito que vê por dupla-

vista, por cujo motivo os médiuns videntes tanto vêem com os olhos abertos como fechados, 

donde se conclui, conforme explica Allan Kardec, que o cego pode ver os espíritos'. 

Como o corpo físico e o sistema nervoso são o prolongamento vivo, enfim, o 

revelador de suas idéias e concepções para o mundo material, o êxito técnico da vidência 

indireta mental, ou astralina direta, depende principalmente da maior ou menor sensibilidade 

psíquica da criatura. No entanto, a sua segurança, exatidão e proveito, apesar disso, 

subordinam-se muitíssimo à graduação moral e espiritual do ser. 

Muitos videntes famosos e dotados da dupla-vista focalizavel 

 diretamente no mundo astral não foram espíritos benfeitores, e o seu desenvolvimento 

mental, invulgar, não se harmonizava com os seus sentimentos inferiores a serviço do mal. 

Em qualquer manifestação mediúnica, é mais importante verificar-se a índole e a 

moral do médium, pois se ele é criatura viciada ou inescrupulosa, também vive ligado aos 

espíritos desencarnados da mesma estirpe espiritual inferior, por cujo motivo as suas 

revelações não possuem o mérito e as revelações espirituais proveitosas. Os espíritos das som-

bras vivem à espreita daqueles que podem oferecer-lhes a oportunidade da "ponte viva" 

mediúnica, ligando-os novamente com o mundo físico para desfrutarem as sensações torpes 

de que foram tolhidos pela perda do corpo carnal. 

 

 

PERGUNTA: — Podeis nos dar algum exemplo de um médium de vidência 

astral incomum, mas subvertido quanto aos seus objetivos pessoais? 

RAMATIS: — Um dos exemplos mais convincentes é o caso de Rasputin, que, 

além de possuir outros poderes ocultos extraordinários, visualizava diretamente o mundo 

astral e entendia-se com os gênios das sombras. No entanto, ele aplicava para fins criminosos 

e inconfessáveis toda a fenomenologia mediúnica de que dispunha, sob o concurso da 

inspiração do Mal. 

Assim, é bem mais útil e seguro o médium de vidência intuitiva que, por sua moral 

superior e os propósitos benfeitores que assumiu, permanece incessantemente ligado às 

entidades sublimes, pois, embora o seja indiretamente, ele vê somente aquilo que é sensato e 

proveitoso. É de pouca valia o médium de visão astralina avançada que, por viver na 

companhia dos espíritos diabólicos, faz relatos funestos, prediz perturbações e deforma a 

realidade espiritual, transformando sua faculdade em banca de negócio ou motivo de 

sensações inferiores. 



 90 

Os espíritos delinqüentes e malfeitores procuram ligar-se aos videntes excepcionais 

mas de moral duvidosa, a fim de interferirem em suas faculdades e levá-los ao ridículo, às 

sandices ou atiçar a intriga e a desconfiança entre os seus companheiros. O seu intuito é o de 

afastá-los o mais cedo possível dos ambientes moralizados e assim neutralizar-lhes a vidência 

esclarecedora, de ajuda, na seara espírita. É por isso que certos videntes que vivem sob a ação desses espíri-

tos mistificadores revelam quadros tolos, fatigantes e exóticos, que lançam a dúvida, despertam o riso ou 

semeiam a confusão entre os circunstantes. 

Os espíritos maquiavélicos tudo fazem para baixar o tom de segurança e sensatez dos ambientes 

espíritas, e tentam anarquizá-los pelas revelações frívolas ou contraditórias, que nada têm a ver com a 

doutrina ou com os objetivos sérios do trabalho. Tanto pela psicofonia como pela vidência, eles fazem 

descrições ocas e extensas, acumulam detalhes inúteis e cansativos aos presentes, misturando propositada-

mente as idéias ridículas e justificando as superstições, quando podem atuar pelos médiuns ingênuos, 

ignorantes ou de sentimentos censuráveis. E se dispuserem de medianeiro exaltado, exibicionista ou 

envaidecido pelas competições de oratória mediúnica, então essas entidades das sombras falseiam a 

realidade do Além e chegam a abalar as convicções dos neófitos espíritas. 

O médium, pois, vidente, intuitivo ou de vista-dupla direta, antes de se preocupar com o êxito 

técnico e o poder descritivo de sua faculdade, deve primeiramente evangelizar-se, a fim de assegurar o teor 

verídico e o sentindo benfeitor daquilo que "vê" ou "sente" no limiar do mundo invisível dos espíritos 

desencarnados. 

 

 

1 — NOTA DO MÉDIUM: - Cap. XIV -"Livro dos Médiuns": Tópico 167. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 91 

CAPÍTULO 18 

 

Vidência ideoplástica. 
 

 

PERGUNTA: — Por que motivo entre os vários retratos que foram pintados 

mediunicamente sobre a vossa figura perispiritual, nenhum deles se parece estritamente 

convosco? O vosso sensitivo explica-nos que sois amorenado, olhos oblíquos e que não tendes o 

aspecto adolescente de um jovem de quinze anos, como vos pintaram. Também apresentais 

uma fisionomia expressivamente ocidentalizada, quando, na realidade, sois um tipo oriental 

descendente de indu e chinesa. Diz o médium que a maior semelhança entre vós e os retratos 

mediúnicos pintados reside somente no tipo das vestes, do turbante e das cores de vossa aura. 

Que dizeis? 

RAMATÍS: — As diferenças comumente existentes entre a verdadeira configuração perispiritual 

dos desencarnados e as pinturas mediúnicas resultam mais propriamente dos efeitos imprecisos e muito comuns 

dos fenômenos de ideoplastia. As idéias e os pensamentos produzem ondas e radiações que, por sua vez, devem 

formar imagens daquilo em que se pensa. No entanto, como as nossas são configuradas no plano da 4.a 

dimensão, nem sempre se ajustam com exatidão às formas tridimensionais da visão carnal. 

Assim, é muito difícil para os encarnados obter uma fotografia perfeita e exata das idéias ou 

das imagens que projetamos do Além sobre a mente dos médiuns intuitivos, videntes ou desenhistas. 

Mesmo quanto à exatidão das comunicações faladas ou psicografadas dos nossos pensamentos, ainda são 

raros os médiuns intuitivos que apanham a realidade intrínseca do assunto que desejaríamos transferir para o 

conhecimento do mundo material. 

Em comparação com a freqüência retardada dos acontecimentos do mundo material, ainda é muito 

grande o aceleramento ou a fuga vibratória dos fenômenos que se sucedem no mundo astral, do que resulta 

considerável desajuste no mesmo tempo da ocorrência. Como ilustração concreta dos nossos dizeres, basta 

dizer que o nosso médium, neste momento, mobiliza toda a sua capacidade psíquica para captar com 

êxito as idéias que formulamos do "lado de cá" e, no entanto, não consegue transferir fielmente para a maté-

ria o assunto que sente na intimidade de sua alma. Servindo-nos de rude exemplo, diríamos que, enquanto 

emitimos um "tonel" de pensamentos, o nosso médium só consegue captar em seu equipo físico a 

quantidade pensada que simbolicamente só caberia num "copo". 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis esclarecer-nos melhor o motivo dessa contradição 

entre o original-espírito e a cópia retratada mediunicamente?' 

RAMATÍS: — Os retratos pintados mediunicamente, que não reproduzem fielmente a 

configuração perispiritual ou a fisionomia dos desencarnados, ressentem-se geralmente de três dificuldades 

características. Às vezes, o médium desenhista, quando retrata o espírito desencarnado, apenas sente-lhe a vibração 

à distância e o confunde com a imagem que ele "vê" mentalmente no momento em que desenha. Noutros casos, 

as pessoas presentes ao trabalho mediúnico pensam fortemente em determinado espírito de sua simpatia, e o 

médium desenhista, então, confecciona o retrato conforme a figura que ele sente projetada na cortina astral, 

ignorando que se trata unicamente de imagem que foi pensada por um encarnado naquele instante. Sem 

dúvida, a pintura então será tão perfeita ou imperfeita quanto for a capacidade e a fidelidade de quem a 

pensar. Finalmente, a maioria dos casos de imperfeição do desenho mediúnico provém mesmo da inabilidade 

e deficiência técnica do médium desenhista, que por vezes ainda se junta a uma faculdade incipiente e 

incapaz de pressentir com proficiência o modelo desencarnado. 

Em virtude da semelhança que é muito comum nas vestimentas dos orientais, os videntes ou 



 92 

desenhistas confundem facilmente os espíritos dessa origem devido aos seus turbantes ou túnicas 

tradicionais, tal como já tem acontecido conosco, quando erroneamente nos tomam por outras entidades. 

É muito comum aos trabalhadores do Oriente apresentarem-se aos médiuns ostentando certos emblemas 

iniciáticos do Espaço, como a esmeralda, o rubi, o topázio ou a safira nos turbantes, e que não expressam a 

convenção comum das jóias terrenas, mas apenas certa identificação particular, tal como os fraternistas 

terrenos usam a estrela de salamandra, o signo de Salomão ou o triângulo egípcio. Não se trata de talismãs 

ou insígnias supersticiosas, nem mesmo de distinções hierárquicas, a que somos avessos, mas apenas de sinais 

que identificam as entidades sob o mesmo gênero de trabalho e de responsabilidade espiritual nas 

comunidades astrais do Oriente. 

Quanto a nós, temos aparecido ao sensitivo e à vidência dos terrícolas com as vestes religiosas que 

usávamos há um milênio em nossa última romagem carnal na Indo-China, isto é, espécie de indumentária 

iniciática dos bispados daquela latitude geográfica. Os espíritos esclarecidos e certos de que todas as criaturas 

provêm do mesmo Criador e jamais se distinguem por privilégios espirituais, não se preocupam com a 

fidelidade ou exatidão de suas fisionomias copiadas do mundo físico e que são retratadas pelos médiuns 

desenhistas. Sabeis que o espírito, à medida que se reencarna, translada-se para outros planetas ou ascensiona 

para planos espirituais superiores, também modifica inexoravelmente a substância e a estética de sua 

vestimenta perispiritual. 

Se fôssemos colecionar os diversos perispíritos que já modelamos desde o nosso primeiro contato 

espiritual com a matéria planetária, o certo é que terminaríamos confusos ante a variedade de 

aspectos e figuras que já envergamos nas vidas carnais, enquanto se manteve intacta a nossa 

individualidade espiritual responsável por tais manifestações no mundo de formas. 

Atualmente já temos consciência de que somos um singelo "número sideral" classificado nas 

fichas da contabilidade divina, por cujo motivo desinteressamo-nos dos nomes com que 

fomos conhecidos nas tabelas educativas do mundo físico e dos preconceitos ancestrais 

extintos na cova material. A personalidade humana, que muitos ainda defendem 

fanaticamente em sua hereditariedade biológica, para nós é o rótulo que nos marcou 

provisoriamente no aprendizado da escola física. 

Em face da determinação divina do Pai, em que todos os espíritos são anjos em 

potencial a caminho da ventura eterna, no reino do espírito puro o corpo físico e o perispírito 

são apenas trajes anacrônicos deixados no seu limiar. Se ainda conservamos a configuração 

de nossa última existência na Indo-China, em lugar de qualquer outra plasmada pela 

nossa mente ou vivida anteriormente, isso o fazemos para apoio à vidência ou intuição dos 

terrícolas que vibram conosco no mesmo esforço e ideal de libertação espiritual. 

 

 

PERGUNTA: — A fim de compreendermos satisfatoriamente a 

autenticidade ou dificuldade na retratação mediúnica dos espíritos desencarnados, 

poderíeis esclarecer-nos, no vosso caso, por que motivo vos retrataram com a aparência de 

um jovem de quinze anos, em certa pintura mediúnica, embora houvésseis deixado o 

mundo terráqueo com a idade física de trinta anos? 

RAMATÍS: — A médium que nos retratou perispiritualmente deixou-se envolver 

por algum sentimento lisonjeiro e de simpatia para conosco, convicta de que todos os espíritos 

que participam das tarefas espirituais benfeitoras devem ser demasiadamente belos ou jovens, 

algo parecidos aos anjos tradicionais da história sagrada. 

Aliás, isso é muito comum entre os encarnados, que atribuem facilmente as 

características de beleza e sabedoria aos espíritos de sua simpatia tal como ocorre com a 

família terrena, que sempre considera os seus descendentes como as melhores criaturas do 

mundo! Esse deve ter sido o motivo por que nos retrataram de modo tão lisonjeiro, quando a 

médium provavelmente nos imaginou habitante privilegiado dos planos edênicos, por cujo 

motivo nos retratou sob radiosa atmosfera de luzes, aspecto jovem, emoldurando-nos com as 



 93 

cores mais principescas'! 

 

 

1 — NOTA DO MÉDIUM: - Embora respeitando as evasivas modestas de 

Ramatís, devo dizer que também o tenho visto no seio de uma massa de luz policrômica 

tão cintilante e transparente, que elimina todas as rugas, sulcos e sinais de maturidade de 

sua fisionomia, apresentando-o com o aspecto de um jovem de quinze anos, cujo 

rosto assume um tom rosado; seus olhos amendoados arredondam-se pela luz que os 

inunda facilmente. Ramatís remoça-se de tal modo pelos fulgores luminescentes que se 

irradiam de sua intimidade, que será dificílimo crer-Ne que o seu perispírito 

abandonou o corpo carnal aos 30 anos de idade física, pois até seus lábios perdem os 

contornos orientais. 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 94 

CAPÍTULO 19 

 

Algumas observações sobre animismo. 
 

 

PERGUNTA: — Que devemos entender por animismo, no tocante às 

comunicações mediúnicas da seara espírita? 

RAMATÍS: — Animismo, conforme explica o dicionário do vosso mundo, é o "sistema 

fisiológico que considera a alma como a causa primária de todos os fatos intelectivos e vitais". 

O fenômeno anímico, portanto, na esfera de atividades espíritas, significa a 

intervenção da própria personalidade do médium nas comunicações dos espíritos 

desencarnados, quando ele impõe nelas algo de si mesmo à conta de mensagens transmitidas 

do Além-Túmulo. Assim, quando os aficionados do Espiritismo afirmam que determinada 

comunicação mediúnica foi "puro-animismo" querem explicar que a alma do médium ali 

interveio com exclusividade, tendo ele manifestado apenas os seus próprios conhecimentos e 

conceitos pessoais, embora depois os rotulasse com o nome de algum espírito desencarnado. 

Essa interferência anímica inconsciente, por vezes, é tão sutil, que o médium é incapaz 

de perceber quando o seu pensamento intervém ou quando é o espírito comunicante que 

transmite suas idéias pelo contato perispiritual. 

 

 

PERGUNTA: — Porventura não considerais o animismo um percalço 

indesejável nas comunicações espíritas?  

RAMATÍS: — Servindo-nos dos médiuns da Terra, curvamo-nos imensamente 

gratos ao Pai pelo ensejo de podermos inspirá-los em favor da ventura, do bem e da alegria dos 

seres humanos. Por isso não desprezamos a oportunidade dos médiuns anímicos quando 

eles nos interpretam a seu modo pessoal, desde que conservem a idéia central e autêntica 

daquilo que lhes incutimos na alma. 

 

 

PERGUNTA: — Então a comunicação do médium completamente anímico 

não passa de mistificação inconsciente; não é assim? 

RAMATÍS: — Quando o médium não tem o intuito de enganar os que o ouvem, 

não podeis admitir a mistificação inconsciente. A comunicação anímica é decorrente da falsa 

suposição íntima de a criatura julgar-se atuada por espíritos, por cujo motivo transmite 

equivocadamente suas próprias idéias. A mistificação, no entanto, é fruto da má intenção. 

 

 

PERGUNTA: — No conceito da mediunidade, o médium anímico tem 

algum valor positivo? 

RAMATÍS: — A criatura anímica, quando em transe, pode revelar também o seu 

temperamento psicológico, as suas alegrias ou aflições, suas manhas ou venturas, seus 

sonhos ou derrotas. Desde que essa manifestação anímica, à guisa de mediunidade, se 

manifeste pelo transe conturbado e assinalada por cenas dolorosas, fatos trágicos ou detestá-

veis, então trata-se de médium desajustado ou doente, que necessita mais de amparo e 

orientação espiritual, para dominar as impressões mórbidas do subconsciente, do que 



 95 

mesmo de desenvolvimento mediúnico. Algumas vezes ele transmite animicamente os fatos 

mórbidos que o impressionaram na infância ou mesmo as cenas trágicas vividas na existência 

pregressa, como se fossem a história de espíritos infelizes desencarnados. As emersões 

freudianas da terminologia psicanalítica também são responsáveis por algumas dessas 

supostas manifestações intempestivas e conturbadas, em que os médiuns excessivamente 

anímicos e sugestionáveis pressupõem manifestações do Além-Túmulo. 

 

 

PERGUNTA: — Supondo-se um médium anímico que, embora só transmitindo 

o que é de si e à conta de manifestação de espíritos, seja tão culto, sensato e de conduta 

moral irrepreensível, que exponha os seus pensamentos em alto teor intelectivo e espiritual, 

como poderíamos classifica-çâo na tese anímica? 

RAMATÍS: — Nesse caso é criatura que supera a maioria dos médiuns, pois, se é inteligente, 

de moral superior e sensível à vida espiritual angélica, não deixa de ser um médium intuitivo-natural, um feliz 

inspirado que pode absorver diretamente na Fonte Divina os mais altos conceitos filosóficos da vida imortal e as 

bases exatas da ascese espiritual. 

Ao contrário da criatura exclusivamente anímica, que só oferece um conteúdo pobre e superficial 

na sua passividade psíquica, o intuitivo natural chega a pressentir a própria transformação do futuro e 

reconhece com absoluta segurança quais os valores evolutivos da mais alta espiritualidade. Domina o 

fenômeno de sua auscultação espiritual e dirige-o desperto e consciente, em apreciável coerência garantida 

pela sensatez do seu intelecto superior. No entanto, o médium anímico mas inculto, sugestionável, 

enfermiço ou moralmente falho é a vítima passiva de suas próprias idéias fixas, das emersões da memória 

pregressa e das sugestões anímicas medíocres. Facilmente ele há de tomar por manifestação de espíritos 

desencarnados tudo aquilo que se patenteia à superfície de sua mente e sob a influência de qualquer 

clima catalisador de animismo. 

 

 

PERGUNTA: — Aludis a um clima "catalisador de animismo"; não é assim? 

Como poderíamos entender essa vossa referência? 

RAMATÍS: — O ambiente de uma sessão espírita, por exemplo, é um clima adequado 

para favorecer a associação de idéias, a emersão do subconsciente ou o ajuste das impressões do dia 

nas criaturas mais sugestionáveis, que assim se confundem a ponto de se crerem mediunizadas pelos 

espíritos. Ali tudo converge para "catalisar", ou seja, acelerar o conteúdo psicológico, a bagagem 

freudiana, os automatismos incontroláveis no médium excessivamente anímico. Ele sugestiona-se para 

o transe anímico já no ingresso à atmosfera tradicional do ambiente espiritista; o seu subconsciente 

excita-se à meia-luz, pela abertura dos trabalhos, sob a leitura do Evangelho ou dos temas mediúnicos. As 

instruções do doutrinador, o convite para os médiuns se concentrarem e receberem o guia ou os sofredo-

res, tudo isso funciona à guisa de um clima "catalisador", que aciona inadvertidamente a maquinaria 

psíquica da criatura ansiosa por ser médium e desafogar seus dramas e angústias íntimas, que 

erroneamente a fizeram crer como sendo fruto da influência de espíritos sofredores. 

Além das condições que aceleram a mente do médium anímico, ele pode dar largas à sua 

imaginação desenfreada até pela presença de algum espírito desencarnado, às vezes um seu comparsa do 

passado, que por isso também se ligou às próprias aflições morais e dores que o dominam durante o transe 

anímico. 

A aproximação dos espíritos junto aos seres encarnados assinala-se por várias formas de 

pressentimento, modificação do campo magnético ou sensações psíquicas estranhas, que também podem se 

enlear facilmente com outros fenômenos próprios da vida física, confundindo-se a criatura anímica com o 

médium. É muito difícil distinguir se um espírito está se comunicando ou se é o médium que se põe a 

interferir animicemente, pois no entrosamento entre ambos se processa acentuada oscilação vibratória, espécie de 



 96 

"focalização" e "desfocalização" alternadas, o que só é passível de controle ou observação segura pelos espíritos 

desencarnados e competentes. 

 

 

PERGUNTA: — O médium totalmente anímico pode tornar-se um médium de 

comunicação dos espíritos desencarnados? 

RAMATÍS: — Por que não? O animismo, como manifestação da alma do ser, também é 

sensibilidade psíquica, tal como a faculdade mediúnica, que é o meio para a comunicação dos espíritos 

desencarnados. Em conseqüência, o médium anímico também tende à eclosão do fenômeno 

mediúnico, em face de sua hipersensibilização psíquica, cumprindo-lhe estudar e procurar distinguir 

quando realmente é o seu espírito quem comunica e quando se trata de entidade do Além. Além disso, ele 

precisa evitar a cristalização da mente nos quadros familiares que costumava comunicar animicamente; e 

isso só é possível pelo estudo, pesquisa e consulta aos mais experimentados. 

O médium totalmente anímico é sempre a vítima passiva do seu próprio espírito, que pensa e expõe sua 

mensagem particular sem qualquer interferência exterior. O médium propriamente dito, mesmo quando obsidiado, 

ainda é um medianeiro, um instrumento das intenções ou dos desejos de outrem. 

Mesmo quanto ao médium totalmente anímico, ainda se poderiam estabelecer duas classificações, 

isto é, o anímico passivo, que é vítima absoluta de suas próprias idéias e impressões, e o anímico ativo, 

capaz de perquirir os acontecimentos e os fenômenos da vida oculta, para depois expô-los em nome de 

terceiros. 

 

 

PERGUNTA: — Quais são os fatores mais responsáveis pela cristalização do 

"animismo puro" de alguns médiuns, que só transmitem mensagens sugeridas pelos 

acontecimentos da vida cotidiana? 

RAMATÍS: — É o automatismo psicológico, em particular, um dos estados de alma 

bastante influente nas manifestações anímicas, em que o subconsciente comanda as idéias ou os fatos que 

afloram ao cérebro do médium, impondo-os à conta de manifestação de espíritos do Além. Em tal condição, 

o médium assume a personalidade alheia e passa a viver facilmente o temperamento, os sentimentos ou o 

caráter das criaturas que ele conheceu pessoalmente ou pelos relatos históricos, deixando-se empolgar pelo 

desejo de imitá-los. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos esclarecer, com algum exemplo mais objetivo, 

quanto a essa influência do automatismo psicológico nos
.
 médiuns anímicos? 

RAMATÍS: — Alguns médiuns, por exemplo, embora não sejam completamente 

anímicos, deixam-se empolgar em demasia pela vida dos apóstolos ou dos seguidores do Mestre 

Jesus, vivendo impressões íntimas que, mais tarde, passam a comunicar à guisa de manifestações 

mediúnicas daqueles que tanto admiram. 

Os grandes líderes, profetas, santos, escritores, artistas, governadores, ministros e demais 

personalidades que se destacam no cenário do mundo material exercem profunda impressão nos médiuns 

muito anímicos, fazendo-os rotular os seus próprios guias com esses nomes tão em evidência na história 

religiosa ou literatura profana. Outros, devido à excessiva imaginação muito ativada na sua mocidade, 

quando se deixavam arrebatar pelos romances de aventuras decalcados da história, vivem no transe 

mediúnico essas impressões excitantes e que se sobrepõem, às vezes, à identidade e ao assunto dos 

espíritos comunicantes. 

O Egito dos faraós, a Grécia dos filósofos, a Itália dos doges e dos césares, a França dos 

aventureiros de capa e espada, ainda vibram com forte vitalidade na mente da maioria das pessoas e, 



 97 

portanto, dos médiuns. Principalmente a França exerceu forte influência na alma dos leitores de aventuras; 

os personagens mais célebres de sua história ainda se movem na sua retina, emoldurados pelo vulto da 

Notre Dame, do Sena, da praça da Greve, do pátio dos milagres, das tabernas de Paris ou à sombra da tétrica 

guilhotina. Os guardas de Richelieu ou de Mazzarino, em luta acirrada com os mosqueteiros do Rei, 

através das páginas de Dumas, ainda lançam o fulgor das espadas ou o brilho dos seus punhais na 

memória dos leitores mais emotivos. No período monárquico alinham-se em fila Luiz XIV e Luiz 

XV, Catarina e Maria de Médicis, La Vallière, Du Barry, Pompadour, Maria Antonieta ou os 

Guise. A República surge recortando as figuras de Robespierre, Napoleão, Marat, Danton, Fouché, 

Madame Roland, Delfin de França, Desmoulin e outros. 

O automatismo psicológico, ou personalismo, que domina profundamente na subconsciência do ser, 

estratifica com o tempo as imagens mais simpáticas e que produziram maior impressão nas criaturas 

sugestionáveis, fazendo-as emergir por associação de idéias ou devido ao clima psíquico adequado. 

E o médium anímico, muito indisciplinado em suas emoções e entontecido pelas imagens que bailam 

na sua mente descontrolada, não tarda em transferir para o ambiente espirítico as personalidades que mais o 

impressionaram na existência, dando-lhes vida triste, heróica ou desafortunada. Através de supostas 

comunicações mediúnicas do Além, os personagens exaltados nos romances aventurescos e de fundo histórico 

ainda continuam a se manifestar com insistência em certos trabalhos mediúnicos, impondo as mesmas carac-

terísticas que há séculos deveriam ter possuído em vida. Aqueles que a história romanceada os descreveu 

heróicos, benfazejos ou despreendidos,"baixam" nas sessões espíritas a cumprir missões elevadas e que 

condizem perfeitamente com o seu caráter e temperamento tradicionais. Mas os que a pena do escritor os 

retratou tiranos, cruéis, falsos, maquiavélicos ou cúpidos também se apresentam nas sessões espíritas corroídos 

pelo remorso ou pelas dores, ou então jurando vingança e prorrompendo em ameaças contra os que pretendem 

doutriná-los. 

Os vultos trágicos da Revolução Francesa só no território brasileiro já foram doutrinados dezenas 

de vezes, pois determinado número de médiuns ainda não conseguiu libertar-se completamente da 

fascinação exercida na sua mente pelas leituras românticas e históricas, cujos personagens excitam-lhes a 

memória e interferem animicamente nas comunicações dos espíritos, impondo-se, por vezes, com 

foros de profunda realidade. 

 

 

PERGUNTA: — Quereis dizer que todas as comunicações em nome desses 

personagens históricos são apócrifas?  

RAMATÍS: — Embora esses médiuns muito anímicos sejam vítimas de sua própria 

exaltação psíquica, agindo sem ma intenção, é óbvio que alguns espíritos que a história destacou pela sua 

turbulência, crueldade ou maquiavelismo, ainda curtem o remorso de suas aventuras ignóbeis ou dos 

crimes execráveis comparecendo a certos trabalhos espíritas sem qualquer modificação espiritual. O que 

queremos é apenas advertir quanto aos prejuízos da imaginação indisciplinada dos médiuns anímicos, que 

revivem nas sessões mediúnicas a figura de certos personagens históricos e aventurescos, cuja índole e 

temperamento, quase sempre, são apenas a suposição daquilo que os autores que os descreveram em seus 

romances imaginaram terem eles sido na realidade. 

 

 

PERGUNTA: — Mas os apóstolos e servidores de Jesus, tão benfazejos e 

bondosos, tidos como guias e protetores de tantos médiuns no Brasil, porventura também 

não se comunicam sempre com a Terra? 

RAMATÍS: — Não opomos dúvida quanto à possibilidade de alguns médiuns serem 

inspirados ou tutelados por alguns dos apóstolos ou discípulos que viveram à sombra do Mestre Jesus. Mas 

desejamos relembrar-vos que a ascensão sidérea é incessante e os espíritos, quanto mais conscientes de suas 

necessidades íntimas, com mais urgência procuram a retificação do seu passado imprudente, buscando integrar-



 98 

se à freqüência vibratória mais alta, por cujo motivo aceleram o seu programa reencamatório junto à escola 

eficiente da matéria. 

É o caso dos apóstolos e demais discípulos de Jesus que, provavelmente, já mudaram de personalidade 

humana diversas vezes. Em conseqüência, quando não se trata de animismo de alguns médiuns desavisados 

dessa realidade, ou das mistificações propositadas de entidades galhofeiras, eles se apresentam nas sessões 

espíritas manifestando-se pela última personalidade que cultuaram na Terra, em vez de ainda persistirem na 

velha forma apostolar. Considerando-se que o espírito estaciona, mas não retrograda no seu curso evolutivo, 

é evidente que aqueles espíritos que se movimentaram na Terra sob o invólucro dos apóstolos de Jesus, ao 

retomarem posteriormente, em novas encarnações, terão desenvolvido ainda mais as suas qualidades 

angélicas espirituais. Em conseqüência, se realmente fizerem questão de se manifestar mediunicamente sob 

qualquer identificação pessoal, também hão de preferir apresentar-se com os préstimos mais evolvidos da 

última existência. Não é impossível que alguns apóstolos se tomem os guias de certos médiuns; e por isso 

quantas vezes atrás do nome de um João ou Antônio, sem muita expressão brilhante, esconde-se em feliz 

anonimato um Marcos, Mateus, Lucas ou Felipe! 

Nenhum espírito é impedido, deliberadamente, de se comunicar com a Terra, caso possua os 

veículos dos mundos mental-concreto e astral que o liguem à matéria; mas desejamos frisar-vos com certa 

advertência, que, se os apóstolos já mudaram algumas vezes de personalidade terrena, obviamente também 

abandonaram a velha figura apostolar para apresentar-se sob a identidade mais recente cultuada na Terra. 

Cumprimos, assim, o dever de escoimar a prática mediúnica do Espiritismo de quaisquer motivos que, 

mais tarde, possam carrear-lhe o ridículo ou a censura do adversário. É muito melhor ao médium usufruir 

a singeleza da presença de um guia que lhe ministre lições de amor, tolerância e humildade sob o dístico 

simples de "um amigo", do que mesmo afirmar a presença de apóstolos no serviço mediúnico, mas 

oferecendo aforismos vazios e sem nenhum proveito espiritual. 

 

 

PERGUNTA: — Sob vossa opinião será impossível a comunicação de um 

Marcos, João, Mateus, Lucas ou Paulo de Tarso? 

RAMATÍS: — De modo algum a achamos impossível, desde que para isso exista o 

médium afinizado aos mesmos propósitos e idéias superiores que eles esposam. Importa-nos frisar que 

justamente os espíritos mais elevados e conscientes de sua condição espiritual são os que mais apreciam o ano-

nimato e procuram esconder sua identidade sob pseudônimos singelos, quando se comunicam com a Terra. É 

o caso de João Evangelista que, tendo sido Samuel, o profeta puro da Bíblia, retomou à carne no século 

XII como Francisco de Assis, por cujo motivo, se realmente ele estivesse preocupado em salientar sua figura 

mais lisonjeira do mundo físico, também se apresentaria nos trabalhos mediúnicos com esta última 

personalidade mais evidente na sua linhagem espiritual. 

Os grandes líderes espirituais preferem o anonimato em suas manifestações mediúnicas, evitando 

nutrir o senso de superioridade nos médiuns, que se envaideceriam com a sua presença gloriosa. Sob a figura 

humilde, amorosa e iletrada do preto-velho ou do "joão ninguém", muitas vezes esconde-se um espírito 

fúlgido, do Senhor, tudo fazendo para não humilhar os demais médiuns que não usufruem de sua alma 

angélica. Os anjos não descem à Terra para com suas luzes afrontarem os pecadores, mas vestem-se ao nível 

dos seres humanos que pretendem ajudar1. 

 

 

PERGUNTA: — Porventura todos esses guias, como Francisco de Assis, os 

apóstolos e demais figuras de relevo do Cristianismo, são apócrifos? Os médiuns que os 

recebem estarão iludidos? 

RAMATÍS: — Não vos esqueçais do que notificamos antes. Tais almas podem "inspirar" 

os medianeiros terrenos, intuí-los mesmo para que prossigam no serviço espiritual sob o paraninfo de seus 

nomes consagrados junto ao Mestre Jesus. Todo desejo e objetivo de recuperação espiritual é imediatamente 



 99 

assistido pelo Alto e, conseqüentemente, paraninfado por grupos de espíritos que operam sob a égide de deter-

minado "santo" ou apóstolo consagrado. Mas é preciso que os médiuns despertem para o bom senso, lembrando-

se de que tais almas não podem viver-lhes às costas solucionando quizilas domésticas e proferindo 

máximas lacrimosas, que devam justificar-lhes a personalidade terrena. 

 

 

1 — Ver explicação detalhada no cap. XXVIII. 

 

 

PERGUNTA: — Temos notado que em certos trabalhos mediúnicos, quando 

não está presente o médium principal e outro médium então deve receber o guia de tradição 

da casa, cria-se uma aura de constrangimento pela grande diferença com que este se 

apresenta em seu retrato psicofísico mediúnico. Como se explica isso? 

RAMATíS: — O fenômeno é explicável, pois no reino espiritual, onde vivemos, 

importam mais as idéias, os sentimentos e as características de sabedoria e entendimento íntimo da alma, 

enquanto as configurações pessoais ou os tipos humanos permanecem em situação secundária. Na Terra 

expressa grande valor a personalidade humana com seus ascendentes biológicos e as tradições de família, 

porque os encarnados ainda vivem a sensação de uma única vida. Raros estão plenamente convictos de que 

detrás do organismo físico, com suas expressões peculiares, o espírito eterno e imutável, embora mude de 

organismo carnal, sempre há de manifestar as mesmas idéias e sentimentos que tiver cultivado. 

Os desencarnados, no entanto, mantêm outra concepção da vida, porque podem comprovar a 

variedade de corpos e fisionomias de que um mesmo espírito se utiliza nas suas peregrinações pelo 

mundo físico, sem fragmentar a sua verdadeira individualidade através dos aspectos provisórios da 

personalidade terrena. É o que acontece nas comunicações mediúnicas; o guia da casa fica conhecidíssimo 

e familiarizado pelo palavreado, tom de voz, expressões fisionômicas e até cacoetes do médium que o 

manifesta comumente. Expõe-lhe as idéias e os conceitos espirituais, mas é recortado à visão e audição do 

público pela personalidade do seu medianeiro, do que resulta o guia ter muito do médium e a ele se 

assemelhar. 

 

 

PERGUNTA: — Nesse caso, como se pode ter confiança nos conselhos e nas 

respostas dos guias, quando necessitamos realmente orientar-nos através da personalidade 

do médium consultado? 

RAMATÍS: — No aprendizado espírita, sob qualquer hipótese, o mais aconselhável é a 

criatura devotar-se corajosamente ao estudo, à auscultação psíquica e enfrentar os equívocos e os óbices 

naturais de sua experiência espiritual no contato com a matéria. É necessário evitar o julgamento antecipado, 

a premeditação religiosa ou firmar quaisquer conceitos doutrinários em definitivo, quando ainda não se 

podem comprovar os seus fundamentos lógicos e sensatos. Muitos aforismos, postulados e recomendações 

que trazem o endosso de distinguido espírito, por vezes são apenas sentenças sem proveito espiritual e fruto do 

médium anímico. 

Certo espírito laborioso já vos disse em determinada obra mediúnica:"0 homem que já viveu um dia 

com o Cristo poderá caminhar um século com a humanidade". Evite-se, portanto, transformar o Espiritismo 

em agência de informações, mesmo que se trate do melhor trabalho mediúnico ou do médium em que se 

deve confiar. É conveniente não se anular o esforço próprio em qualquer circunstância da vida, pois Jesus 

foi indiscutivelmente claro e incisivo quando, seguindo à nossa frente, arrostou os escolhos da estrada terrena, 

advertindo-nos sabiamente: "Toma a tua cruz e segue-me". 

Naturalmente só vos poderia ser possível conhecer a individualidade exata do guia com que 

vos simpatizais, se pudésseis ouvi-lo através de um médium neutro, absolutamente esclarecido e dotado de 

invulgar senso de autocrítica. Então ele poderia transmitir o pensamento do seu mentor tão facilmente 



 100 

quanto o leito do regato deixa manar a água límpida da nascente. 

As inconveniências e as decepções mais comuns na seara espírita ainda são mais próprias da 

imprudência dos neófitos ignorantes do mecanismo da mediunidade, que por isso têm os médiuns na conta 

de oráculos infalíveis e capazes de solver todos os problemas complexos da vida. No entanto, o 

médium, como ser humano e por isso imperfeito, é o instrumento em afinação para as grandes causas futuras, o 

mensageiro em aperfeiçoamento, e não o "abre-te-sésamo" para as soluções mais excêntricas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 101 

CAPITULO 20 

 

O aproveitamento anímico 

nas comunicações mediúnicas 
 

 

PERGUNTA: — Sob vossa opinião, como encarais o problema angustioso de 

todo médium em desenvolvimento, qual seja o animismo? 

RAMATIS: — Naturalmente não pretendemos endossar os abusos de imaginação, os 

exotismos e as excentricidades dos médiuns avessos ao estudo; presunçosos, interesseiros ou exibicionistas. 

Reconhecemos, no entanto, a interferência ou associação de idéias no médium consciente, porque no seu 

esforço para lograr a passividade no transe, ele toma o conteúdo de sua alma como sendo manifestação 

alheia. Nem todos abusam do animismo sob propósitos condenáveis ou para fins vaidosos, por cujo motivo 

não aconselhamos a desistência do desenvolvimento mediúnico, só porque a interferência do médium perturba a 

transparência cristalina das comunicações dos espíritos desencarnados. 

Se o virtuosismo do músico tem início no solfejo da singela escala musical "dó-ré-mi", a 

eloqüência do orador requer fundamento do "a b c" e o estro do poeta firma sua principal base no 

balbuciar da palavra infantil, certamente que o êxito mediúnico também se apóia inicialmente nos 

percalços do animismo. 

 

 

PERGUNTA: — Alguns médiuns experientes e com vários anos de 

serviço junto à seara espírita ainda alimentam duas vidas a respeito de suas comunicações 

mediúnicas, certos de que tudo aquilo que transmitem é apenas de sua própria alma. Os 

mais escrupulosos alimentam desejos de abandonar a tarefa mediúnica, a fim de não 

iludirem o público com pseudas comunicações que nada têm a ver com espíritos 

desencarnados. Que nos dizeis? 

RAMATIS: — O médium não é boneco vivo, insensível e de manejo mecânico, mas sim uma 

organização ativa com vocabulário próprio e conhecimentos pessoais adquiridos pela sua experiência e cultura 

humana. Além de tudo, é alma guardando em sua memória forjada nas existências pregressas a síntese dos seus 

esforços para a ascese espiritual. E quando se trata de médiuns conscientes ou semiconscientes, só lhes resta a tarefa 

de vestir e ajustar honesta e sinceramente as idéias e as frases que melhor correspondem ao pensamento que lhes é 

manifesto pelos espíritos desencarnados através do seu contato perispiritual. Deste modo, os comunicantes ficam 

circunscritos quase que totalmente à vontade e às diretrizes intelectuais e emotivas do seu intérprete encarnado, o 

qual fiscaliza, observa e até modifica conscientemente aquilo que foi incumbido de dizer Lembra o 

mensageiro terrestre que ouve o recado para transmitir verbalmente a outrem, mas na hora de cumprir sua tarefa 

tem de usar de suas próprias palavras para comunicá-lo. No caso, tanto o mensageiro como o médium são 

intérpretes do pensamento alheio e por isso influem com o seu temperamento, engenho e cultura nas mensagens 

que traduzem, resultando disso os textos lacônicos ou prolixos, precisos ou truncados. 

Só o médium com propósitos condenáveis é que poderia ter remorsos de sua interferência anímica, 

pois nesse caso tratar-se-ia realmente de uma burla à conta de mediunismo. Não é passível de censura aquele 

que impregna as mensagens dos espíritos com forte dose de sua personalidade, mas o faz sem poder dominar 

o fenômeno ou mesmo distingui-lo da realidade mediúnica. É tão sutil a linha divisória entre o mundo 

espiritual e a matéria, que a maioria dos médiuns conscientes e bisonhos dificilmente logra perceber 

quando predomina o pensamento do desencarnado ou quando se trata de sua própria interferência 

anímica. 

Só depois de alguns anos de trabalho assíduo na seara mediúnica, estudos profícuos, 



 102 

afinada sensibilidade mediúnica, muita capacidade de auto-crítica e introspecção freudiana é 

que o médium logra dominar e distinguir com êxito o fenômeno anímico(1). Com o 

exemplo que já vos expusemos anteriormente nesta obra, sobre a hipótese de um só assunto 

ser ventilado por quatro médiuns intuitivos, de cultura e temperamentos diferentes, 

cremos que já podeis avaliar a diferença anímica sem destruir a autenticidade do pensamento 

do espírito comunicante. 

 

 

PERGUNTA: — No entanto, os mentores espirituais não poderiam 

orientar os médiuns sobre o meio de extinguirem completamente o animismo nas 

comunicações mediúnicas? 

RAMATIS: — Não aconselhamos que se procure eliminar deliberadamente o 

fenômeno anímico no intercâmbio com o Além, pois isso ainda dificultaria mais o desen-

volvimento mediúnico e as comunicações doutrinárias aos próprios médiuns, uma vez que os 

guias não objetivam a criação de autômatos mediúnicos, espécie de "robôs" acionáveis à 

distância. A mediunidade é um meio para se atingirem objetivos excelsos por parte de 

encarnados e desencarnados, por cujo motivo não dispensa a educação, o afinamento moral, a 

cultura do seu próprio intérprete e também o seu despertamento espiritual. É mais 

importante para o bom "guia" o progresso intelectivo, o desembaraço e a integração 

evangélica do seu médium, do que mesmo o êxito brilhante de sua manifestação mediúnica. O 

mentor espiritual sábio e sensato muitas vezes protela as revelações extemporâneas do Além, 

pelo seu pupilo ansioso do seu próprio destaque pessoal, para que este em primeiro lugar se 

revele pela modéstia sensata do homem evangelizado. O médium, como uma criatura de 

responsabilidade pessoal para com a família e a sociedade, acima de tudo deverá aprender a 

caminhar pelos seus próprios pés, no tocante ao entendimento da vida imortal e procurar 

ser útil ao próximo. 

O que muito preferimos em nossos médiuns ainda é o serviço cristão incondicional, 

aliado ao estudo sincero da espiritualidade. Satisfaz-nos a revelação da ternura, a prática da 

benevolência e da tolerância, a cultura da honestidade e a manifestação da humildade, pois, 

malgrado sejam mesmo anímicos para as mensagens dos desencarnados, serão os nossos mais 

louváveis intérpretes, em incessante comunicação benfeitora à luz do dia. Não exaltamos o 

médium sonambúlico e absolutamente inconsciente do que transmite, incapaz mesmo de 

interferir animicamente, se ele é profundamente desperto para a prática dos vícios 

degradantes e o trato das paixões perigosas. Quando dorme em transe sonambúlico é o 

servidor inconsciente, mas acordado pode ser a manifestação anímica do mal. 

 

1 — Vide página 120. 

 

 

PERGUNTA: — Podeis explicar-nos melhor esse assunto? 

RAMATIS: — Mesmo na vida física é necessário ajustar-se cada profissional à tarefa 

ou responsabilidade que favoreça o melhor êxito ou eficiência para alcance dos objetivos em foco. 

Um militar, por exemplo, explicaria com muito mais fidelidade a eficiência do plano 

estratégico elaborado pelo general comandante do que um sacerdote a quem fosse delegada essa 

incumbência, pois este tem na vida uma finalidade oposta. Diante de um mecânico e um 

abalizado pensador, é evidente que ninguém hesitaria em escolher este último para explicar os 

conceitos mais recentes da Filosofia. 

Da mesma forma, o espírito do médico desencarnado logrará mais êxito ao se 

comunicar com o mundo material se dispuser de um médium que também seja médico. E , 



 103 

mesmo que, modestamente, dispense a terminologia acadêmica para se expressar, ele sempre 

há de sentir mais segurança e facilidade em exprimir-se por quem dispõe dos mesmos 

recursos que usufruía a sua personalidade no mundo físico. Não há dúvida de que basta uma 

grande afinidade espiritual entre um espírito altamente intelectualizado e um médium inculto, 

para ser viável qualquer manifestação mediúnica entendível ao vosso mundo. Mas é 

indiscutível que essa comunicação mediúnica ainda há de apresentar maior sucesso desde que 

também possa ser recebida por outro médium de nível intelectual superior. 

Quando o médium e o espírito manifestante afinizamse pelos mesmos laços 

intelectivos e morais, ou coincide semelhança profissional, as comunicações mediúnicas tor-

nam-se flexíveis, eloqüentes e nítidas. O mesmo fato sucede no receituário mediúnico, pois, 

quando o médium também é médico, ele não só facilita muitíssimo as prescrições dos 

desencarnados, como as fiscaliza, evitando qualquer aberração ou aceitação de medicamento 

contra-indicado. O mesmo sucede, portanto, entre os espíritos desencarnados e o médium que 

os recepciona, recrudescendo o entusiasmo, a coerência e clareza do assunto em exposição, 

quando entre ambos também há similaridade de conhecimentos, gostos e intenções. 

 

 

PERGUNTA: — Os espíritos de responsabilidade e objetivos superiores 

costumam evitar os médiuns muito anímicos ou mesmo tentam vencer-lhes o animismo? 

RAMATIS: — Os espíritos guias e benfeitores utilizam-se dos médiuns conforme a 

necessidade de aproveitamento doutrinário aos encarnados. Existem médiuns que são eficiente-

mente apropriados para as identificações seguras de espíritos desencarnados. Alguns servem 

melhor para os esclarecimentos doutrinários e outros desfrutam a faculdade de transmitir com 

êxito as revelações importantes do Além. Mas os médiuns, em sua generalidade, são intuitivos 

e não podem libertar-se completamente do animismo, que apenas Varia mais ou menos de 

intensidade neste ou naquele médium. Quando os mentores espirituais precisam fornecer 

provas insofismáveis da sobrevivência espiritual a certos "são tomés" encarnados, socorrem-se do 

medianeiro mais apropriado para 

Mediunismo 

o caso, ou seja, o médium de incorporação, pelo qual os espíritos desencarnados podem 

escrever tão exatamente como o faziam em vida, fornecendo detalhes convincentes de sua 

imortalidade. Doutra feita, também podem se servir do médium de fenômenos físicos, que 

proporciona a voz direta, as materializações, os transportes ou desmaterializações de objetos, a 

confecção de moldes de parafina, que sirvam para abalar os "vivos" tão desconfiados. 

Para as revelações ou predições de importância, que depois de concretizadas 

comprovem aos encarnados a existência de um plano espiritual inteligente, os espíritos dão pre-

ferência ao médium que já possua algo do dom profético, mesmo em sua vida particular. Se 

houver necessidade de abalar as convicções negativistas de alguém que, depois de convertido, 

possa ser útil na seara espírita, mas sendo necessária uma argumentação eficiente e irrefutável, os 

guias escolhem o médium eloqüente, desembaraçado e senhor de vasta cultura espírita, o qual 

melhor atende a esse objetivo. 

Os espíritos não se preocupam em eliminar radicalmente o animismo nas comunicações 

espíritas, porque o seu escopo principal é o de orientar os médiuns aos poucos, para as maiores 

aquisições espirituais, morais e intelectivas, a ponto de poderem endossar-lhes depois as 

comunicações anímicas como se fossem de autoria dos desencarnados. 

 

 

PERGUNTA: — Por que motivo o médium intuitivo às vezes sente-se 

sozinho durante a sua comunicação mediúnica, notando que lhe foge o pensamento 



 104 

do espírito comunicaste, que parece abandoná-lo? Subitamente interrompe-se-lhe o curso 

das idéias que lhe fluíam espontaneamente pelo cérebro, sem que ele possa cogitar do seu 

desfecho. Que dizeis sobre isso? 

RAMATIS: — Quando durante a transmissão mediúnica as idéias, os 

pensamentos, a índole e os conhecimentos do médium coincidem com o assunto que o espírito 

inspira, ele transmite com segurança, enche-se de entusiasmo e torna-se eloqüente, porque 

expõe aquilo que já lhe é 

familiar. Mas, assim que entre o médium e o espírito se processarem desajustes em  matéria de 

conhecimentos, formam-se hiatos na mensagem mediúnica. 

Por isso, ele deve manter-se em condições de poder atender ao apelo do Alto, 

transformando-se num instrumento mediúnico flexível, culto e desembaraçado, pronto a transferir aos 

encarnados a mensagem com o melhor proveito espiritual. O médium sensato, estudioso e serviçal 

compreende que não é bastante submeter-se ao transe mediúnico junto à mesa espírita em noites 

programadas, para cumprir satisfatoriamente o seu mandato pois, mesmo em estado de vigília e 

sob o inteligente treinamento do seu guia, ele pode recepcionar as mensagens de favorecimento ao 

próximo, transmitindo o conselho, a sugestão e a orientação espiritual mais certa. 

Daí, também, a intermitência que por vezes ocorre na comunicação do médium, visto que em 

certo momento os seus guias ou protetores o deixam "falar sozinho", como dizeis, obrigando-o assim a 

mobilizar urgentemente os seus próprios recursos intelectuais e apurar o mecanismo da mente, a fim de 

não decepcionar o público. Sob a direção e o controle do guia do médium, os espíritos comunicantes 

suspendem então o fluxo das idéias que lhe transmitiam pelo cérebro perispiritual, o qual é obrigado 

assim a unir os elos vazios da comunicação, demonstrando até que ponto é capaz de expor a mensagem 

espiritual sem distorcê-la ou fragmentá-la na sua essência doutrinária. / 

Essa ação imprevista, que obriga o médium a convocar todos os seus valores intelectivos e morais, 

para fazer a cobertura da "fuga" do pensamento do espírito comunicante, é algo parecida àquilo que acontece ao 

orador desprevenido e obrigado a falar em público, o qual se vê obrigado a rapidíssima aceleração mental, 

para não cometer fiasco. Embora esse inopinado recurso do guia constranja e atemorize o médium, pouco a 

pouco adquire ele o treino preciso para prelecionar de "improviso" e compensar o vazio das idéias que 

compõem a sua comunicação mediúnica, não demorando a ser o elemento útil e capaz de atender, a 

qualquer momento, à necessidade de orientar e servir ao próximo. 

 

 

PERGUNTA: — Naturalmente, durante esses hiatos provocados pelos 

espíritos comunicantes, através do médium intuitivo, eles obrigam-no a agir pelo seu 

puro "animismo". Não é assim? 

RAMATIS: — Convém conceituar melhor o assunto, pois nesse caso não se processa a 

interferência anímica num sentido prejudicial, mas, na realidade, o que se evidencia ao público é a 

bagagem intelectual, o temperamento psíquico e moral do médium, que então "fala sozinho". Ele fica entregue 

provisoriamente a si mesmo e sem poder fugir ao impulso da comunicação, tanto quanto o escolar que é argüido 

em época de exames. O médium precisa então socorrer-se de suas próprias concepções filosóficas, morais e 

espirituais, para preencher sozinho os intervalos propositais criados pelo espírito comunicante. É 

verdadeiramente um "teste" a que ele se submete sob orientações espirituais proveitosas, em que deverá 

comprovar o que já assimilou, até aquele momento, das leituras doutrinárias, qual o seu índice filosófico de 

julgamento e apreciação da vida humana e a sua capacidade de orientar o próximo entre as paixões animais. 

Certas vezes as comunicações mediúnicas podem ser truncadas propositadamente pelos orientadores do 

médium, a fim de se comprovar o seu grau de segurança e saber como se portaria no caso de interferência, 

intromissão ou mistifórios de entidades mal intencionadas, que por vezes se infiltram entre os sensitivos 

invigilantes à guisa de mentores espirituais. 

Sob tal processo de pedagogia espiritual, o médium encoraja-se e não tarda a esposar 



 105 

pessoalmente, nas suas relações cotidianas, o conteúdo espiritista e a sugestão evangélica que 

assimilou obrigatoriamente sob o treino hábil do seu guia. Isso ainda mais o anima para o estudo, ajuda-

o a desenvolver o senso de crítica superior e de argumentação junto aos amigos, e o fortalece 

definitivamente para a defesa dos postulados do Espiritismo. 

O treino mediúnico e o aprendizado imprevisto da doutrina, no intercâmbio com o 

Além, habilitam o médium a explanar em vigília, e com clareza, os assuntos doutrinários 

sobre os quais for argüido, sem temer as indagações sérias ou mesmo as perquirições capciosas 

dos adversários. As idéias depois multiplicam-se e os conceitos felizes dominam-lhe a mente 

treinada, graças às situações imprevistas e aos hiatos que se vê obrigado a preencher sozinho 

durante suas comunicações mediúnicas. E assim, cresce a confiança do seu guia e de outros 

espíritos de alta estirpe espiritual, que pouco a pouco o credenciam com maior respon-

sabilidade no exercício de sua mediunidade. No entanto —convém frisar — os espíritos 

mentores desinteressam-se completamente de aplicar este método de ensino espiritual aos 

médiuns levianos, iletrados ou preguiçosos. 

 

 

PERGUNTA: — Mas também é possível que o médium comunique convicto de 

que seu guia está presente e, no entanto, o faça sozinho. Não é verdade? 

RAMATIS: — O médium é criatura demasiadamente sensitiva, centro de 

convergência de inúmeros fenômenos do mundo oculto de que participa, mas que em geral 

ignora. É a porta entreaberta para o "lado de cá" e dificilmente ele distingue, no limiar do 

transe psíquico, quando é a sua emotividade, a sua formação intelectual ou o seu tempera-

mento psicológico o que o domina nesse momento. Em conseqüência, é possível que, pelo 

hábito de "passividade mediúnica", às vezes comunique "sozinho", sinceramente convicto de 

o fazer sob a ação dos desencarnados. 

Mas não vos precipiteis em acusá-lo de completamente anímico, mistificador ou de má 

fé, pois isso pode acontecer com os mais excelentes medianeiros do Além. Já vos explicamos 

o treino a que os guias inteligentes submetem os seus médiuns intuitivos, cortando-lhes a 

fluência de comunicação para obrigá-los a prosseguir com seus próprios recursos intelectuais 

e morais. Há casos em que eles apenas fornecem o "tema" apropriado à comunicação 

mediúnica da noite, envolvendo o médium com os fluidos identificadores da sua presença 

espiritual e inspirando-lhe as primeiras idéias para depois deixarem-no comunicar sozinho até 

o fim dos trabalhos. Comprovando em seguida que a comunicação prossegue corretamente no 

seu curso objetivado, afastam-se do sensitivo em transe e, à distância, apreciam-lhe a 

comunicação anímica sobre o tema essencial, que o médium desenvolve exclusivamente com 

seus recursos. Ao encerrar-se a preleção, o guia se aproxima, firmando-a com sua 

personalidade conhecida. 

Os espíritos protetores rejubilam-se quando comprovam que o seu pupilo já exerce de 

modo sensato e satisfatório o seu comando psíquico, tornando-se capaz de esclarecer e 

doutrinar o público à maneira de orador exímio, em vez de simples "robô" que transmite 

mecanicamente as mensagens dos espíritos desencarnados, mas sem a convicção espiritual 

daqueles que comunicam inteligentemente. 

 

 

PERGUNTA: — Todos os espíritos Protetores usam desse recurso de 

aproveitamento anímico para aperfeiçoar os seus médiuns? 

RAMATIS: — O médium sensato, laborioso e culto alcança tal êxito na sua tarefa 

mediúnica, que é bastante ao seu guia dar-lhe o toque fluídico familiar e delinear-lhe o tema 

que deve expor ao público, para a comunicação fluir espontaneamente e submissa ao 



 106 

programa de esclarecimento delineado pelos mentores da casa ou da instituição espírita. Esse 

treino de aprimoramento moral e desenvolvimento intelectivo, sob a direção do guia, sensibiliza 

o psiquismo do médium e o ajuda a sublimar gradativamente a sua faculdade para a conquista 

natural da mais bela mediunidade do ser humano, que é a Intuição Pura. Então, no futuro, ele 

dispensa o ternário e a idéia central delineada pelo seu próprio guia, pois já entreabre a sua 

mente ao contato definitivo com a Mente Divina e transforma-se no canal precioso do qual, 

em alta sensibilidade, flui para os encarnados a orientação exata para o curso da vida imortal. 

Deixa de ser o intérprete que exige o comando alheio para cumprir o serviço 

mediúnico obrigatório, porque já expõe o fruto de sua alta sabedoria e aprimoramento 

moral através do raciocínio cimentado pela segurança de sua graduação espiritual. Muitas 

vezes ultrapassa o seu próprio índice de conhecimento e vibra emotivamente acima do 

sentimentalismo humano, transformando-se no sensitivo que faz fluir a revelação sideral para 

a matéria, sem incorporar os espíritos desencarnados. 

Nessa condição de elevada conquista espiritual, em que sua alma busca pessoalmente o 

conhecimento e a realidade angélica, vibrando em uníssono com as mentes diretoras do orbe, 

através da Intuição Pura, o médium intuitivo natural não perturba as revelações do Alto com 

os pruridos intelectivos do mundo transitório da matéria. Não é o instrumento ostensivamente 

mediúnico, que às vezes é acionado por espíritos desencarnados de recursos espirituais 

ainda mais pobres do que os dele, porém antena viva sintonizada permanentemente com a 

Fonte Criadora da Vida. 

Eis por que todos os espíritos protetores, sensatos e inteligentes, esforçam-se 

muitíssimo para desenvolver os dons morais, a espontaneidade pessoal e o desembaraço de 

oratória nos seus médiuns, ensejando-lhes experiências imprevistas e surpresas que os 

obrigam à mobilização imprevista de recursos de sua própria alma, para manter o 

prosseguimento da comunicação mediúnica. Mas ao mesmo tempo os ajudam a ser 

criaturas utilíssimas a qualquer momento, em vez de servirem exclusivamente sob a atuação 

dos desencarnados nas mesas espíritas. 

 

 

PERGUNTA: — Considerando a utilidade desse aproveitamento anímico na 

prática mediúnica, não seria mais interessante criarem-se escolas, para oradores espíritas, 

dispensando-se assim o concurso dos médiuns intuitivos que, no fim de conta, são 

incentivados pelos seus guias para "falar sozinhos" nas sessões mediúnicas? Desde que 

se devotassem frontalmente à oratória não poderiam corresponder mais diretamente aos 

ideais do seu guia, sem a dificuldade das intermitências nos trabalhos mediúnicos? 

RAMATIS: — Com o tempo esse fenômeno também poderia se inverter, isto é, 

os ótimos oradores terminariam sendo inspirados ou acionados pelos espíritos responsáveis 

pelas doutrinações, revelações e advertências espirituais ao homem encarnado. O fato de os 

guias sensatos e sábios treinarem os seus médiuns para mais tarde eles assumirem sozinhos a 

responsabilidade das comunicações espirituais, não tem por finalidade transformá-los em 

médiuns exclusivamente anímicos, em vez de bons intermediários mediúnicos. O que os preocupa, 

em essência, é o aperfeiçoamento dos médiuns intuitivos, de modo a que possam reduzir os 

equívocos, as vacilações e os tradicionais datismos, que tanto sacrificam o ritmo e a veemência 

das mensagens espirituais e façam o público vibrar e sentir o calor da vida imortal. 

Em virtude do treino anímico construtivo e bem orientado pelo seu mentor, o médium 

mostra-se tão eficiente quando transmite o pensamento dos desencarnados, quanto no 

momento em que é convidado a "falar sozinho". É o medianeiro seguro e capaz pelo qual flui 

facilmente o pensamento dos espíritos elevados sem as impurezas da personalidade transitória, 

assim como o filtro escoa a água límpida para mitigar a sede. Em face de ainda ser bem redu-

zido o número de médiuns e espíritas que realmente estudam os compêndios esclarecedores 



 107 

da vida imortal, na instituição espírita de que fizer parte um médium anímico, mas culto, 

inteligente e insaciável na busca incessante de novos conhecimentos, não há dúvida de que 

mesmo "falando sozinho" durante as comunicações dos desencarnados, ele ainda é a fonte 

mais proveitosa para o progresso de todos os freqüentadores. 

A criação de escolas para oradores, no ambiente espírita, sem dúvida traria imensos 

benefícios para a propaganda e exposição pública dos seus postulados doutrinários; mas isso não 

extinguiria o dom mediúnico dos intuitivos nem seria necessário para ensiná-los a"falar 

sozinho", embora lhes trouxesse imensa vantagem. Acontece que, por mais sábio e eficiente que 

seja o orador exímio, o médium ainda é a criatura adaptada ao contato perispiritual dos 

desencarnados, pois nasceu com a faculdade para essa realização. Quando eficiente, é a antena 

viva à disposição dos mentores que advertem, orientam e protegem a humanidade. 

 

 

PERGUNTA: — Deduzimos de vossas considerações que o estudo e o 

aprimoramento moral do médium intuitivo são a condição imprescindível para 

assegurar-lhe facilidade em "falar sozinho". Não é assim? 

RAMATIS: — O médium já identificado com os seus deveres mediúnicos 

jamais se considera com os mesmos direitos à vida folgazona do cidadão comum, que vive 

preocupadíssimo em nutrir-se, vestir, dormir, procriar e fugir espavoridamente da morte 

física. O serviço mediúnico, útil e amoroso, exige a abdicação de todos os vícios, paixões e 

frivolidades do mundo provisório de César, porque o seu objetivo é transmitir os valores do 

mundo do Cristo. Raramente o médium logra atender com êxito e ao mesmo tempo a ambos 

esses mundos de natureza tão oposta, pois o mundo do Cristo é sem os atavios da personali-

dade humana, requerendo a simplicidade, a renúncia, a decência, a honestidade, o pensamento 

casto e os sentimentos altruístas, que constituem o temperamento espiritual da alma superior. 

O mundo de César, no entanto, é laboratório de experimentações humanas, onde as criatu-

ras se digladiam na insana luta de acumular tesouros, glorificar-se politicamente e usufruir de 

todos os prazeres e paixões que lhe satisfaçam a sede de gozo carnal. 

 

 

PERGUNTA: — Alguns médiuns intuitivos, nossos conhecidos, queixam-se 

de que em suas comunicações mediúnicas, malgrado o esforço que empregam para domi-

nar o fenômeno, não conseguem evitar a influência de certas leituras cotidianas, cujo 

assunto, então, mescla-se depois às mensagens dos desencarnados. Eles não opõem 

duvida quanto à veracidade do fenômeno mediúnico em que são intermediários, mas 

lamentam a impossibilidade de vencer a interferência anímica. Que aconselhais? 

RAMATIS: — Algumas vezes a interferência anímica, que os bons médiuns 

acreditam ser prejudicial em suas comunicações, representa apenas o cimento coesivo e um 

ajuste providenciado pelos guias, com o intuito de se lograr mais sucesso na mensagem 

mediúnica da noite. Alguns guias costumam preparar seus médiuns com certa antecipação, 

quando desejam transmitir mensagem de importân cia para o público ou endereçada a alguém 

de sua estima. Por isso, lhes inspiram as leituras e os aproximam de pessoas que podem 

avivar-lhes o mesmo assunto a ser ventilado posteriormente na instituição espírita. 

Através dos recursos providenciados à luz do dia, os guias asseguram a coerência da 

comunicação mediúnica, cimentando a idéia fundamental em foco para o êxito doutrinário ou 

como advertência ao público. 

Daí, pois, as surpresas de alguns freqüentadores que, ao ouvirem o guia da casa 

prelecionar através do médium, verificam que ele trata de assuntos, advertências ou escla-

recimentos que lhes tocam em particular e que muitas vezes os fazem abandonar certas 



 108 

atitudes perigosas cultivadas na vida física. Doutra feita, o dirigente dos trabalhos, ao 

fazer a escolha do tema da noite, abre o Evangelho na página providencialmente exata e 

que inspira alguém presente e aflito a solucionar o seu problema doloroso de maneira mais 

sensata e proveitosa. 

 

 

PERGUNTA: — Esse processo de os médiuns enxertarem as comunicações 

mediúnicas da noite com assuntos fortuitos contidos durante o dia é um sistema adotado 

por todos os guias? 

RAMATIS: — Isso acontece de acordo com a necessidade dos freqüentadores 

ou ouvintes das instituições espíritas. Normalmente os guias familiares reúnem-se no Espaço e 

deliberam quanto à tese mais apropriada a ser exposta para o esclarecimento coletivo do 

público que provavelmente freqüentará a sessão em que eles poderão atuar. Depois de 

escolhido o médium mais afim e capacitado para o caso, procuram associar-lhe toda sorte de 

pensamentos por meio de palestras e leituras que possam consolidar a tese escolhida. Em 

conseqüência, o médium intuitivo em vigília, embora ignore o mecanismo de que participa, 

termina incorporando idéias, assuntos e leituras que posteriormente hão de se transformar em 

subsídios para o complemento da mensagem mediúnica. 

No entanto, não se trata de um sistema adotado comumente por todos os guias, mas 

apenas de um recurso de que lançam mão para assegurar o êxito de certas comunicações 

mediúnicas que devem operar profundas transformações nos seus ouvintes. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis dar-nos algum exemplo desse caso? 

RAMATIS: — Suponhamos que determinado guia espiritual se interesse em 

conduzir à sessão mediúnica o seu pupilo encarnado, o qual, embora não seja espírita, se mani-

festa propenso a conhecer a doutrina. É evidente que tudo ele fará para o seu protegido 

freqüentar qualquer trabalho espírita onde não se critica habitualmente o Catolicismo, o 

Protestantismo ou demais credos religiosos, a fim de não extinguir, de início, a chama de 

simpatia que já nutre para com os postulados espíritas. Sob tal condição, o guia espiritual 

procura o médium de sentimentos universalistas, incapaz do sarcasmo contra os esforços 

alheios na busca da verdade e avesso às discussões que promovem a separação entre os 

homens. E para maior segurança e êxito do seu programa de conversão do seu pupilo à doutrina 

espírita, então • cerca o médium escolhido de todo carinho, de sugestões favoráveis e 

"coincidências" que se constituem no acervo capaz de abalar o candidato à doutrinação 

espírita. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 109 

CAPÍTULO 21 

 

A influência anímica na abertura 

dos trabalhos mediffinicos 
 

 

PERGUNTA: — Que dizeis dos médiuns que sempre iniciam os seus trabalhos 

mediúnicos usando fórmulas ou palavreado particular, espécie de prefixos sem qualquer 

sentido doutrinário e vazios de significação, tais como estas frases: 'fiquem convosco as 

bênçãos das infinitas alturas", "baixem as luzes dos pés de Deus sobre vós", "que a bandeira 

branca coroe vossas cabeças" ou "o manto da humildade se desfolhe sobre vossos 

ombros"? Trata-se de convenções particulares dos espíritos comunicantes, ou apenas de fruto 

do animismo dos médiuns? 

RAMATIS: — Isso é mais comum entre os candidatos a médiuns, em 

desenvolvimento mediúnico, ou próprio daqueles que se cristalizaram num mediunismo 

improdutivo. Certos vícios anímicos propagam-se por vários médiuns, que na fase do seu 

desenvolvimento os copiaram do médium principal da instituição espírita onde iniciaram seus 

primeiros passos para o despertamento de sua faculdade. Trata-se, neste caso, de um animismo 

coletivo, próprio de determinados trabalhos espíritas doutrinários ou mediúnicos ainda 

incipientes. 

Quando os candidatos a médiuns têm a sorte de se colocar sob a direção de outros 

médiuns estudiosos, sensatos e avessos às fórmulas, aos símbolos, às chaves ou ao fraseado 

pomposo, eles também desenvolvem sua faculdade sem as excrescências anímicas que tanto 

obscurecem ou ridicularizam a prática mediúnica. Há médiuns que, devido ao estudo 

incessante das obras espíritas e indagações esclarece do- ras, progridem tão rapidamente no 

primeiro ano do seu exercício mediúnico, que ultrapassam em conhecimentos e experiências 

aquilo que os seus companheiros comodistas, preguiçosos, displicentes ou sectaristas não 

conseguem em 20 anos de trabalho. Estes últimos vivem repetindo- as comunicações 

fastidiosas tantas vezes repisadas, usando dos velhos chavões e da eloqüência sentenciosa de 

sempre, enquanto permanece vazio de qualquer proveito espiritual o conteúdo do que 

transmitem. 

Pensando que o desenvolvimento mediunico se resume na exclusiva operação de 

"receber" espíritos desencarnados, eles se habituam à mesma chapa mediúnica usada há vários 

anos, enquanto se cristalizam mim animismo improdutivo, que impede os guias de expor 

qualquer assunto novo aos encarnados, pela impossibilidade de atravessarem o paredão 

granítico de um condicionamento tão pobre de recursos intelectivos e de conhecimentos 

espirituais. 

Daí o caso desses longos fraseados sem sentido lógico, que os médiuns repetem de 

modo lacrimoso ou sob afetada eloqüência quando abrem os trabalhos espíritas. Tal como 

acontece nos demais setores da vida humana, os "calouros" sempre imitam os veteranos, coisa 

que também é justificável no ambiente espirítico. Os candidatos a médium e os neófitos do 

ambiente espírita raramente conhecem as obras de Alian Kardec, Leon Denis, Gabriel Delanne, 

Ernesto Bozzano, Paulo Gibier, Dale Owen, William Crookes, César Lombroso, Albert de 

Rochas, Aksakoff e outros aos quais seria extenso reportarmo-nos, mas suficientes para os 

esclarecerem de modo a se extirparem os ridículos, as trivialidades e as manifestações 

mediúnicas que contrariam o bom senso. Em conseqüência, aos displicentes só lhes resta seguir 

ao pé da letra tudo aquilo que observam no médium desenvolvido e instrumento do guia diretor 

dos trabalhos do Centro Espírita. Em face do "tabu" inescrutável, espécie de dogma espícita, 



 110 

de que tudo aquilo que o guia diz ou ensina deve ser observado religiosamente, tal como os fiéis 

católicos seguem o padre, os médiuns novatos também aceitam cegamente e sem qualquer 

pesquisa corajosa o que expõe o médium senhor do trabalho, que também pode ensinar tolices à 

guisa de conceitos de elevada filosofia espiritual. Em conseqüência, em breve surge o 

animismo coletivo, resultando em cópias fiéis dos mesmos chavões, habituais de aberturas de 

trabalho, das preleções pomposas, dos cacoetes mediúnicos e os tons de voz dramática e 

altissonante. 

 

 

PERGUNTA: — É razoável essa imitação por parte dos médiuns "novos", no 

desenvolvimento mediúnico? 

RAMATÍS: — Isso é humano e bastante justificável, pois metade da 

humanidade gostaria de imitar a outra metade. É de regra geral que, em qualquer 

experiência no mundo, os neófitos se guiem pelos veteranos, porque desconhecem o caminho e, 

assim, precisam seguir as pegadas dos que lhes vão à frente. O artista, a cantora, o escritor ou 

orador famosos seguem pela vida acompanhados do cortejo de imitadores que, nessa ansiosa 

emulação, também buscam a mesma fama e celebridade. É certo que alguns dos imitadores, 

com o decorrer do tempo, também conseguem impor-se por alguma criação original; mas, de 

início, o candidato incipiente precisa apoiar-se naqueles que já alcançaram o êxito. 

Acontece o mesmo no campo da mediunidade, em que os novatos procuram assimilar as 

qualidades dos veteranos, malgrado no futuro poderem até superá-los vantajosamente. No 

entanto, desde que os candidatos a médiuns olvidem o estudo, a pesquisa incessante, e receiem 

enfrentar os "tabus" supersticiosos, preferindo a cômoda posição do misticismo suspiroso 

improdutivo, não há dúvida de que se cristalizarão como ruins imitadores dos bons ou maus 

médiuns em que se inspirarem. E assim viciar-se-ão também aos chavões sentenciosos, às senhas 

sibilinas e às metáforas ridículas que são proferidas sob a eloqüência imitativa dos velhos 

tribunos romanos. 

Só o conhecimento profundo da bibliografia espírita, quer quanto à parte doutrinária, 

quer quanto à prática mediúnica, é que realmente poderá reduzir a interferência anímica do médium nas 

comunicações mediúnicas, ajudando-o a eliminar gradativamente os datismos, as imitações, as redundâncias 

e a prolixidade indesejável no intercâmbio sensato com os desencarnados. Em alguns trabalhos espíritas de 

nível intelectual muito pobre, em que os seus componentes se limitam a uma interpretação tristonha e 

lacrimosa do Evangelho, chega-se a exaltar o "tabu" do médium analfabeto, o qual compensa a sua 

ignorância apenas pela sua boa intenção. 

É de senso comum que só a boa intenção não basta para o êxito completo no comando da vida, pois 

muitos acontecimentos indesejáveis e trágicos do mundo são frutos da ignorância daqueles mesmos que os 

dirigem, embora sejam bem intencionados. E o médium, que é um intermediário dos ensinamentos e roteiros do 

mundo espiritual para os encarnados, não pode eximir-se do estudo doutrinário, da pesquisa mediúnica e da 

cultura do mundo em que vive, malgrado alegue que também age com boa intenção, pois esta deve estribar-se 

em conhecimentos seguros e sensatos, para não se produzirem prejuízos irreparáveis à fé e à confiança do 

próximo. 

 

 

PERGUNTA: — Essa falta de instrução, que leva os médiuns incipientes a 

copiar o modo de falar, a voz, a maneira e o estilo do médium principal, pode prejudicar os 

trabalhos do próprio centro onde militam? 

RAMATIS: — Ainda são poucos os trabalhos mediúnicos que estão livres de certas práticas 

contraproducentes e que satisfazem integralmente aos espíritos comunicantes. Os médiuns, em grande 

parte, conforme já vo-lo dissemos, devotam-se forçadamente à pratica mediúnica, porque vivem acicatados 



 111 

pela necessidade de se desenvolverem, com o fito de recuperar a saúde ou livrar-se de incômoda opressão 

psíquica, que os atuca comumente. Falta-lhes, de início, o sentido heróico de renúncia aos seus interesses 

pessoais, o prazer de servir ao próximo ou o ideal de divulgar a doutrina espírita. 

Então -claudicam por muitos anos, mudam incessantemente de centro espírita para centro espírita, 

sempre insatisfeitos e à procura de "correntes afins", de "bons trabalhos" ou "reuniões elevadas", onde 

possam obter o máximo rendimento pelo mínimo esforço. No entanto, muitos desses médiuns 

incultos e inquietos esquecem-se de que, ao participarem das "melhores correntes" e dos melhores trabalhos 

espíritas, algumas vezes eles também terminam por desarmonizar os labores mediúnicos alheios. A 

solução, portanto, não se cinge à exclusividade de se procurarem grupos espíritas mais simpáticos ou 

mais eficientes para o êxito do desenvolvimento mediúnico, pois o médium deve promover a renovação 

íntima do seu espírito no próprio ambiente onde a bondade dos presentes lhes tolera a bagagem ainda 

bastante defeituosa. 

Eis por que, na falta de outros recursos, os benfeitores desencarnados já se dão por muito satisfeitos 

quando conseguem operar através dos médiuns de boa vontade, laboriosos e sem complicações, embora 

ainda não sejam donos de grande preparo. Por isso eles são pacientes e tolerantes com a insipiência dos seus 

medianeiros encarnados, suportando-lhes o animismo, a histeria, o automatismo psicológico, a 

imaginação indisciplinada, os longos circunlóquios, as frases pomposas e vazias, a exacerbação neurótica ou os 

caprichos levados à conta de qualidades mediúnicas. Quando encontram alguma docilidade nos seus 

intérpretes, tudo fazem para afastá-los dos ambientes perniciosos, das companhias prejudiciais, dos vícios e 

das paixões degradantes, encaminhando-os para as palestras elevadas, leituras proveitosas que os ajustem 

gradativamente ao imperativo superior do trabalho mediúnico junto à mesa espírita. 

No entanto, como já vo-lo citamos, é muito mais importante para o guia a reabilitação espiritual 

do seu médium, bem antes que ele se tome um genial intérprete das revelações do Espaço. Desde que ele firme 

sua conduta espiritual e se decida por um rumo proveitoso, toma-se o candidato que se gradua para as 

mensagens dos espíritos de melhor estirpe espiritual. Os médiuns, em grande parte, ainda ignoram 

que os espíritos responsáveis e conscientes de sua tarefa são concisos, sensatos e parcimoniosos 

nas suas comunicações para a matéria, despreocupados da veleidade de impressionar os 

encarnados pela oratória recheada de prosopopéias. 

O animismo coletivo, que generaliza num mesmo padrão anímico o modo dos médiuns 

comunicarem, ainda é mais resultante da displicência daqueles que se pressupõem com-

pletamente desenvolvidos mas, por comodismo, preferem auferir os conhecimentos e as 

orientações espirituais da fonte mais próxima e favorável que, nesse caso, ainda é o médium 

principal do trabalho onde se desenvolvem e de que participam. Se o médium modelo 

escolhido é também outro anímico esposando manias, prevenções e superficialidades à conta de 

"estilo" mediúnico, então os seus imitadores tomam-se outros multiplicadores das mesmas 

incongruências em novas cópias carbono, ao atuarem noutros centros espíritas. Deste modo, 

ficam viciadas as mais singelas comunicações do "lado de cá", devido à excessiva logorréia, 

repetição de chapas batidíssimas, longas aberturas crivadas de frases pomposas e ocas, 

enquanto o guia aguarda pacientemente, junto ao médium indisciplinado, o ensejo de saudar os 

presentes com um fraternal boa noite! 

 

 

PERGUNTA: — Há pouco vos referistes às "longas aberturas" dos trabalhos 

mediúnicos, o que nos faz perguntar se é razoável o costume adotado em certas reuniões 

espíritas, onde todos os médiuns, um por um, devem receber seu "protetor" para também 

fazer a abertura dos trabalhos e saudar os presentes. Isso parte dos chamados "protetores" 

ou se trata da interferência anímica dos médiuns? 

RAMATiS: — O bom senso recomenda que nos trabalhos doutrinários ou de 

desenvolvimento mediúnico os seus realizadores aproveitem o máximo possível todos os 

minutos disponíveis, para só tratar de assuntos importantes e de esclarecimento público. 



 112 

Convém evitar-se essa improdutiva prática de todos os médiuns, um por um, invocarem o 

protestor no trabalho mediúnico, imitando os soldados que respondem à chamada na revista 

do quartel. Gasta-se grande parte da hora valiosa e milimetrada do trabalho espírita em 

saudações sem proveito, num "tête-à-tête" que de modo algum compensa o sacrifício dos 

guias em abandonarem Mas tarefas espirituais e ficarem esperando para atuar na matéria. 

Os dirigentes sensatos dos trabalhos espíritas, e que se destinam principalmente ao 

público, devem traçar um programa orientado pelo guia da casa ou mesmo pela diretoria 

responsável da instituição, graduando as comunicações de cada médium conforme o seu 

progresso e o seu proveito. Considerando-se que as sessões mediúnicas limitam-se apenas a 

uma hora de trabalho controlada rigorosamente pelo pêndulo do relógio, é evidente que os 

seus freqüentadores semanais mais assíduos terão participado de 48 horas de trabalhos 

mediúnicos durante o ano. Sem dúvida, se os médiuns anímicos ainda gastam metade dessas 

horas valiosas em saudações e cumprimentos formalísticos, sobejam apenas 24 horas de 

serviço efetivo e proveitoso nesse ano, o que nos parece bem pouco como oportunidade para 

esclarecimento espiritual. Há que se considerar ainda que muitos freqüentadores dormem 

durante as sessões, outros palestram ou se desinteressam das preleções dos espíritos porque 

muitas vezes estas são enfadonhas, prolixas e cansativas, sob a interferência improdutiva e 

muito anímica dos seus médiuns. 

Em conseqüência, é aconselhável eliminarem-se dos labores mediúnicos todas as 

manifestações que roubem o tempo precioso destinado aos assuntos mais úteis, assim como os 

espíritos sensatos dispensam as etiquetas e os preconceitos do mundo físico, evitando qualquer 

competição ou destaque pessoal em abertura de trabalho mediúnico. Nas sessões mediúnicas 

disciplinadas pelos ensinamentos de Allan Kardec, a regra geral é permitir-se que a entidade 

responsável pela casa trace o programa de serviço para a noite, exponha o assunto essencial 

de benefício coletivo, para depois se efetivarem as comunicações dos demais espíritos, no 

aproveitamento sensato de tempo, sem as longas perorações ou demoradas saudações pessoais. Enquanto 

certos médiuns muito verbosos esgotam grande porcentagem de tempo nos trabalhos espíritas, usando de 

interminável fraseado atravancado pelos lugares comuns, esses minutos poderiam servir proveitosamente 

ao serviço de irradiação aos enfermos ou para esclarecimento do Evangelho ao público. 

 

 

PERGUNTA: — Como se explica melhor essa aflição de quase todos os 

médiuns novos, quanto à sua insistência e preocupação de "abrir" os trabalhos mediúnicos 

com a palavra dos seus guias, que geralmente denominam de "protetores"? 

RAMATÍS: — Os médiuns novatos crêem que o seu desenvolvimento mediúnico 

depende mais propriamente da maior "quantidade" de comunicações de espíritos desencarnados, do que da 

"qualidade" do estudo do espiritualismo e de sua urgente renovação moral. Então afobam-se em aproveitar 

todo o ensejo favorável, que se fizer nos trabalhos espíritas, para transmitir a sua comunicação 

mediúnica, pois sentem-se profundamente malogrados quando não podem concretizar tal desejo. Basta 

lembrar-vos que nos trabalhos mediúnicos onde a direção da mesa é inexperiente ou de excessiva 

condescendência, há momentos em que várias comunicações se atropelam simultaneamente, ou alguém 

ainda comunica após o encerramento, tal a febre dos novatos em transmitir a palavra dos seus guias, embora 

estes não sejam tão afoitos. 

Se o êxito da mediunidade dependesse do maior número de comunicações de espíritos 

desencarnados, é evidente que os tipos populares, obsidiados de ruas, e os infelizes segregados nos 

manicômios deveriam ser considerados "excelentes" médiuns completamente desenvolvidos, pois 

comunicam fielmente a todo instante a palavra e os desejos dos seus obsessores. 

Em conseqüência evitem-se os excessos das saudações dispendiosas nas aberturas de trabalhos 

mediúnicos, as preleções triviais, as longas perorações e os comunicados excêntricos que fatigam o público, 

como frutos do animismo exacerbado dos médiuns novatos. Que se aproveite ao máximo possível o tempo 



 113 

disponível para o esclarecimento dos "vivos", em vez de se estimular o estéril convencionalismo dos "mortos"! 

 

 

PERGUNTA: — Essa preocupação anímica e febril de alguns médiuns em 

"abrir" os trabalhos mediúnicos, assim como os chavões e as frases obsoletas com que eles 

preludiam as comunicações dos desencarnados, devem ser alvo da nossa censura na seara 

espírita? 

RAMATÍS: — Desejamos esclarecer-vos que o nosso principal intuito nesta obra é o de 

enfrentar o problema anímico em sua essência, sem receio de qualquer "tabu" ou misticismo lacrimoso que 

favoreça a instituição de dogmas no seio do Espiritismo. Muitos fatores indesejáveis e que rebaixam o nível 

das comunicações espíritas podem muito bem ser corrigidos em tempo, e assim desimpedirem o progresso 

medianímico. Não podemos censurar os médiuns anímicos, porque o animismo é fruto natural e lógico do 

seu desenvolvimento mediúnico, embora muitos deles continuem estacionados nessa improdutividade, depois 

de já se considerarem completamente desenvolvidos. O médium em desenvolvimento é um desarvorado, 

engatinhando dificultosamente e copiando os cacoetes, as veleidades e as contradições daqueles que ele julga 

mais competentes. Na verdade: o médium evolui ou cristaliza-se; ele estaciona entre as excrescências 

anímicas copiadas do "modelo" veterano em que se inspirou, ou então estuda, pesquisa e desenvolve o senso 

de autocrítica suficiente para entender melhor o seu próprio temperamento e caráter, a fim de se livrar o 

mais cedo possível das anomalias do animismo improdutivo. 

Não importam os tropeços dos primeiros passos, embora dominem os chavões anímicos, as 

comunicações tolas, pomposas ou improdutivas, que significam para o candidato a médium tanto quanto o 

"abc" para o analfabeto ou o solfejo musical para o aprendiz de música. A base do mediunismo ainda é o 

animismo; sem este não existe aquele. Os rasgos de oratória genial, com que certos médiuns 

experimentados mais tarde deslumbram os seus ouvintes, também firmaram suas bases nos 

cacoetes, nas dúvidas, nos ridículos e tropeços das manifestações mediúnicas incipientes dos 

primeiros dias. 

 

 

PERGUNTA: — O vosso médium, que nos parece desembaraçado e desprovido 

de convenções, chapas ou prosopopéias mediúnicas, porventura também atravessou essa 

fase anímica e contraditória, transmitindo o pensamento dos encarnados através de 

comunicações ridículas, ingênuas e superficiais? 

RAMATÍS: — Sem dúvida, na fase primária do seu desenvolvimento ele 

também comunicou as idéias dos espíritos através de frases empoladas, dos dísticos 

supersticiosos ou redundâncias sem proveito doutrinário. Durante longo tempo mantivemo-nos 

na expectativa, aguardando pacientemente que ele atravessasse o período das longas perorações, 

dos datismos próprios dos intelectos desenvolvidos, porém indisciplinados, das narrativas 

fatigantes e intermináveis, fruto natural do seu animismo e inexperiência. Ele também proferia 

longas saudações de abertura em trabalhos espíritas, copiou os gestos, as exclamações e o tom 

da voz dos médiuns aos quais atribuía o melhor quilate. Muitas vezes exagerou nos floreios 

provincianos, tentando impressionar o público pela exposição de conceitos triviais, que julgava 

de alta filosofia espiritual. No entanto, quando temíamos que ele se cristalizasse num 

mediunismo improdutivo e convencional, mostrou-se inconformado com a situação e desejoso 

de novos conhecimentos e atirou-se incondicionalmente ao estudo de tudo aquilo que lhe 

pudesse dar um conceito superior da vida criada por Deus. Vimo-lo romper as fronteiras 

ortodoxas de sua crença e pesquisar os esforços alheios dos demais homens que sinceramente 

buscam a Verdade, cimentando-os com os ensinamentos da ciência e da psicologia do mundo 

material. Na sua investigação incondicional sobre a imortalidade do espírito, o nosso médium 

terminou por compreender que Deus é íntegro à sua Obra, por cujo motivo a própria matéria é 



 114 

também uma criação divina, como condição provisória para a alma despertar a sua consciência. 

Sem qualquer constrangimento ele examinou cuidadosamente as suas próprias incongruências e 

estigmas anímicos, que interferiam nas comunicações com os desencarnados; pesquisou o 

subconsciente sob o método freudiano e terminou por identificar inúmeras anomalias que se 

interpunham durante o seu transe mediúnico. Investigando o fenômeno da mediunidade sem a 

mística religiosa que dogmatiza, pouco a pouco eliminou inúmeras intervenções anímicas que 

obscureciam o nosso intercâmbio espiritual, passando a facilitar-nos as comunicações por seu 

intermédio. 

 

 

PERGUNTA: — Não desejamos censurar o trabalho dos médiuns novatos que 

são sinceros e entusiastas, mas às vezes observamos certa competição de oratória 

mediúnica junto à mesa espírita, o que nos parece contrariar algumas recomendações 

feitas por Allan Kardec no "Livro dos Médiuns"! Que dizeis? 

RAMATÍS: — Obviamente, a solução do animismo, que se manifesta nos seus 

mais variados aspectos, não será conseguida através de censuras; mas é necessário enfrentar 

esse problema sem receio dos "tabus" ou de ferir susceptibilidades presas ao misticismo 

improdutivo. O Espiritismo é doutrina sensata e evolutiva, e não pode endossar as anomalias 

que no exercício mediúnico podem situá-lo sob a crítica maldosa dos adversários. O médium, 

que é um dos elementos de maior importância na propaganda do Espiritismo prático, deve 

impor-se pela sua modéstia, conduta moral superior e um serviço mediúnico isento de 

quaisquer excrescências ridículas. 

Os médiuns são homens e, por isso, imperfeitos. No entanto, desde que estudem 

conscienciosamente as obras codificadas por Allan Kardec, ficam esclarecidos desde o início do 

seu labor mediúnico quanto às incongruências que precisam evitar em nome da doutrina 

espírita, quais os percalços da mediunidade imperfeita e o desajuste dos médiuns no tocante às suas 

qualidades morais, conforme é exposto no "Livro dos Médiuns” (1) . 

Os médiuns novos são tímidos, cuidadosos e temem o ridículo. No entanto, em princípio, mal dissimulam 

a ansiedade de sobrepujar os companheiros mais experimentados, o que não perdem oportunidade de fazer. 

Alguns sobrevivem com êxito nos ambientes mais confusos; outros perturbam-se nos trabalhos mediúnicos mais 

harmônicos. Obviamente, eles graduam-se pelos mais variados matizes e de acordo com a maior ou menor 

influência anímica; nuns predomina a linguagem elevada, o potencial intelectivo superior ou o sentimento de 

tolerância evangélica; noutros a trivialidade, o primarismo mental ou a franqueza rude de "dizer a verdade" aos 

outros. No entanto, conforme cita Allan Kardec, no "Livro dos Médiuns", ainda é o médium exibicionista o que 

mais se preocupa em competir e impor-se sobre os seus companheiros de trabalhos mediúnicos, e assim não perde 

vaza para atrair a atenção pública e teatralizar as mais singelas comunicações. Ele faz do ambiente espírita a 

moldura que lhe enfeita as atitudes rebuscadas, os efeitos pirotécnicos ou as exclamações dramáticas. 

 

 

PERGUNTA: — Em alguns trabalhos espíritas ouvimos comunicações de 

boa índole e de algum sentido construtivo. Porém, estranhamos certos "chavões" muito 

repetidos pelos comunicantes, em linguagem exótica e típica de outras raças. Aliás, 

alguns confrades explicaram-nos que certos espíritos usam siglas ou saudações 

particulares, que assim os identificam mais facilmente no início de sua manifestação. Que 

dizeis? 

RAMATÍS: — A saudação tradicional, com que alguns desencarnados iniciam suas 

preleções, é mais própria de sua índole peculiar, e não representa qualquer senha ou código, que seria 

rematada tolice aceitar como prova de identificação espiritual. Nós também vos saudamos, às vezes, com 

as palavras "Paz e Amor", no limiar de nossas mensagens espirituais, sem que por isso estejamos presos a 



 115 

qualquer código de identificação ou signo esotérico. Embora não se trate de quaisquer palavras sagradas ou 

mantrânicas, certas frases peculiares aos desencarnados, ao se manifestarem nas sessões espíritas, já 

predispõem o público para vibrar-lhes em simpatia no reconhecimento de sua presença. 

 

  

PERGUNTA: — E no caso dessas chaves ou saudações repelidas dos 

desencarnados serem proferidas em sânscrito, hebraico, bantu, guarani, árabe ou qualquer 

outro dialeto estranho, como já temos observado, que deveremos compreender? 

RAMATÍS: — Sabeis que um "louvado seja Deus", pronunciado com ânimo e convicção 

sincera, em qualquer dialeto ou idioma estranho à vossa raça, sempre há de possuir a necessária força 

espiritual emotiva, independentemente da língua em que é falado. Mas não passa de excêntrico o 

médium intuitivo que usa de saudações em idioma estranho à sua própria raça, e depois não consegue 

transmitir o restante da mensagem na mesma língua. Quando se trata de médium poliglota ou 

xenoglóssico, é evidente que ele pode comunicar toda a mensagem do desencarnado na linguagem que ele 

usava em vida física, quer seja o francês, o bantu, o turco ou o chinês. 

Às vezes é apenas encenação propositada por parte do médium intuitivo, que em vigília conhece o 

fraseado em língua estranha e o usa como chave no início da comunicação. Cremos que vos seria bastante 

estranho se, através deste médium intuitivo, ditássemos a nossa costumeira saudação de "Paz e Amor" em 

indu-chinês, isto é, no idioma pátrio que cultuamos na última existência terrena e, no entanto, depois não 

pudéssemos transferir-vos na mesma língua o resto da comunicação. 

Não censuramos tais fatos, quando eles ocorrem tradicionalmente nos trabalhos mediúnicos 

dos terreiros de Umbanda, nos quais os silvícolas, os pretos-velhos de Angola, Nagô ou Bantu, chegam a 

arrancar dos seus "cavalos" alguns vocábulos do idioma natal que usavam na vida física. Mas 

isso já não se justifica nas sessões espíritas disciplinadas pela codificação de Allan Kardec, em 

que a manifestação mediúnica deve ser escoimada de qualquer superficialidade ou teatralização 

extravagante. 

Quanto à suposição de que certos espíritos superiores usam "chaves" esotéricas 

previamente combinadas com os encarnados, para garantir-lhes a identificação nos trabalhos 

mediúnicos, cremos que essa segurança moral ou benfeitora dos desencarnados não depende 

propriamente do seu nome, de chaves sibilinas ou dos sinais cabalísticos da preliminar 

mediúnica, mas das suas intenções e do tratamento espiritual com que se portem nas suas 

comunicações. Em qualquer circunstância, é bem mais louvável e segura a presença anônima de 

Francisco de Assis nos trabalhos espíritas, sem qualquer chave ou saudação cabalística, do que 

a de algum espírito diabólico prelecionando através de frases lacrimosas e senhas enigmáticas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 — NOTA DO MÉDIUM: - "Livro dos Médiuns" - Cap. XVI - 185 a 199. 

 

 

 

 



 116 

CAPÍTULO 22 

 

A sugestão e a imaginação nas 

comunicações mediúnicas. 
 

 

PERGUNTA: — Gostaríamos que nos explicásseis o caso de certas 

comunicações transmitidas até por médiuns bem desembaraçados, de espíritos 

desencarnados em homicídios, acidentes trágicos ou suicídios, cujas mortes mais tarde 

são desmentidas. Certo amigo nosso foi dado por morto em acidente rodoviário 

ocorrido num Estado vizinho e, na mesma noite, no centro espírita de nossa freqüência, ele 

comunicou-se aflito e perturbado, queixando-se de muitas dores. Entretanto, para decepção 

e espanto geral, dias depois ele retornou ao lar, pois a vítima do acidente fora um seu 

homônimo. Que dizeis sobre isso? 

RAMATÍS: — O animismo explica-vos muito bem esses casos contraditórios e 

decepcionantes, principalmente se o médium é muito sugestionável em sua vida profana, a 

ponto de estigmatizar com facilidade, na sua mente indisciplinada, a notícia trágica do jornal do 

dia sem cogitar se ela pode ser verídica ou duvidosa. Quando não se trata de algum diverti-

mento de espíritos levianos ou maquiavélicos, que tudo fazem para ridicularizar o trabalho 

mediúnico, é a imaginação exaltada do médium, que trabalha completamente desgovernado e 

tece os quadros dramáticos do que ele supõe tenha ocorrido à vítima. Então, à noite, na sessão 

mediúnica, as imagens nutridas pela sugestão dominam a mente do médium, fazendo-o 

descrevê-las à guisa de acontecimentos verídicos. 

 

  

PERGUNTA: — Deveríamos censurar ou afastar o médium que se 

deixa sugestionar tão facilmente, de modo a causar prejuízos à contextura doutrinária 

do Espiritismo? 

RAMATÍS: — Em qualquer situação da vida, ainda é a recomendação de Jesus, 

"Não julgueis para não serdes julgados", que deve orientar nossas apreciações sobre os atos do 

próximo. É evidente que, se o médium demasiadamente sugestionável tivesse certeza do fato 

desastroso que ocorre consigo, não o contaria, semeando o seu próprio ridículo. Não existindo 

dolo, por não haver propósitos censuráveis, o dever dos espíritas esclarecidos é nortear o médium 

desgovernado para exercer o serviço mediúnico com o máximo de critério, evitando causar o 

desânimo e a decepção aos que o ouvem. 

O êxito das comunicações intuitivas mediúnicas depende principalmente da maior 

passividade do médium intuitivo. No entanto, nesse estado neutro o seu psiquismo tende 

muitíssimo ao estado de auto-hipnose, em cuja fase é bem fácil a sugestão e o domínio das 

idéias que foram alimenta das durante o dia. Há casos em que sensitivos de pouco controle 

mental chegam a transmitir, à conta de mensagens de espíritos desencarnados, as idéias e os 

pensamentos de algum freqüentador do trabalho mentalmente desenvolvido. Outros são 

facilmente dominados pela "empatia", ou seja a capacidade da criatura em colocar-se no lugar 

de outrem e viver-lhe as dores ou vicissitudes. E os mais sugestionáveis passam então a 

materializar, à noite, no centro espírita, aquilo que durante o dia mais os impressionou. 

Raros médiuns sabem controlar os avançados recursos de sua imaginação, de modo a 

aproveitá-los para dinamizar as idéias que os espíritos lhes transmitem, pois, em geral, confundem 

as imagens virtuais do seu pensamento, supondo-as como de entidades concretas e fora do 



 117 

corpo físico. A ausência de estudo e a falta de autocrítica leva grande número de medianeiros a 

confundir a realidade com a fantasia. 

 

 

PERGUNTA: — Quais são os recursos ou as providências mais 

aconselháveis para ajudar esses tipos de médiuns tão imaginativos a se tornarem 

eficientes e menos anímicos, mais reais e menos fantasiosos, evitando-se os casos de falsas 

comunicações mediúnicas inspiradas pelas notícias trágicas dos jornais? Embora não 

pretendamos julgar os médiuns vítimas dessas incongruências, cremos que tais 

acontecimentos sempre abalam a crença espírita dos neófitos e dão azo a muita crítica 

mordaz; não é assim? 

RAMATÍS: — Ante a vossa indagação, só podemos insistir fastidiosamente na 

tecla batidíssima de que só há um caminho para qualquer médium lograr o melhor êxito no seu 

trabalho mediúnico é o estudo incessante aliado à disciplina moral superior. O Espiritismo 

explica que não existem privilégios por parte de Deus para qualquer de seus filhos; em seu seio 

é inaceitável o milagre ou a magia, que contrariam a disciplina das leis siderais. Deste modo, 

nenhum médium ignorante, fantasioso ou anímico transformar-se-á em um instrumento 

sensato, inteligente e arguto, se não o fizer pelo estudo ou próprio esforço de ascensão 

espiritual. 

Não contrariamos a tese de que é preferível o médium analfabeto, ingênuo e 

imaginativo, mas dotado de virtudes cristãs sublimes, ao médium intelectivo, culto e 

desembaraçado, porém vaidoso, mal intencionado ou interesseiro. Mas é evidente que ainda é 

melhor o médium humilde, bom e desinteressado, mas estudioso das obras espíritas e dos bons 

compêndios profanos, que se imuniza contra os automatismos psicológicos, as sugestões alheias e 

as interferências anímicas. 

Atualmente o homem não precisa nascer em berço privilegiado para ser culto, pois as 

facilidades modernas do livro, da revista e dos métodos pedagógicos através de cursos radiofônicos 

ou de correspondência, desmentem os que por displicência alegam dificuldade para se educar. 

Aliás, já nem é preciso enxergar para ler, pois até os cegos já dispõem de vasta biblioteca em 

"braille". Alguns médiuns avessos à leitura abandonam-se à fama voluptuosa e cômoda de que 

são excelentes medianeiros, embora analfabetos. No entanto, o certo é que o fazem mais por 

preguiça e desinteresse do seu progresso intelectivo e espiritual. Todo ser convocado para 

contribuir mediunicamente junto à mesa espírita deve se reconhecer uma criatura endividada 

procedendo à colheita dos frutos espinhosos da sementeira imprudente do passado. Sob tal 

condição, ela assume graves compromissos para com os seus benfeitores desencarnados, assim 

como é responsável pela própria renovação moral, intelectiva e espiritual. 

O primeiro dever do médium analfabeto ou inculto é justamente o de alfabetizar-se e 

procurar adquirir cultura, lembrando-se de que o sacrifício inicial, para isso, pode ser uma 

imposição do seu próprio carma muito gravoso. Não se justifica no seio do Espiritismo o velho 

e cômodo sistema, muito de gosto de alguns médiuns ou doutrinadores displicentes, de 

justificarem a sua ociosidade mental com a esfarrapada desculpa de possuírem a inata intuição, 

sensata e certa, de todas as coisas, sem qualquer conhecimento das obras espíritas. Os mais 

ingênuos ainda acrescentam que o seu vasto conhecimento intuitivo os dispensa atualmente de 

qualquer novo aprendizado doutrinário, pois é fruto do seu contato com o Espiritismo em 

vidas anteriores. 

Sem dúvida, todos os homens nascem analfabetos, mas todos precisam aprender a ler. 

Uma vez que as próprias crianças conseguem alfabetizar-se, é evidente que isso ainda será bem 

mais fácil para os adultos, que já possuem maior desenvolvimento e acuidade mental. 

Inconscientes do seu ridículo, aqueles que se blasonam de ser iletrados, mas inatamente cultos, 

sentam-se às mesas espíritas e lançam torrentes de sandices e exortações prenhes de lugares 



 118 

comuns à conta de brilhante tese filosófica sobre a doutrina espírita. 

 

 

PERGUNTA: — E quais os livros que esses médiuns incipientes deveriam 

compulsar para dominarem a interferência anímica e progredirem no trato das relações 

com o Além? 

RAMATIS: — Não preconizamos que seja necessário ao médium iletrado ou 

muito anímico tomar-se um gênio ou irrepreensível autodidata, para só então corresponder aos 

objetivos e à responsabilidade de sua tarefa mediúnica. Mas a verdade inconteste é que boa 

porcentagem dos médiuns é 

Mediunismo 

displicente e cristaliza-se durante vários anos hipnotizada à ala própria ignorância, 

enquanto confunde os seus conceitos vulgares com os elevados e inteligentes postulados de 

savação do próximo. O médium sinceramente devotado à causa espírita procura elevar o seu 

nível intelectual pelo estudo das obras da doutrina, mas também ausculta-se continuamente 

para identificar na própria alma as paixões e trivialidades que lhe emolduram prejudicialmente 

as comunicações mediúnicas. Só depois de conhecer-se a si mesmo é que ele está em condições 

de corrigir o próximo. 

Certos médiuns justificam a sua alergia à leitura alegando a impossibilidade de 

aquisição de livros de esclarecimento científico ou filosófico, porque são excessivamente pobres e 

trabalham exaustivamente para o sustento da família. Acontece, porém, que eles devoram o 

conteúdo de milhares de revistas improdutivas, folhetins aventurescos, contos policiais ou jornais 

de esporte. As horas que lhes sobejam nos dias de descanso ou férias eles gastam colados aos 

rádios ouvindo novelas xaroposas e sentimentalistas, por vezes inconvenientes. Os médiuns 

masculinos perdem longas horas no cafezinho da esquina, alimentando a palestra inútil; os 

médiuns femininos consomem longo tempo em demorados "tête-àtête" com a vizinha mais 

próxima, no comentário das histórias dramáticas das vizinhas mais distantes. 

Como não há regra sem exceção, alguns médiuns, se bem que iletrados e ignorantes 

dos recursos de sua própria mente, alcançam admiráveis resultados no seu intercâmbio 

medianímico com o Além. Alguns deles são bastante sensatos e servem satisfatoriamente aos 

desencarnados, pois elevam o nível mental dos companheiros pelas transmissões de excelentes 

roteiros espirituais. 

Mas o fenômeno explica-se com facilidade, porque nesse caso trata-se de espíritos 

experimentados e donos de elevado conhecimento filosófico e salutar entendimento psicoló-

gico, o que lhes permite transmitir o pensamento dos desencarnados em nível de compreensão 

superior. Embora sejam anímicos, são tão utilíssimos para os freqüentadores neófitos como se 

realmente comunicassem espíritos desencarnados, pois sua memória pregressa é rica de 

conhecimentos espirituais e aviva-se sob o clima espírita. Mas ainda são poucos os médiuns 

intuitivos que podem distinguir onde termina a fronteira do seu subconsciente e principia a área 

da fenomenologia mediúnica. 

Os médiuns, que são criaturas imperfeitas, por vezes caem em contradições flagrantes 

e desmoralizam o conceito público da mediunidade, principalmente quando copiam, no ambiente 

espírita, algo das competições do mundo profano. Alguns precipitam-se em dar o furo 

mediúnico, como acontece na competição jornalística, mas o fazem de modo imprudente, como 

no caso que citastes em vossa primeira pergunta de hoje. Inconscientemente eles carreiam os 

apodos e as críticas contra a codificação de Allan Kardec, o qual, com muito bom senso, 

advertiu "que seria melhor rejeitar 99 verdades a aceitar uma só mentira na doutrina espírita". 

Através dos recursos do hipnotismo, pode-se implantar uma idéia fixa ou uma ordem 

incondicional no "sujet" hipnotizado, à qual ele obedece depois de acordado, tal como lhe 

tenha sido ordenado. Este fato é muito conhecido entre os hipnotizadores pelo "signo sinal". 



 119 

Do mesmo modo, os que são médiuns, mas facilmente sugestionáveis, também se transformam 

no "sujet" capaz de viver no transe mediúnico todas as idéias e fantasias que o tenham 

impressionado fortemente no estado de vigília. Na verdade, eles também são comandados por 

um "signo sinal" que lhes é imposto pelo próprio subconsciente. 

 

 

PERGUNTA: — Quais os fatores mais responsáveis pela comunicação 

fantasista, no caso do médium que o faz com boa intenção, certo de que foi intuído ou 

incorporado por algum espírito desencarnado? 

RAMATÍS: — Já vos temos falado do automatismo psicológico ou do domínio 

da personalidade alheia sobre a mente do médium. No entanto, há outro fator de forte influência, 

que é o histerismo. São as mulheres, principalmente, as 

maiores vítimas de tal distorção individual, uma vez que podem levar com facilidade 

o seu estado anormal de excita- 

ou frustração à conta de faculdade mediúnica em florescimento. Os sonhos 

inalcançados, a excessiva introspecção, as neuroses, as perturbações intelectuais, as convulsões, 

as manias de grandeza, os exageros e as simulações muito familiares na esfera psiquiátrica e na 

terminologia freudiana, podem ser responsáveis por falsas suposições de mediunidade. O 

histerismo, em particular, pode atacar a mulher frustrada no casamento ou celibatária, 

acicatando-lhe o psiquismo pela angústia da solidão, fruto da ausência do companheiro 

predestinado pelas leis biológicas da vida humana. 

A conseqüência nevropata, o traumatismo psíquico ou a exaltação incontrolável 

facilmente confundem-se com as manifestações mediúnicas. Algumas criaturas tentam o transe 

mediúnico sem possuir a sensibilidade exigida para o mesmo. Desse esforço incomum resulta 

a emersão da bagagem oculta do subconsciente, capaz de ser confundida também com a 

comunicação dos espíritos desencarnados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 120 

CAPÍTULO 23 

 

O espírita e o bom humor 
 

 

PERGUNTA: — Que dizeis dessas comunicações soturnas, algo fúnebres, de 

espíritos guias ou benfeitores, que deixam o público espírita algo constrangido pelo aspecto 

lúgubre com que se manifestam? Dever-se-ia atribuir tal comportamento habitual aos 

próprios comunicantes que, depois de desencarnados, modificam completamente o seu 

temperamento psicológico devido à responsabilidade da vida espiritual? Alguns espíritos 

chegam a pronunciar suas palavras de modo quase espasmódico, entre frases que mais 

parecem soluços e gemidos. 

RAMATíS: — Em geral, os médiuns novatos e ainda ignorantes da realidade da vida do 

espírito pressupõem que a morte é um ato de magia ou passe miraculoso, que modifica instantaneamente o 

conteúdo psicológico e o estado moral dos desencarnados. Embora comprovem que por eles se 

comunicam almas felizes e libertas de preconceitos terrenos, ainda nos configuram de modo lúgubre, pois 

acima de tudo somos almas dos "mortos"! Em face da idéia fúnebre que ainda se tem na Terra, com 

relação à vida além da sepultura, os desencarnados são transformados em figuras empertigadas e 

sentenciosas, que se movem num céu dominado por profundo silêncio sepulcral. Os "vivos" julgam-nos 

situados em dois extremos opostos; somos anjos estáticos em eterna contemplação da obra do Senhor, ou 

então fantasmas melodramáticos, gélidos e tétricos. Depois da morte do corpo físico, dizem eles, os espíritos 

devem ser sisudos, graves e compungidos, cujos lábios só se entreabrem para censurar as volubilidades e 

os pecados dos homens. 

Dificilmente os encarnados podem imaginar que, além do túmulo e nas regiões felizes, ainda 

permanecem o riso farto, a jovialidade e a despreocupação das almas angélicas libertas dos complexos e 

recalques humanos, cujo sentimento puro e inocência de intenções justificam a divina máxima de Jesus, 

quando exclamava: "Vinde a mim as criancinhas, porque delas é o reino dos céus". 

Os pessimistas da moradia terrena não podem admitir que os "mortos" possam desempenhar 

atividades laboriosas e a tudo contagiar com sua alegria, seu trabalho e otimismo. Mas a verdade é que as 

colônias espirituais venturosas que circundam o orbe terráqueo, conforme já vos tem sido notificado, são 

colméias de almas afeitas ao humorismo sadio, à graça e à jovialidade dos intercâmbios afetivos ligados ao 

bem e à utilidade espiritual. Se a morte não transforma as almas em arcanjos liriais purificados à última hora, 

ela também não extingue as preferências boas ou más' que tenham sido esposadas na Terra. 

É certo que nas camadas densas do astral inferior verifica-se situação oposta. Ali, os calcetas das 

sombras transitam ululando seus remorsos ou enlouquecidos pelos sofrimentos atrozes, enquanto os mais 

revoltados ainda estrugem ameaças contra os seus comparsas do passado. O gemido lúgubre, a dor insana, a 

gargalhada sinistra e os brados de desespero e terror são a antítese da alegria e da ventura que domina as 

almas habitantes das esferas superiores. Mas essas almas infelizes, quando se comunicam com a Terra, nada 

podem fazer além dos apelos angustiosos ou das revoltas indomáveis, porque assim elas são no 

submundo onde habitam. 

Mas os guias que vos visitam das regiões de paz e de luz não devem ser levados à conta de fantasmas 

suspirosos ou almas carrancudas, tristes e severas, cuja presença nas sessões espíritas, em vez de 

desanuviar o ambiente, torna – o ainda mais tristonho e soturno. 

 

 

PERGUNTA: — Mas já ouvimos críticas severas contra certos espíritos que, 

entre um ensinamento e outro, nas suas comunicações, interpunham um dito ou uma graça 

que despertava o humorismo e desafogava a tensão dos presentes. Disseram-nos alguns 



 121 

confrades que a sessão espírita não é palco de humorismo ou picadeiro de circo! Que 

dizeis? 

RAMATÍS: — Todo extremismo é sempre passível de censura; e o será também na 

prática mediúnica ou na sessão espírita. Não louvamos a sessão mediúnica onde pontifique a 

trivialidade, o interesse mercenário, a galhofa, a ironia, a graça fescenina ou o linguajar 

sarcástico, a qual termina transformando-se em fonte de atração para os espíritos capciosos, 

galhofeiros ou libertinos. Mas também não lisonjeamos a reunião espírita à base de 

comunicações compungidas, que lembram mais propriamente o velório de adoração fúnebre. 

Em geral, os amantes dessas sessões são criaturas recém-vindas das tertúlias alegres, 

participantes das palestras chistosas ou do anedotário hilariante de rua. No entanto, acham que 

devem "fechar" com toda urgência a fisionomia e se pôr carrancudos, assim que se defrontam 

no interior do centro espírita com o médium ou o doutrinador de olhar compungido. É de bom 

senso que pouco adianta ao homem modificar o seu aspecto fisionômico exterior, se dentro de 

si ainda vibram as lembranças dos assuntos que o fizeram rir à vontade, ou se ele malbarata os 

demais dias da semana entre o riso descontrolado do anedotário malicioso, que fornecem o 

rádio, o cinema ou a revista humorística. 

A verdade é que os espíritos felizes são alegres e absolutamente despreocupados das 

convenções e dos preconceitos humanos, e seu maior desejo é incentivar-vos o ânimo, desopilar-

vos o fígado e preencher a vossa alma com o otimismo e a esperança num futuro feliz. E o 

Espiritismo, como doutrina de socorro e esclarecimento para os "vivos", também nutre o 

salutar objetivo de confortar e orientar o homem vítima de angustioso pessimismo que lhe 

marca a vida física, pois só lhe resta a graça de um céu melancólico, dificílimo de alcançar, ou 

então a eternidade do inferno, quase impossível de evitar. 

Em conseqüência, como doutrina de otimismo e libertação espiritual, o Espiritismo não 

pode paraninfar as sessões lúgubres e carrancudas, ou os velórios mediúnicos, em que os seus 

adeptos se submetem convencionalmente a uma falsa tensão de gravidade apostolar sob as 

vozes lacrimosas da leitura do Evangelho, para depois retornarem às suas atividades cotidianas 

novamente agitados pelas emoções descontroladas e perturbados pelos sentimentos mais 

contraditórios. Não admitimos a palhaçada ou a irreverência no ambiente espírita, mas 

acreditamos que, ao codificar o Espiritismo, Allan Kardec objetivava mais uma transfusão de 

sangue novo na crença triste e nos sofrimentos dos homens, do que mesmo estabelecer um 

intercâmbio convencional, em que as almas felizes são apenas os "mortos" carrancudos e 

lastimosos! 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 122 

 

CAPÍTULO 24 

 

A telepatia e as comunicações mediúnicas. 
 

 

PERGUNTA: — Certos críticos afirmam que os médiuns são apenas telepatas 

passivos, pois as comunicações de espíritos desencarnados não passam de transmissão de 

pensamentos dos próprios vivos que freqüentam as sessões mediúnicas. A seu ver, os médiuns 

são criaturas muito sensíveis recepção das ondas "ultra-microcurtas" emitidas pelos 

cérebros dos encarnados, o que os leva a crerem-se intermediários das almas do Além-

Túmulo. Há fundamento nessa explicação? 

RAMATÍS: — Não discordamos quanto à possibilidade de os fenômenos 

telepáticos intervirem na prática mediunica, mas isso não prova que os médiuns sejam 

unicamente transmissores de pensamentos dos freqüentadores de sessões espíritas. A mediunidade 

exclusivamente inspirativa é, em verdade, efetuada pelo processo de comunicação telepática. E 

por isso, é necessário distinguir se são dois espíritos encarnados a se comunicarem entre si, pela 

transmissão do seu pensamento, ou se se trata de espíritos desencarnados que projetam o seu 

pensamento sobre o médium. 

Na telepatia processada exclusivamente entre os encarnados, uma vontade ativa transmite 

os seus pensamentos a outra vontade deliberadamente passiva, o que se constitui num processo 

de transmissão mental diretamente de encarnado para encarnado. Mas, no caso da comunicação 

mediúnica telepática, além de o médium deixar-se "inspirar" por outro espírito desencarnado, ele 

também assenhoreia-se dos seus problemas venturosos ou aflitivos, assim como, às vezes, 

recepciona mensagem espiritual educativa que ultrapassa o seu entendimento ou concepção 

comum que tem da vida. 

Na telepatia, um cérebro ativo envia ondas concêntricas que são captadas por outro cérebro 

receptor passivo, porque ambos sintonizam-se à mesma faixa vibratória de transmissão mental. No 

entanto, a comunicação mediúnica efetua-se pelo "ajuste perispiritual" entre o espírito do 

médium e o desencarnado, em que o primeiro recebe diretamente a mensagem que deve transferir 

para o mundo material. 

 

 

PERGUNTA: — Então há possibilidade de o médium recepcionar 

telepaticamente o pensamento do público, para depois reproduzi-lo verbalmente, certo de 

ser comunicação de espíritos desencarnados? 

RAMATÍS: — A transmissão telepática pode ocorrer em qualquer lugar, bastando 

que para isso existam circunstâncias favoráveis e dois cérebros apropriados ao fenômeno, em que um 

transmite e outro recepciona os pensamentos. Aliás, desde que o médium precisa entregar-se a um 

estado de passividade para receber os pensamentos dos desencarnados, não é difícil que ele também 

capte alguns pensamentos dos encarnados que fazem parte do seu ambiente de trabalho. É o caso da 

telepatia acidental, com a recepção de idéias soltas e sem concatenação, que interferem na comunicação 

mediunica, embora sem modificá-la, pois não se produzem pela vontade deliberada de quem as 

emite. 

No caso de pura telepatia entre os encarnados, o fenômeno é subordinado exclusivamente 

aos acontecimentos do mundo físico, enquanto que, no intercâmbio telepático inspirativo com os 

espíritos desencarnados, os médiuns captam notícias inéditas do Além, fazem previsões acertadas 



 123 

e muitas vezes expõem assuntos que, além de transcender aos seus próprios conhecimentos, ainda 

ultrapassam a concepção habitual dos freqüentadores das sessões espíritas. 

Nas instituições espíritas em que os desencarnados de melhor graduação podem atuar 

com segurança e manifestar-se com êxito pelos seus intérpretes mediúnicos, o fenômeno 

decorre isento de qualquer interferência telepática por parte dos encarnados e mesmo das 

entidades do Além. Os médiuns bem assistidos são isolados e protegidos pelos seus guias contra 

qualquer influência exterior, por cujo motivo as suas comunicações guardam a fidelidade do 

pensamento enviado do "lado de cá". Assim como a mediunidade não invalida o fenômeno da 

telepatia, este também não pode invalidar aquela, pois, além de ambos exercerem-se de modo 

bastante diferente, ainda ocorrem em planos bem diversos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 124 

 

CAPÍTULO 25 

O problema da mistificação 

 
 

PERGUNTA: — Todos os médiuns podem ser mistificados? 

RAMATÍS: — A mistificação mediúnica ainda é problema que requer minucioso 

estudo e análise isentos de qualquer premeditação pessoal, porquanto nela intervém inúmeros 

fatores desconhecidos aos próprios médiuns que são vítimas desse fenômeno. A Terra ainda é um 

planeta em fase de ajuste geológico e de consolidação física; a sua instabilidade material é 

profundamente correlata à própria instabilidade espiritual de sua humanidade. Em conseqüência, 

ainda não podeis exigir o êxito absoluto no intercâmbio mediúnico entre os "vivos" e os 

"mortos", pois que depende muitíssimo do melhor entendimento evangélico que se puder 

manter nessas relações espirituais. Só os médiuns absolutamente credenciados no serviço do 

Bem, e assim garantidos pela sua sintonia à faixa vibratória espiritual de Jesus, é que realmente 

poderão superar qualquer tentativa de mistificação partida do Além-Túmulo. Na verdade, os 

agentes das sombras não conseguem interferir entre aqueles que não se descuidam de sua 

conduta espiritual e se ligam às tarefas de socorro e libertação dos seus irmãos encarnados. 

 

 

PERGUNTA: — A mistificação que pode dar-se com o médium significa 

porventura descuido ou indiferença dos seus guias espirituais? 

RAMATÍS: — Ela é fruto de circunstâncias naturais criadas pelo medianeiro, ou 

do descuido daqueles que ainda imaginam a sessão espírita como um espetáculo para 

impressionar o público. O Espírito mistificador sempre aproveita o estado de alma, a ingenuidade 

ou a vaidade do médium para então mistificar. No entanto, podemos vos assegurar que a 

mistificação não acontece à revelia dos mentores do médium, embora eles não possam ou não 

devam intervir, tudo fazendo para que os seus intérpretes redobrem a vigilância e acuidade 

psíquica, a fim de se fortalecerem para o futuro. 

Na verdade, a maioria das mistificações deve-se mais ao amor próprio exagerado, à preguiça 

mental, e também ao excesso de confiança dos médiuns no intercâmbio tão complexo e 

manhoso com o plano invisível, em que se abandonam displicentemente à prática de sua 

faculdade mediúnica. 

 

 

PERGUNTA: — Baseando-nos em vossas palavras, pressupomos que a 

maioria dos médiuns pode ser mistificada; não é assim? Alguns confrades espiritas 

explicam-nos que a mistificação, em certos casos, tem por objetivo principal extinguir a 

vaidade do próprio médium. Há fundamento em tal afirmação? 

RAMATÍS: — Os mentores de alta estirpe espiritual nunca promovem qualquer 

acontecimento deliberado de mistificação mediúnica; e não o fariam mesmo que pudesse servir 

de advertência educativa para o médium vaidoso. O próprio médium é que oferece ensejo para 

a perturbação ou a presença indesejável no seu trabalho. Algumas vezes a base da mistificação 

é cármica, e por isso o médium não consegue livrar-se dos adversários pregressos, que o 

importunam a todo momento, procurando mistificá-lo de qualquer modo e dificultar-lhe a 

recuperação espiritual na tarefa árdua da mediunidade. 

Não cremos que a vaidade dos médiuns desapareça só porque sejam vítimas da 



 125 

mistificação conetiva. Em geral, quando eles comprovam que foram iludidos pelos desencarna-

dos, sentem-se profundamente feridos no seu amor-próprio e então se revoltam contra a sua 

própria faculdade mediúnica. E assim, em muitos casos, o médium mistificado e revoltado pela 

decepção de ter sido humilhado na mistificação, mais rapidamente desiste da tarefa mediúnica 

que o ajudava a amortizar a dívida cármica, terminando por corresponder exatamente aos 

propósitos maquiavélicos dos seus perseguidores do Além. Alguns médiuns já abandonaram a 

prática mediúnica, alegando que foram traídos na sua boa intenção e não receberam o devido 

adjutório do Alto, o que lhes seria justo esperar. 

São raros os que admitem, sem quaisquer susceptibilidades, que dia mais ou dia menos 

podem ser mistificados, não por culpa dos seus mentores, mas pela imprudência, pelo 

descaso, vaidade ou interesse utilitarista com que às vezes são dominados, oferecendo 

ensejos para a infiltração de espíritos levianos, irresponsáveis e malévolos no exercício de sua 

mediunidade. Os desocupados do Além-Túmulo espreitam astutamente qualquer brecha 

vulnerável que se faça no caráter do médium ou perturbação no seu trato com a família 

amiga ou ambiente de trabalho, para assim interferirem durante a queda na freqüência 

vibratória espiritual e lograrem a mistificação que depois desanima, decepciona ou 

enfraquece a confiança. A mistificação ainda significa determinada cota de sacrifício na 

prática mediúnica, assim como acontece em certas profissões humanas, seja a engenharia, a 

advocacia ou a medicina, em que os seus profissionais, com o decorrer do tempo, vão 

eliminando gradativa-mente os equívocos dos primeiros dias, até se firmarem definitivamente 

na sua tarefa profissional. 

 

 

PERGUNTA: — Qual o meio mais eficiente para o médium livrar-se das 

mistificações dos desencarnados? 

RAMATÍS: — Sem dúvida é a sua conduta moral e integração incondicional aos 

preceitos sublimes da vida espiritual superior. Se o médium pautar todos os seus atos e subor-

dinar seus pensamentos à diretriz doutrinária do Cristo-Jesus, ele há de se ligar 

definitivamente às entidades superiores responsáveis pelo desenvolvimento da humanidade 

terrena, que o imunizarão contra os espíritos maquiavélicos. A paciência, a bondade, o 

desinteresse, a renúncia, a humildade e o amor são as virtudes que atraem os espíritos 

bons e sinceros, absolutamente incapazes de agir de modo capcioso ou com intenções 

subversivas. 

As intromissões de. espíritos indesejáveis no exercício mediúnico comprovam a 

distração do médium, que imprudentemente abre sua residência psíco-física aos 

irresponsáveis do mundo invisível. A desculpa de certos médiuns de que, apesar de sua 

boa intenção no serviço mediúnico, foram mistificados, não é suficiente para os livrar dos 

espíritos maquiavélicos, galhofeiros e inescrupulosos, que operam contra todas as criaturas 

interessadas na libertação do homem. Muitos médiuns, apesar de bem intencionados, 

são no entanto vaidosos, ingênuos, ignorantes, fanáticos ou excessivamente personalistas, 

oferecendo ensejo para os desencarnados perversos os perturbarem no intercâmbio 

mediúnico. Os espíritos sagazes, maus e pervertidos pouco se importam com a boa inten-

ção dos encarnados; interessa-lhes unicamente descobrir o defeito moral, a 

ingenuidade mental ou a confiança tola daqueles que se entregam ao serviço superior. 

Não é bastante ao médium visualizar um objetivo bom, para então livrar-se de qualquer 

mistificação do Além. É preciso que ele compreenda que os espíritos astutos, 

capciosos e cruéis ainda gozam da regalia de ser invisíveis. 

Aliás, Allan Kardec tratou cuidadosamente do assunto das mistificações no "Livro 

dos Médiuns" quando, após ter indagado aos espíritos sobre esse problema, recebeu a 

seguinte resposta: "Parece-me que podeis achar resposta em tudo quanto vos tem sido 



 126 

ensinado. Certamente que há para isso um meio simples; o de não pedirdes ao 

Espiritismo senão o que ele vos possa dar. Seu fim é o melhoramento moral da 

humanidade; se vos não afastardes desse objetivo, jamais sereis enganados, porquanto 

não há duas maneiras de se compreender a verdadeira moral, a que todo homem de 

bom senso pode admitir. Os espíritos vos vêm instruir e guiar no caminho do bem e não no 

das honras e das riquezas, nem vêm para atender às vossas paixões mesquinhas. Se nunca lhes 

pedissem nada de fútil, ou que esteja fora de suas atribuições, nenhum ascendente 

encontrariam jamais os enganadores; donde deveis concluir que aquele que é mistificado 

só o é porque merece (Cap. XXVII, Tópico 303: "Das Mistificações"). 

 

 

PERGUNTA: — Porventura o guia deixa de intervir a favor do seu 

médium, no caso da mistificação? 

RAMATÍS: — O principal objetivo da pedagogia espiritual é conduzir o 

homem ao seu aperfeiçoamento angélico, pois em sua intimidade permanece indestrutível a 

centelha espiritual, que é emanação do próprio Criador. A função do mundo físico, astral e 

mental, é proporcionar às almas a oportunidade de se tomarem conscientes de si mesmas, 

pois, embora elas existam aparentemente separadas, todas são oriundas da mesma fonte 

criadora. 

Os caprichos, as teimosias, a preguiça, a negligência e os descasos espirituais, que 

significam os pecados dos seres, Deus os tolera porque representam as fases do processo 

evolutivo, em, cuja luta heróica eles vão tomando conhecimento de si mesmos e 

desfazendo-se dos prejuízos e equívocos que retardam a ascese angélica. O homem deve 

decidir conscientemente sobre aquilo que já o satura na vida transitória material, pois 

a sua libertação das ilusões da carne deve ser efetuada sem violências ou imposições 

draconianas, que somente o empurram para a frente, mas não o esclarecem. 

Os pecados, que são combatidos e esconjurados por todos os instrutores 

religiosos, são apenas os equívocos da alma titubeando na sua marcha pelas estradas 

planetárias. Assim como o jovem estudante reconhece mais tarde e lamenta os 

erros cometidos nas provas do seu exame colegial, apontados pelo professor, o espírito do 

homem lastima depois o tempo perdido nos seus equívocos espirituais, tudo fazendo para 

recuperar-se dos deslizes condenáveis. 

Assim como não vos é possível cultivar flores formosas sem que primeiramente sepulteis 

suas raízes no solo adubado com detritos repugnantes, o espírito do homem também só 

desenvolve os seus poderes e alcança sua glória angélica depois de fixar-se no seio da matéria 

inferior dos mundos planetários. Os equívocos, as mistificações e as contradições espirituais 

de muitos médiuns ainda são frutos dos seus deslizes e imprudências cometidas no passado, 

quando feriram as mesmas almas que hoje os mistificam e se desforram do Além-Túmulo. A 

mistificação, nesse caso, é apenas o efeito da Lei do Carma, em que, embora a "semeadura 

seja livre, a colheita é obrigatória". 

 

 

PERGUNTA: — O médium poderia livrar-se da mistificação com o 

afastamento dos espíritos mistificadores? 

RAMATÍS: — Trata-se de um problema que não será solucionado com o simples 

afastamento dos espíritos mistificadores de junto dos médiuns, de vez que esse afastamento 

depende da renovação moral dos médiuns e do seu sincero perdão àqueles que lhes atuam 

prejudicialmente. Conforme já vos temos lembrado, as moscas se afastam devido à cura das 

feridas e não pelo seu incessante enxotamento. Geralmente o médium é mistificado pelos seus 



 127 

velhos comparsas, vítimas ou algozes do passado. Por isso, deve demonstrar a sua sincera 

humildade e o seu amor àqueles que o ferem, tanto quanto ele os feriu outrora. 

Os espíritos adversos, do passado, obtêm maior êxito na sua empreitada malfeitora 

quando suas vítimas estão oneradas pela mediunidade de "prova", o que lhes toma o 

perispírito mais devassado para o "lado de cá" e facilita a infiltração obsessiva. Eles 

procuram incentivar a vaidade, o amor próprio, o capricho, o orgulho, a falsa modéstia e 

demais defeitos que possam exaltar a personalidade do médium, o qual, muitas vezes, 

valoriza demais a sua faculdade, deixando-se vencer pelo delírio da auto-suficiência e 

impermeabilizando-se às intuições benfeitoras do seu guia. Alguns médiuns imprudentes e 

vaidosos rejeitam quaisquer advertências alheias, assim como confundem a humildade com a 

sua própria ignorância. Assim tomam-se petulantes e se deixam dominar pelo "puro 

animismo", pela auto exaltação e não escondem o despeito contra aqueles que ousam 

duvidar de sua mediunidade. 

Não tardam em perturbar a harmonia do ambiente que freqüentam e o tomam um 

clima de constrangimento e ansiedade, facilitando a divisão entre os menos 

conhecedores da doutrina espírita. Quando não recebem a lisonja de que se julgam 

merecedores, ou os demais companheiros subestimam-lhes o prestígio e o teor das mensagens 

do Além-Túmulo, eles então se mudam com armas e bagagens para outro ambiente 

espiritista, a fim de encontrar a compensação desejada. 

Com essa mudança insatisfeita, que é fruto da inconformação e do anonimato, a 

faculdade mediúnica perde então a sua fluência natural e domina o animismo 

incontrolável ou a fascinação sorrateira das sombras. A impaciência, a indisciplina e a 

desforra terminam por desencorajar os próprios guias do médium, que não podem 

consumir o seu precioso tempo junto de quem só se preocupa com o seu prestígio 

pessoal em detrimento do serviço benfeitor ao próximo. 

 

 

PERGUNTA: — O médium que neste momento recebe o vosso pensamento 

também poderia ser mistificado? 

RAMATíS: — E por que não? Não o consideramos mais privilegiado do que 

os outros médiuns, pois também não passa de um espírito onerado com a mediunidade de 

"prova", para ressarcir suas dívidas cármicas do passado. Desde que ele negligencie em 

sua conduta moral e falseie as suas intenções espirituais, é certo que também será alvo dos 

espíritos maquiavélicos e mistificadores, que tudo fazem no Além para neutralizar o serviço 

mediunico benfeitor na Terra. O intercâmbio que o sensitivo efetua conosco é apenas o 

"acréscimo" que o Alto lhe concedeu para a sua própria recuperação espiritual. Mas nem por 

isso ele está isento dos experimentos e das retificações cármicas junto de sua família, dos seus 

amigos, de sua raça e na sociedade de que participa. 

Evidentemente, a sua primeira obrigação é sustentar o conjunto doméstico e 

cumprir os seus deveres sociais. Em seguida, atender aos deveres da mediunidade 

junto ao próximo. No entanto, semelhantemente a  qualquer outro médium, 

cumpre-lhe exercer contínua vigilância sobre os seus próprios pensamentos e exercitar as 

virtudes superiores no seu coração. Há de viver corretamente e acima de quaisquer 

pruridos da vaidade personalística, caso deseje garantir os princípios espirituais das 

mensagens que lhe enviamos daqui e impedir que as entidades subversivas deformem os 

nossos pensamentos. 

A faculdade mediúnica é o meio que faculta aos desencarnados a realização do 

serviço útil ao próximo. Mas para isso o médium que intercambia os princípios 

elevados do Alto precisa viver em absoluta harmonia com aquilo que flui para os 

encarnados, se não quiser tornar-se o repasso dos espíritos levianos, irresponsáveis e 



 128 

mal intencionados. Qualquer médium distraído de suas obrigações comuns e ligado às 

aventuras menos dignas não passa de candidato eletivo à mistificação do Invisível. 

 

 

PERGUNTA: — Não seria possível que o vosso médium, apesar de sua boa 

vontade, da conduta regular e do esforço sincero que dispende para a filtragem dos vossos 

pensamentos, também pudesse ser iludido por alguma entidade experimentada no campo 

científico, filosófico e de intelecto avançado, que viesse a mistificar pela interposição de 

idéias corruptoras ou capciosas em vossas mensagens? 

RAMATIS: — Esse é um dos motivos principais por que preferimos fluir os 

nossos pensamentos por um médium intuitivo que seja estudioso, arguto, bem intencionado 

e operoso, em vez de o fazer por um médium sonambúlico que não seja mais do que simples 

máquina sem vontade própria no intercâmbio mediúnico. As nossas mensagens só foram 

ditadas através deste sensitivo depois que pudemos comprovar a sua capacidade para recebê-

las. Sempre procuramos guiá-lo no desempenho de sua missão. No entanto, apesar de toda 

nossa vigilância, carinho e assistência, ele não se livrará da mistificação, caso deixe tudo a 

nosso cargo e se desvie da rota programada no Espaço antes de sua atual encarnação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 129 

 

CAPÍTULO 26 

 

As comunicações dos espíritos 

sobre tesouros enterrados. 
 

 

PERGUNTA: — Que dizeis de certos espíritos que, tanto nas sessões de mesas 

como em terreiros de Umbanda, costumam indicar locais onde foram enterrados tesouros por 

piratas, jesuítas ou aventureiros? Em geral, eles explicam que certa parte do que for descoberto 

pode ser empregada em obras de beneficência, aliviando-se assim os infelizes que estão presos 

magneticamente ao local onde enterraram os tesouros. 

RAMATÍS: — Às criaturas que freneticamente se põem a procurar tesouros 

indicados por alguns espíritos desencarnados, recomendamos de princípio a advertência 

de Jesus, quando assim se exprimia: "Não acumuleis tesouros na Terra onde a ferrugem e os 

vermes os consomem e onde os ladrões os desenterram e roubam; acumulai tesouros no 

céu, onde nem a ferrugem nem os vermes os consomem, porquanto onde está o vosso 

tesouro, aí também está o vosso coração. (Mateus, 6: 19)". 

Quanto às entidades que nas sessões mediúnicas indicam tesouros enterrados, 

na maioria das vezes trata-se de espíritos brincalhões, zombeteiros e irresponsáveis, que 

abusam da ingenuidade humana propondo empreitadas que excitam a cobiça. Eles não 

guardam escrúpulos e, por isso, causam as maiores decepções, induzindo os encarnados a 

empreenderem os mais exaustivos esforços físicos na abertura de túneis, em escavações em 

terrenos pedregosos e difíceis, para encontrarem os supostos tesouros, enquanto riem e 

gozam desbragadamente dos que se deixam fascinar pela avidez da fortuna fácil. 

No entanto, as almas que realmente enterraram jóias, moedas ou demais 

valores, e que por isso sofrem aprisionadas à lembrança das coisas em que 

imprudentemente fixaram o seu ideal, raramente estão em condições de poder elucidar os 

encarnados quanto ao local em que elas se encontram, pois, além de angustiadas pelas 

vibrações de cupidez e avareza que movimentaram no mundo físico, encontram-se 

desorientadas sob o guante dos fluidos mórbidos do astral inferior. 

 

 

PERGUNTA: — Mas não seria um empreendimento caridoso 

desenterrarem-se os tesouros que ainda aprisionam as almas imprudentes sob atroz 

sofrimento? Desde que os valores ocultos fossem aplicados em obras filantrópicas, 

porventura isso não poderia melhorar a situação espiritual dos espíritos infelizes que 

tolamente os esconderam? 

RAMATÍS: — Mesmo que os ex-donos desses tesouros pudessem indicar os 

locais em que foram ocultos, nem por isso se poderia extrair deles a avareza, a 

rapacidade ou a cupidez ainda existentes no seu coração, fruto do profundo egoísmo de 

haverem pensado exclusivamente em si. Quer estejam ligadas aos seus tesouros 

enterrados, ou deles sejam afastadas, essas almas continuarão a sofrer em si mesmas os efeitos 

da causa mórbida que as levou a ocultar valores de circulação no mundo material. Sob a 

lei benfeitora e justa do Carma, aqueles que movimentam forças magnéticas, 

tocados pela cupidez e avareza, no enterramento egoísta de bens, deverão sofrer-lhes o 

efeito coercivo até à sua completa dissolvência. 



 130 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos supor que esse aprisionamento do espírito junto 

aos valores enterrados é imantação magnética fruto de um ato de magia; não é assim? 

RAMATÍS: — Esses espíritos não ficam imantados magneticamente aos objetos 

ou tesouros enterrados devido a qualquer operação de magia. É a sua própria vontade que 

ali os prende, mobilizada como o foi para um ato de profunda avareza e contrário às leis 

espirituais. Depois de desencarnados tolda-se-lhes o raciocínio e passam a viver em 

constante pesadelo, dominados pelo medo de perderem aquilo em que puseram toda 

sua força de posse e objetivo de vida. Na verdade, é crime perante as leis espirituais a 

subtração e o ocultamento de bens de circulação comum quando são isolados para 

atender ao egoísmo e à avareza dos seus donos. 

 

 

PERGUNTA: — Supondo-se que algum tesouro descoberto por criatura 

magnânima e desprendida de quaisquer interesses pessoais seja por ela devolvido à circulação 

e aplicado em obras de caridade e filantropia, porventura o espírito que o enterrou não se 

livra do seu tormento espiritual, favorecido pelas bênçãos e a gratidão das criaturas 

beneficiadas? 

RAMATÍS: — Se supuserdes que os tesouros desenterrados e depois 

distribuídos às obras de beneficência possam causar alívio e exonerar de 

responsabilidade os espíritos avaros e egoístas que os enterraram, então também tereis de 

admitir a eficácia das missas e das orações consagradas aos homens cruéis, desonestos e 

cúpidos, que usufruíram da existência humana exclusivamente em seu próprio bem, 

explorando o próximo. Aqueles que enterram tesouros ou objetos, movidos pela 

ganância e cobiça, ficam destituídos do direito de auferir as bênçãos e a gratidão das 

criaturas que mais tarde são beneficiadas pelos valores postos em circulação. 

O bem é fruto espontâneo do grau espiritual do ser e não o produto de 

circunstâncias favoráveis. O tesouro enterrado, aplicado posteriormente por criaturas 

magnânimas em serviço benfeitor, não comprova que essa fosse realmente a vontade 

daquele que o enterrou, caso ele ainda pudesse dispor novamente dos bens que segregou do 

meio. Mesmo no caso das almas sofredoras, que por vezes aparecem nos lugares ermos 

e conseguem apontar a algum médium ou encarnado o local certo, onde em vida enterraram 

algum bem, elas ainda agem sob o interesse de se livrarem o mais cedo possível do 

sofrimento acerbo que ainda as acicata no Além, em conseqüência de sua estupidez e avareza. 

Então afligem-se para se desembaraçarem do tesouro que tão avaramente 

esconderam e não podem mais utilizar em face de atuarem noutro plano vibratório de 

vida. Elas não renunciam espontaneamente aos bens enterrados, mas assim o fazem 

porque ficam impedidas de usufruí-los, cedendo-os tal como reza o velho provérbio 

popular: "Quando não puderes carregar, dá ao próximo e então te aliviarás". 

Deste modo, não lhes cabem as graças das criaturas favorecidas pela distribuição dos 

valores que tinham sido segregados de modo ilícito e depois cedidos unicamente por forca de 

circunstâncias dolorosas. A própria oração tem finalidade justiceira e por isso só beneficia a 

quem fizer por merecer o que pede, pois não há injustiça nem privilégio no Cosmo, mas, na 

verdade, a "cada um será dado segundo as suas obras". 

 

 

 

 



 131 

 

 

CAPÍTULO 27 

 

Considerações sobre a castidade 

por parte dos médiuns. 
 

 

 

PERGUNTA: — A continência sexual, por parte do médium que presta 

serviço aos espíritos superiores, ajuda-o a melhorar o seu desempenho mediúnico? Isso 

apura-lhe o psiquismo e o favorece para o melhor intercâmbio vibratório com os seus 

comunicantes? 

RAMATÍS: — É de senso comum que Deus não estatuiu o ato sexual como 

uma prática deprimente e capaz de rebaixar o ser humano quando precisa cumprir os seus 

deveres procriativos. É função técnica importantíssima para a continuidade da vida física nos 

orbes planetários, ensejando o acasalamento das forças criadoras do mundo espiritual com as 

energias instintivas do mundo da carne. Não é função impura ou censurável, quando 

desempenhada com esse objetivo nobre. Constitui-se, pois, no processo prodigioso que 

materializa e plasma na face do planeta a vida em todas as suas manifestações animais, 

ensejando a instrumentação de que o espírito necessita para apurar o seu raciocínio e 

entendimento espiritual. Não há dúvida de que o mais certo, perante as leis de alta 

espiritualidade, seria a relação sexual exercida somente em função procriadora, nas 

épocas devidamente apropriadas para o êxito da nova vida. 

No entanto, o temperamento instintivo dos homens terrenos, ainda instável no 

limiar da vida animal e do mundo angélico, acicata-os à procura de gozos às vezes 

insaciáveis e os escraviza às paixões violentas, transformando o ato sexual numa fonte contínua de 

prazeres que retarda a ventura espiritual. O comportamento sexual do homem terreno ainda é 

muito aberrativo e desatinado, em face de sua incapacidade para governar o seu instinto animal 

inferior, mormente se se levar em conta que o animal, entidade primitiva, é um fiel seguidor das 

leis da procriação. Narra-vos a história o paradoxo de espíritos lúcidos, geniais e boníssimos, que 

desceram ao nível mais degradante da escala sexual, sem poder dominar a força primitiva do 

instinto animal desgovernado. 

Mas não se pode condená-los por isso, pois mesmo as almas com certa prevalência 

espiritual sobre o físico, na sua atividade incomum na propagação dos valores superiores, por 

vezes são apanhadas de surpresa pela força inflamante da carne, que já supunham superada. 

Mesmo para o santo descido das alturas do Paraíso, Jesus lançou a sua imorredoura 

recomendação:"Orai eVigiai". Embora os vícios ou as paixões residam na própria alma e se 

projetem no cenário físico através da carne, a vida exige que o espírito comande a matéria, em 

cujo trabalho nem sempre consegue lograr o êxito espiritual desejado. Algumas almas de grau 

superior perturbam-se no trato com o potencial vigoroso das forças sexuais, embora depois 

sofram terrivelmente em sua consciência já desperta e se mostrem desapontadas para consigo 

mesmas. Lembram a hipótese de um homem que, vestindo um traje branco e precisando descer à 

mina de carvão, contamina-se pelo pó de carvão toda vez que se descuida. 

Alguns espíritos benfeitores e regrados, quando do seu retorno às esferas paradisíacas, 

curtem a dor veemente do seu comportamento sexual contraditório no mundo físico. Embora se 

tenham devotado a todas as formas do Bem, não puderam controlar os ascendentes biológicos 

que os impeliam à satisfação sexual desatinada. Em face do seu grau sideral, e devido ao 



 132 

sincero exame crítico de suas próprias consciências, tiveram de reconhecer a sua debilidade no 

trato aberrativo da prática sexual no mundo físico. 

No entanto, ser-lhes-ia ainda mais prejudicial o falso puritanismo da contenção sexual 

semelhante à panela de pressão sem válvula de escape. O homem pode enganar a si mesmo, mas 

não consegue ludibriar a Deus, que forma o pano de fundo de sua consciência. Nenhum 

espírito pode furtar-se ao aguilhão sexual, que o fere incessantemente, exigindo-lhe o máximo 

esforço para não ser arrastado sob o desamparo espiritual. No campo da atividade sexual, o 

homem não pode julgar o próximo, pois a contenção, que muitas vezes se supõe ser virtude 

louvável, é apenas conseqüência do medo, da ausência de circunstâncias favoráveis, ou devido à 

noção pecaminosa da tradição religiosa. Raríssimas criaturas poderão afirmar, em sã 

consciência, que resistiriam sexualmente a todas as seduções e oportunidades que para isso lhes 

oferecesse a vida humana, terminando os seus derradeiros dias em sadia castidade. 

Mas o certo é que, enquanto o homem não se conformar com a realidade de que o prazer 

sexual é somente um espasmo orgânico de importante função biológica, ele há de ser escravo da 

vida física. De acordo com as leis que regulam as afinidades eletivas, os encarnados 

arregimentam companheiros bons ou comparsas detestáveis do Além, conforme se sintonizem às 

freqüências vibratórias mais altas ou mais baixas, que lhes inspirarão os desejos, os 

pensamentos e atos. Os prazeres deletérios ou os vícios insidiosos da carne são multiplicadores de 

freqüência astral inferior, espécie de operação baixa que só consome o pior combustível do ser, e 

o impermeabiliza às elevadas sugestões do Alto. 

Em conseqüência, o médium, como intermediário mais sensível com o mundo oculto, 

não pode gozar a proteção espiritual superior, caso ainda seja o escravo incontrolável das 

paixões animais inferiores. Então há de ser como a ave que, embora possua asas, não consegue 

voar porque seus pés estão atolados na lama. 

 

 

PERGUNTA: — Quais seriam as vossas considerações a respeito do ato sexual 

como fonte de prazer, o que ainda é uma fraqueza tão comum na humanidade terrena? 

RAMATÍS: — Sem dúvida, reconhecemos que Deus palpita na intimidade de 

toda sua obra, assim como permanece no seio da maior virtude e também no do pior 

pecado, uma vez que o homem é fruto de sua própria essência. O fato de o homem ainda 

fazer do ato sexual um prazer comum não é afronta odiosa a Deus, pois Ele não se ofende 

pelos equívocos ou pecados de seus filhos ainda ignorantes de sua realidade espiritual. 

Inibidos de usufruir os prazeres elevados e duradouros do espírito, porque ainda lhes 

falta a capacidade psíquica para tal cometimento, os terrícolas sublimam a sua 

ansiedade de gozo e ventura no epicurismo prazenteiro do ato sexual. 

Todos os indivíduos movimentam-se em contínuo processo de aperfeiçoamento e 

em cada um vai se operando a transformação mais lenta ou mais célere para melhor. Deus 

não cria homens ao simples toque de um capricho, mas apura-lhes a consciência de 

modo a que eles mesmos possam desenvolver suas qualidades divinas inatas e preferir o 

que lhes pareça melhor. Em conseqüência, se o terrícola se satisfaz no intercâmbio das 

sensações animais, é porque ainda não atingiu a fase em que se tomará sensível aos 

prazeres definitivos do espírito angélico. Não se lhe pode exigir diferente atuação 

enquanto ainda lhe, falte o dom para a percepção psíquica superior e a graduação espiritual 

capaz de compensar-lhe em espírito os gozos primitivos da vida carnal. 

O seu pecado, pois, não é um acinte ou ato de provocação à Divindade, mas o 

fruto dos seus impulsos inferiores sem a força de controle espiritual. A criatura humana 

vive à procura do melhor prazer e da maior ventura, o que lhe é um direito de berço e 

a impulsiona continuamente para a realização consciente de si mesma. Reza o conceito 

humano que Deus é a Perfeição e, por isso, seus filhos também são marcados pelo desejo de 



 133 

alcançar o melhor e o mais perfeito, certos de que a Verdade é encontrável em algum 

tempo. Os seres humanos então se deixam atrair pela magia do sexo, gozam e 

sentem-se transitoriamente compensados nessa mútua relação física, em que compensam 

no prazer fugaz da carne a ansiedade de ventura espiritual. 

Mas o laboratório terreno possui todos os recursos para despertar e graduar a 

consciência do homem sideral, libertando-o pouco a pouco das amarras da carne 

transitória. O prazer sexual, portanto, após a compreensão consciente do homem e da 

mulher sobre a realidade espiritual, também será relegado para condição inferior e 

superado pelos valores definitivos da vida imortal. No tempo justo, os terrícolas sentir-se-

ão saturados por esse prazer físico efêmero, que é um ardil da natureza para manter a 

continuidade da vida nos mundos materiais. E compreenderão que a verdadeira 

felicidade não é fruto das contrações e dos espasmos da carne mas, acima de tudo, 

provém do intercâmbio com as coisas siderais. 

 

 

PERGUNTA: — Mas pressupomos que essa atitude irregular do homem, no 

tocante à suas relações sexuais, merece a censura dos espíritos regrados. Não é assim? 

RAMATÍS: — Não nos cabe censurar o terrícola pela sua contradição 

sexual, pois isso ele o faz na tentativa de encontrar o "melhor" para si; e se ainda 

confunde o prazer do corpo efêmero com o prazer do espírito eterno, tomamos a repetir-vos: 

isso é devido à sua imaturidade espiritual. O corpo físico é o instrumento de que a 

alma se serve para lograr o seu aperfeiçoamento, assim como o aluno alfabetiza-se e 

adquire o conhecimento através do material escolar. Obviamente, se o homem aberra do 

uso do seu organismo carnal, que é o seu banco escolar educativo no mundo físico, não 

só se candidata às enfermidades comuns terrenas, como ainda impregna-se dos fluidos 

inferiores da animalidade, que o isolam cada vez mais da inspiração do Alto. 

Principalmente o médium — que é a ponte sensível e o instrumento de relação entre 

a matéria e o Invisível, destinado a cumprir o serviço espiritual a favor do próximo e de si 

mesmo — precisa proteger-se da infiltração inferior e poupar o seu corpo físico para o 

êxito de sua tarefa incomum. 

Todo gasto excessivo de forças sexuais destrói os elementos preciosos da vida psíquica, 

responsáveis pela ligação entre o mundo superior e a Terra, por cuja falta o homem é empurrado 

cada vez mais para o submundo do instinto animal inferior. Em sentido oposto, a economia e o 

controle das energias sexuais, quando disciplinadas pela mente, beneficiam extraordinariamente 

o médium. O fluido criador, quando acumulado sem a violência da contenção obrigatória, 

purifica-se pelo contato com as vibrações apuradas do espírito. Esse magnetismo vitalizante, 

poupado das glândulas sexuais, depois funde-se ao fluido superior emanado do "chacra" 

coronário, irriga o cérebro e clareia a mente, despertando a função da glândula pineal à altura 

do "chacra" frontal e favorecendo a visão psíquica do mundo interior. 

Os abusos da prática sexual enfraquecem o cérebro, pois tanto o homem como a mulher 

exteriorizam a parte positiva e negativa da força sexual, que os órgãos responsáveis usam para 

a procriação. A maior parte das criaturas ignora que certa porcentagem dessa força constrói e 

alimenta o cérebro, por cujo motivo o seu gasto excessivo pode afetar a memória e retardar o 

raciocínio, enquanto o bom uso purifica as emoções e os pensamentos. Certas criaturas que abu-

sam de afrodisíacos para multiplicar a prática sexual, em geral terminam enfermiças, 

imbecilizadas e retardadas, apresentando as síndromes "parckisionianas", devido ao 

esgotamento dos fluidos sexuais imprescindíveis à nutrição das células cerebrais. 

Mas é necessário considerar que a castidade não pode ser fruto de uma reação exclusiva 

da mente, pois refreando as atividades do corpo, de modo algum o espírito consegue resolver 

um problema que só desaparece pela sua melhoria espiritual. Toda virtude deixa de ser virtude 



 134 

assim que a criatura delibera cultivá-la como algo à parte de si mesma, e que ainda exige 

vigilância contínua para se manter constante. O homem que procura ser modesto e, para isso, 

vigia todos os seus atos, preocupado em não decepcionar o próximo, na verdade termina 

cultivando a vaidade de ser modesto! Da mesma forma, não vos tomareis castos porque 

cultivais a castidade; mas isso o sereis quando, pela renovação íntima do vosso espírito, então 

fordes casto sem vos preocupardes em ser castos! 

A contenção sexual forçada não passa de uma deliberação artificial e inútil, que acumula 

as energias procriativas mas não as extingue. E acumular não é libertação, mas apenas 

transferência obrigatoria de ação, tal como sob a tranqüilidade aparente da panela de pressão 

esconde-se o vapor perigoso do seu interior. Algumas criaturas que depois de certo tempo 

abandonam os conventos e as instituições onde se costuma sufocar o desejo sexual e se 

anatematiza o mundo profano, por vezes tornam-se bem piores do que aquelas que não fazem 

restrições morais. Elas apenas se continham, impedidas nos seus desregramentos e deslizes 

então recalcados pelo preconceito do ambiente em que permaneciam. Mas, assim que romperam 

as amarras das convenções religiosas ou da moral compulsória, mergulharam violentamente na 

tempestade sensual, que já lhes rugia na intimidade descontrolada da alma. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos dizer se a libertação do sexo, na matéria, basta 

para elevar o espírito às esferas espirituais, isentando-o das reencarnações físicas? 

RAMATIS: — O sexo ainda é a última porta a fechar-se para o homem que procura 

libertar-se do ciclo doloroso das reencarnações físicas, o que só conseguirá, já o dissemos, 

quando se tomar casto, mas sem a preocupação doentia de ser casto. Isso será fruto natural do seu 

aprimoramento espiritual, em vez de forçada sufocação da chama interior, que persistirá latente 

sob as cinzas da vontade imposta draconianamente. A castidade forçada é o cérbero terrível 

que ainda mais excita o desejo insatisfeito e acicata a mente incontrolada. Somente 

compreendida como processo procriativo, e não como desejo reprimido, a contenção sexual 

beneficia o homem e principalmente o médium, extinguindo-lhe a ansiedade da relação física. 

O desejo lúbrico deverá desaparecer pela compreensão consciente de que o ato sexual, antes 

de ser uma ação prazenteira, é função biológica de reprodução na matéria. 

Oxalá o médium bem intencionado já se dê por satisfeito com as suas relações 

conjugais, evitando as aventuras condenáveis fora do lar e as ligações deprimentes com o 

psiquismo torturado das infelizes mercadores da carne. Os prostíbulos, sob qualquer 

hipótese, são cisternas de fluidos intoxicastes, os quais aderem à tessitura delicada do 

perispírito, criando condições eletivas para atuar os obsessores e os vampiros egressos das 

sombras do astral inferior. O médium que se entrega às aventuras sexuais menos dignas 

transforma-se no traço de união entre o astral trevoso e o lar em que vive, carreando para 

este as emanações nocivas e as perturbações, que são frutos do seu mau comportamento 

sexual. Os miasmas, os bacilos e vírus psíquicos da degradação do sexo terminam por 

povoar-lhe o ambiente familiar, ali instalando-se a enfermidade, a angústia e a desarmonia 

que caracteriza as noitadas tristes e trágicas dos ambientes de prostituição. 

Mas é evidente que só a libertação do sexo, na matéria, não basta para elevar o 

espírito às esferas espirituais, caso ele ainda esteja algemado à crueldade, à vingança, à 

cupidez ou avareza, o que ainda o põe em sintonia com o astral inferior. 

 

 

 

 

 

 



 135 

CAPÍTULO 28 

 

Aspectos psicológicos das encarnações  

de apóstolos e líderes do cristianismo 
 

 

PERGUNTA: — Que dizeis sobre certos médiuns ou confrades espíritas que se 

acreditam a reencarnação de apóstolos ou destacados líderes do Cristianismo? 

RAMATíS: — Não é impossível a hipótese de alguns apóstolos ou discípulos de 

Jesus encontrarem-se encarnados no Brasil. Não há dúvida de que muitos seguidores e con-

temporâneos de Jesus regressam mais tarde à carne, a fim de fazerem brotar as sementes 

cristãs lançadas há dois mil anos. Alguns deles assim o fizeram para conseguir melhor 

graduação espiritual, pois não houve o milagre de se verem transformados instantaneamente 

em seres angélicos, apenas porque conviveram à sombra do Sublime Rabi. Freqüentando 

novamente a escola terrena, é evidente que eles também assumiram outras configurações 

humanas e viveram personalidades e raças diferentes daquelas com que a história 

sagrada os consagrou no advento do Cristianismo. 

Malgrado tivessem sido outrora os apóstolos Thiago, Bartolomeu, Simão, Felipe, 

João ou André, mais tarde tiveram de retornar à Terra assumindo posições de realce ou de 

serviço humilde e anônimo no vosso mundo. Sob outros nomes, algumas vezes 

destacaram-se no cenário material em serviço redentor, tal como lhes aconteceu na Judéia sob 

a orientação do Divino Amigo. Mas muitas vezes só o mundo espiritual chegou a conhecer-

lhes a obra meritória e louvoulhes o devotamento ao Bem. Alguns em novas encarnações 

talvez se chamaram José, Giácomo, Estanislau, Hanz, Jack Ahmed ou Jean, vivendo 

personalidades humanas de somenos importância para o mundo, mas de profunda 

influência na transformação dos seus próprios espíritos. Que importa a configuração 

provisória da personalidade terrena no mundo físico, quando só o conteúdo espiritual 

definitivo é que diploma o ser para as glórias da vida angélica? 

 

 

PERGUNTA: — No entanto, conhecemos bons trabalhadores espíritas que 

intimamente acreditam ter sido alguma dessas personalidades históricas do Cristianismo, 

mas que estão certos de não terem habitado a Terra depois de sua última existência 

apostolar. Que dizeis? 

RAMATÍS: — É certo que na área da experimentação espírita ainda 

enxameam as reencarnações de Marcos, João, Mateus, Felipe, Thiago, Lucas, João 

Batista ou Paulo de Tarso, assim como as de Verônica, Martha, Maria Magdalena etc., 

que se sentem investidos de novas tarefas messiânicas na revivescência do Cristianismo. 

Muitos deles vivem inquietos e ansiosos, aguardando o momento sublime em que a 

"luz súbita" deverá eclodir-lhes no espírito e lançá-los pelo mundo em defesa dos 

postulados de Jesus. Pedro, o apóstolo, Paulo de Tarso ou João Batista, que se supõem 

reencarnados na atualidade, também se esforçam para não trair a mesma índole, o 

mesmo temperamento e a contextura psicológica com que a história sagrada os pôs em 

evidência no passado. 

Assim, embora vivendo outras personalidades emolduradas no século atômico, 

os novos Pedros reencarnados também são sizudos, os Paulo de Tarso são dinâmicos e 

amigos das "epístolas", tentando as peregrinações exaustivas para sustentar o alicerce do 



 136 

novo movimento salvacionista. As novas cópias de João Batista, o precursor do 

Mestre, guardam a mesma severidade de outrora e anatematizam os pecados do 

mundo moderno, tal como o fazia esse grande e austero espírito. 

No entanto, os estudiosos sensatos e argutos da fenomenologia mediánica 

surpreendem-se confusos, descobrindo que, embora todos os velhos seguidores de Jesus 

se mostrem reencarnados na atualidade, eis que, paradoxalmente, ainda continuam a 

"baixar" nas sessões espíritas, manifestando a mesma personalidade da época do advento 

do Cristianismo. Paulo de Tarso, Pedro, Marcos, João Evangelista, Lucas, Magdalena, João 

Batista, Estevam, Felipe, Thiago, Timóteo, e outros pioneiros da obra do Cristo Jesus, 

tanto vivem encarnados na Terra, cumprindo novas missões à sombra amiga do 

Espiritismo, como também não cessam de se comunicar pelos médiuns eufóricos 

dessa preferência espiritual tão honrosa. 

Deste modo, multiplicam-se, tanto na Terra quanto no Espaço, os mesmos 

apóstolos e discípulos de Jesus, deixando perplexos os neófitos espíritas, que ainda 

desconhecem a complexidade do mecanismo da mediunidade e ignoram a intervenção fácil da 

mente indisciplinada na sugestão messiânica. 

 

 

PERGUNTA: — E que dizeis das comunicações mediúnicas, tão comuns em 

certos trabalhos espíritas, atribuídas a destacados espíritos que lideraram as filosofias ou 

religiões de outros povos? É viável, por exemplo, a comunicação rotineira, nos centros 

espíritas, das personalidades de Moisés, Sócrates, Ramacrisna, Maomé, Zoroastro, Platão, 

Confúcio ou Ghandhi, quando se trata de trabalhos mediúnicos do Ocidente? 

RAMATÍS: — Não é impossível a comunicação, mas, advertimo-vos, seria 

muito incomum, raríssima e unicamente em casos excepcionais, porquanto esses líderes de 

povos e raças têm o seu tempo devotado a empreendimentos coletivos e de suma 

importância. Não os justificaria nem os compensaria o deslocarem-se de seus planos 

siderais para atender a assuntos rotineiros da matéria. Eles viveram personalidades 

adequadas aos costumes, às idéias e às experimentações de sua época tradicional, como 

espíritos que se lançaram na corrente evolutiva da vida física para atender às necessidades 

espirituais de raças, povos e coletividades, e não a indivíduos ou grupos isolados. 

 

 

PERGUNTA: — Considerando a ternura e o amor que esses líderes 

espirituais sempre demonstraram para com o seu povo e demais criaturas, não poderiam 

eles manifestar-se em nossas tertúlias mediúnicas ou espíritas, a fim de também orientar-

nos quando estivéssemos sincera e honestamente interessados em nosso progresso 

espiritual? Não poderiam Buda, Confúcio, Crisna, Platão, Sócrates ou Ghandhi 

trazer-nos ensinamentos espirituais, uma vez que os seus pensamentos e suas obras já se 

encontram bastante conhecidos e divulgados no Ocidente? 

RAMATIS: — Repetimo-vos que, em virtude de o Espírito Cósmico de Deus ser a 

fonte eterna de nossas vidas, cuja Individualidade Divina se manifesta através das personalidades 

microcósmicas das figuras humanas, nada é impossível de acontecer no seio do Cosmo, onde Ele 

permanece eternamente integrado em sua Obra. Se for de proveito espiritual que tais líderes do 

passado devam confabular convosco no seio dos trabalhos espíritas, não há dúvida de que eles 

assim o farão debaixo das orientações do Alto. 

Se é de senso comum que o general não deve substituir o soldado na tarefa comum de 

transmitir o recado singelo de campanha, e o imperador não desce à rua para discutir com o 

varredor o modo mais prático de empunhar a vassoura na limpeza da cidade, por que, então, os 



 137 

espíritos líderes e instrutores de raças ou povos, submetidos a outros condicionamentos 

psicológicos e costumes diversos, devem transmitir-vos aquilo que a parentela desencarnada ou 

os protetores familiares mais afins ao vosso entendimento podem dizer-vos com muito mais 

êxito? Os espíritos do vosso nível espiritual, portadores de hábitos semelhantes aos do ambiente 

da vossa experimentação, humana, estão muito mais aptos para vos advertirem ou orientarem no 

plano das necessidades domésticas ou espirituais. As almas que passam pela Terra cumprindo 

atividades incomuns e invulgares, instruindo e orientando o crescimento espiritual de povos e 

raças, não podem dispender o seu precioso tempo na solução de assuntos individuais e 

corriqueiros. 

A lei que rege os movimentos de ascensão espiritual também regula na economia do Cosmo 

os dispêndios excessivos. Em conseqüência, mesmo nos intercâmbios mediúnicos a serviço da 

coletividade, é designado o instrutor espiritual que atue e produza os benefícios de 

conformidade com a estrita exigência do momento, sem desperdiçar os conhecimentos que os seus 

ouvintes ainda não podem assimilar. Se considerais ilógica a requisição de Arquimedes para 

substituir o modesto professor primário e ensinar os princípios rudimentares da aritmética, por 

que achais sensato que Confúcio, Buda, Zoroastro, Platão ou Ghandhi devam abandonar suas 

tarefas importantíssimas para sugerir-vos o despertamento das virtudes primárias dos vossos 

espíritos? Isso será conseguido com melhor êxito pela atuação de entidades ao nível das vossas 

necessidades ambientais e treinadas na rotina de vossa vida em comum. Os líderes e os guias 

espirituais da humanidade, após o abandono do corpo físico, ainda continuam influenciando do 

Além o progresso das mesmas raças e povos que lideraram na Terra, cumprindo um programa 

que muitas vezes é decorrência de séculos de labor. 

 

 

PERGUNTA: — Entretanto, nas obras de Allan Kardec existem várias 

comunicações atribuídas a esses luminares do Senhor. Devemos guardar reserva no 

assunto? 

RAMATIS: — As comunicações de espíritos de alta estirpe sideral, que se registram 

nas obras fundamentais do Espiritismo, não significam intervenções acidentais e discutíveis, mas 

representam as diretrizes doutrinárias e definitivas para o progresso espiritual coletivo. Em vez de 

comunicações particulares destinadas a orientar indivíduos ou grupos isolados, elas significam o 

cimento coesivo de uma doutrina de orientação espiritual definitiva e destinada a toda a humanidade. 

Por isso, Hermes, Crisna, Lao-Tseu, Zoroastro, Rama, Buda e o Divino Jesus influenciaram-lhe 

a alma, por algum tempo, embora Kardec tivesse de atuar na França, isto é, no Ocidente, 

preso a uma severa disciplina científica. Esses luminares do Senhor não foram evocados para 

atender, em suas mensagens, às trivialidades humanas ou promover soluções fáceis de 

âmbito doméstico, mas a sua manifestação firmou os postulados da Doutrina Espírita com o 

aval do Espírito Superior. 

PERGUNTA: — Porventura poderá causar prejuízos à doutrina espírita o fato 

de seus adeptos julgarem-se, erroneamente, a encarnação de apóstolos ou de outras perso-

nalidades famosas do passado? Os espíritos superiores, quando os vivos alardeiam que são 

sua reencarnação terrena, poderão sofrer quaisquer dissabores devido a essa emulação? 

RAMATÍS: — As personalidades apostolares consagradas pela história 

religiosa não podem sofrer nenhum prejuízo quando os encarnados supõem-se 

ingenuamente os seus "sósia" espirituais. Graças ao seu índice elevado de com-

preensão das fraquezas humanas, elas são imunes às atitudes censuráveis ou ingênuas 

daqueles que, querendo imitar-lhes a personalidade do passado, apenas praticam grosseira 

mistificação. É certo, entretanto, que algumas criaturas, por se convencerem de que 

foram santos ou apóstolos à sombra de Jesus, beneficiam-se bastante com isso, porque 



 138 

empregam todos os seus esforços e vigiam todos os seus atos, a fim de não desmentirem 

a "linha psicológica" do modelo-padrão que julgam ter sido outrora. 

 

PERGUNTA: — Poderíeis nos esclarecer melhor esse assunto? 

RAMATÍS: — Os seres que se julgam a nova encarnação de Paulo de Tarso 

procuram ser dinâmicos, decididos e corajosos, assim como o era o apóstolo dos gentios. 

Alguns encetam tarefas e peregrinações fatigantes para divulgar os postulados do 

Espiritismo, porque o crêem realmente como o Cristianismo redivivo, em que devem 

compartilhar, tal como em sua suposta, vida messiânica do passado.  

À semelhança da atividade dos apóstolos e discípulos de Jesus, eles também 

dispersam-se pelos vários recantos da Terra em que nasceram, a fim de cumprir as 

"missões" que lhes foram designadas pelo Alto. 

Daí, pois, o motivo por que os pressupostos apóstolos ou santos reencarnados 

repetem como cópia-carbono os mesmos gostos, gestos e temperamentos dos seus 

modelos pretéritos. Assim, pois, os novos João Batistas também são sizudos, 

excomungam a riqueza e os prazeres deletérios. Há os que deixam crescer a barba e os 

cabelos e a sua linguagem áspera condena as paixões do mundo, tal como o fazia o 

severo precursor do Divino Mestre. Os Marcos, Mateus ou Lucas devoram páginas do 

Evangelho e procuram assenhorear-se do conteúdo que julgam ter redigido outrora, habili-

tando-se para citar qualquer versículo esclarecedor a qualquer momento. 

Alguns ainda oferecem resistência contra a idéia íntima ou sugestão alheia de 

terem sido este ou aquele contemporâneo de Jesus. Mas, quando chegam a aceitar tal 

situação, já não o fazem por sua exclusiva culpa, porém devido à precipitação de muitos 

companheiros invigilantes, que aliciam coincidências e ajustam semelhanças de 

temperamento, trabalho e objetivos, convencendo-os de que são realmente o espírito 

apostolar. É o que acontece também com referência à provável reencarnação de Allan 

Kardec, pois só no Brasil dezenas de lidadores espíritas presumem-se a reencarnação do 

espírito do codificador do Espiritismo. Justamente porque Allan Kardec deveria 

retornar à carne em princípios deste século, conforme predisse em certa obra', alguns 

próceres espíritas, médiuns consagrados alimentam a esperança de ser a sua nova 

encarnação. 

Justifica-se tal acontecimento pela facilidade do dom da empatia que predomina nas 

pessoas sensíveis, e principalmente nos médiuns, sempre prontos a viver a 

personalidade que mais admiram. Mas, em face dessa multiplicação de apóstolos e 

lidadores do Cristianismo, em número muito além da conta real de sua existência, os mentores 

espirituais aconselham aos médiuns a modéstia, a humildade e constante autocrítica, a fim de 

não crescerem na sua intimidade as flores ridículas que enfeitam a vaidade humana 

 

 

1 — Obras Póstumas: "A Minha Volta"- Edição da Federação Espírita Brasileira. 

252 253 

 

 

PERGUNTA: — O Alto censura a convicção desses encarnados em se 

julgarem a encarnação de apóstolos, líderes espirituais e destacados cooperadores de 

Jesus? 

RAMATÍS: — Desde que Deus é o "pano de fundo" de toda consciência humana, 

não vemos razões para as criaturas se preocuparem com o tipo de personalidade humana que 

deveriam ter vivido outrora, uma vez que todos nós fomos agraciados com a mesma força 



 139 

divina, que tanto alimenta os grandes seres, quanto os pequeninos. A personalidade terrena que se 

recorta no mundo físico ainda é a casca, o invólucro exterior e que dispensa imitação, porquanto 

todos os homens podem revelar a mesma glória e o mesmo poder, que vêm do espírito e não da 

carne. Só a ingenuidade, a exaltação pessoal ou a contradição interior podem impor essa 

ansiedade da alma em ter sido alguém famoso no cenário terreno. Há muito "joão ninguém", que 

passa incógnito pelo mundo terreno, capaz de superar os mais famosos personagens de outrora, 

porque já abrange maior porção da Divindade e fez eclodir mais luz em sua consciência. 

Não podemos censurar os encarnados que, julgando-se a encarnação de almas 

apostolares, deixam-se absorver por um ideal messiânico de semear o Bem, enquanto, para justi-

ficar as figuras pregressas que imitam, abandonam as paixões perigosas, asseiam-se moralmente, 

estudam, trabalham e tornam-se úteis a si e ao próximo. Analisando esses acontecimentos à 

sombra amiga do Espiritismo, desejamos somente advertir contra o exagero, que então pode 

semear confusões e ridículos à conta da doutrina. É conveniente, pois, evitar-se tudo o que não 

passa de insensatez ou exotismo, que depois atribuem à responsabilidade espirítica, pois os 

adversários inescrupulosos sempre criticam as instituições benfeitoras do mundo pelos atos 

claudicantes dos seus adeptos invigilantes. 

Certas criaturas que se julgam ser a encarnação de João Batista, por exemplo, e que, para o 

justificar, são estóicas, sentenciosas e severas, esquecem-se de que o sizudo precursor de Jesus já 

deve ter mudado o seu temperamento espiritual no curso de novas encarnações terrenas. Talvez, na 

atualidade, ele seja menos agressivo para com os pecadilhos do mundo e mais tolerante para 

com a riqueza material, cultivando noções mais otimistas com relação à vida física. É provável 

que ele se tenha destacado na literatura, no teatro ou na filosofia, produzindo obras de elevado 

alcance moral e educativo e também afinado o seu humor, deixando um laivo de jovialidade 

naquilo que germinou na sua mente mais complacente. À medida que se popularizam os concei-

tos iniciáticos do Oriente, e que o homem mais compreende o divino mistério do "Eu Sou" e da 

imanência do Criador em toda sua obra, ele melhor compreende que os pecados do mundo são 

as fases transitórias do incessante processo de angelização para todos os seres. Ninguém se 

perderá no seio do Cosmo, e todas as criaturas serão eternamente venturosas, pois não há 

privilégios ou deferências especiais na metamorfose angélica, mas apenas a destinação 

implacável de serem todas felizes. 

 

 

PERGUNTA: — Gostaríamos que nos explicásseis com maiores detalhes o que 

significa a "linha psicológica" do personagem do passado, a que aludistes com referência a 

nova encarnação do mesmo espírito. 

RAMATÍS: — É evidente que qualquer personagem historicamente famoso ou 

santificado possuiu um conjunto de idéias, sentimentos e determinações particulares que o tor-

naram diferente de outra qualquer criatura submetida à mesma experimentação psicológica. 

Costumes, preferências morais, temperamento artístico e capacidade intelectiva que ele possuía 

faziam-no reagir de um modo peculiar no ambiente onde vivia, em relação aos demais seres. 

Essa síntese viva que os cientistas da Terra consideram o espírito humano ou a sua vida 

mental projetada no mundo, nós, espíritos desencarnados , a consideramos não 

apenas no curso precário de uma existência física, mas estudamo-la em cada nova 

encarnação. A ciência terrícola considera a "linha psicológica" tão somente em relação à 

vida que se inicia no berço físico e termina no sepulcro. Nós, porém, consideramo-la 

como a memória pregressa forjada há milênios e que constitui a bagagem do espírito imortal. 

A "linha psicológica", portanto, é a marca ou o cunho pessoal que caldeia 

definitivamente a personalidade exteriorizada no tempo e no espaço do mundo de formas. 

Assim, entre os vários espíritos de grande renúncia, do passado, que realizaram um 

trabalho incomum em favor da revelação espiritual, cada um deles ainda se distingue 



 140 

particularmente porque apresenta uma "linha psicológica" diferente. Paulo de Tarso, por 

exemplo, se encarnado entre vós, ter-se-ia caracterizado pela renúncia aos bens do mundo 

e a favor do próximo. Psicologicamente ele se distinguiria pelo seu dinamismo, pela 

combatividade e o heroísmo nas suas peregrinações sacrificiais. Entretanto, Francisco de 

Assis e Buda apresentariam uma outra linha psicológica, pois, enquanto o primeiro foi 

poesia e humildade, Buda personificou a inteligência ilimitada e o domínio espiritual sobre a 

mente ilusória. 

Em conseqüência, os que se julgam a encarnação de determinado personagem 

historicamente conhecido no passado também devem revelar muito de sua emotividade, 

virtudes, heroísmos ou pecadilhos, pois, se tal não se der, obviamente há uma verdadeira 

"quebra" na linha psicológica entre o espírito que viveu outrora e o que se supõe encarnado 

atualmente. 

 

 

PERGUNTA: — Como poderíamos entender, com algum exemplo, o que 

significa essa "quebra" da linha psicológica do personagem do passado? 

RAMATIS: — Seria uma quebra da linha psicológica e um desmentido da 

nova encarnação do mesmo espírito, se um indivíduo prepotente e rico se convencesse de 

que fora anteriormente Francisco de Assis. Francisco de Assis renunciou em absoluto aos 

interesses no mundo material e jamais regressaria à carne como prepotente ou com o 

intuito de acumular fortuna, competir comercialmente ou colecionar propriedades 

transitórias. Em várias existências anteriores, ele já buscava a sua alforria da vida física 

e, na última romagem terrena, pôde extinguir completamente o desejo de gozo na matéria. 

Quando a natureza angélica do espírito passa a predominar sobre a personalidade 

transitória terrena, ele perde o gosto e o entusiasmo em se destacar no mundo 

provisório, cuja maior glória não vale o minuto de paz que se pode usufruir no reino do 

Cristo. Eis por que um indivíduo arguto, utilitarista, negociante cioso e industrial hábil não 

se ajusta ao porte espiritual de Francisco de Assis, que é todo renúncia e pobreza absoluta, 

em vivência exclusiva para o bem alheio. 

Revendo-se as encarnações anteriores de Francisco de Assis, e examinando-se as 

suas personalidades terrenas, verifica-se que não há incoerência nem truncamento em 

sua linha psicológica, pois o seu tipo espiritual identifica-se perfeitamente com os 

personagens que ele já vivera anteriormente. Ele fora Samuel, o profeta puro, místico e 

poeta, que mais tarde retorna à Terra como João Evangelista. Posteriormente encarna-se 

como Francisco de Assis, em cuja existência confirma o imenso amor que já nutria pelo 

Mestre Jesus e ratifica a sua linha psicológica de renúncia e bondade. Em tal caso, 

portanto, não há quebra nessa linha psicológica, pois as três personalidades vividas nos 

dois milênios manifestam a mesma estrutura íntima espiritual e temperamento, embora 

mais evolutiva no decorrer do tempo. 

Enquanto seria psicologicamente absurdo que Francisco de Assis retomasse à 

Terra na personalidade de um ricaço sovina ou Ghandi viesse a encarnar a figura 

egocêntrica e belicosa de um déspota, já não existe quebra da linha psicológica quando se 

verifica que Moisés foi Abrão, Nostradamus foi Isaías, Einstein foi Demócrito, Napoleão 

foi César e Alexandre, Frei Fabiano de Cristo foi Anchieta e Ruy Barbosa foi José 

Bonifácio. 

 

 

 

 



 141 

PERGUNTA: — Então não há possibilidade de algum encarnado de hoje ter 

sido Paulo de Tarso, João Batista, Lucas, Marcos ou Matheus? Seria impossível algum 

deles encontrar-se atualmente na Terra, quiçá no Brasil? 

RAMATÍS: — Sem dúvida, isso não é impossível. Aliás, alguns espíritos 

laboriosos, da época de Jesus, realmente operam no Brasil em favor da doutrina 

espírita e devotados ao serviço cristão. Mas, justamente por serem espíritos sinceros, 

humildes, heróicos e serviçais, os verdadeiros Paulo de Tarso, Estevam, João Batista ou 

demais apóstolos de Jesus serão os últimos a crer que foram realmente essas entidades 

tão destacadas, no advento do Cristianismo. Já se confirmou, na Terra, que o homem, 

quanto mais sábio ou mais santo, tanto mais é humilde e bom, pois a sua ampla visão 

da realidade cósmica sugere-lhe o fim da "fila" dos favores e das vaidades do mundo 

material. 

 

 

PERGUNTA: — As criaturas que se julgam falsamente a encarnação de 

famosas entidades apostólicas ou históricas do passado podem sofrer prejuízos depois que 

desencarnarem? Porventura, ao comprovarem o seu equívoco, no Além, serão 

tomadas de grande decepção? 

RAMATÍS: — Não sofrem prejuízos espirituais aqueles que, embora 

iludidos e supondo-se erradamente a encarnação de apóstolos ou santos do passado, 

houverem vivido de modo digno e justo. Depois da morte corporal, a tranqüilidade do 

espírito não depende absolutamente da raça, configuração física ou condição material em 

que viveu na Terra; o que realmente lhe garante a ventura espiritual é o serviço prestado ao 

próximo e a conduta moral esposada na sua romagem física. As personalidades que se 

substituem pelas formas físicas nas sucessivas encarnações sâo meros acidentes que 

marcam as etapas do aperfeiçoamentp da consciência espiritual no contato com o 

mundo planetário. Significam as contas coloridas de um colar dispersas no tempo e no 

espaço, e que, no entanto, ligam-se definitivamente pelo fio da individualidade eterna. 

As almas caritativas e regradas não sofrem no Além, mesmo quando se 

tenham julgado erroneamente a cópia-carbono de um Paulo de Tarso, Marcos, João ou 

Pedro; e se porventura imitaram tanto quanto possível a conduta, o brio, o 

coeficiente de luta e de renúncia que foram as virtudes proverbiais dos seus modelos do 

passado, é evidente que também lhes será ainda de melhor aproveitamento a existência 

física. É preferível o homem julgar-se a encarnação de um espírito benfeitor do passado e, 

por isso, imitar devotadamente o padrão de vida abençoado que ele cultivou no mundo, 

a entregar-se a uma existência indigna e animalizada, embora assim o faça consciente 

de sua própria personalidade. Envidando esforços heróicos para não desmentir o 

modelo superior do pretérito, muitas criaturas logram maior êxito na sua graduação 

espiritual, embora lhes seja oportuno e de bom senso não caírem em absurdos 

messiânicos, que só representam a vaidade humana. 

 

 

PERGUNTA: — Cremos que nos médiuns o impulso místico é mais vigoroso 

do que no homem comum; não é assim? Isso talvez os leve a se sentirem ligados às 

missões espirituais e aos missionários que mais se distinguiram no mundo, convictos de que 

também já desempenharam atividades excelsas no pretérito. 

RAMATÍS: — É preciso não confundir esse impulso místico e louvável com os 

estímulos da personalidade egocêntrica, tola ou vaidosa, que podem ser explorados 



 142 

facilmente pelos espíritos astuciosos das sombras. A auto-fascinação ou o fanatismo por 

uma idéia, embora benfeitora, também pode atrofiar o sentido de crítica interior e alterar o 

comando psíquico, fazendo a criatura confundir o bom senso com o ridículo. Isso pode 

torná-la alheia aos preceitos sensatos da vida humana e ainda rebelde às advertências 

fraternas dos que tentam despertá-la da obstinação prejudicial. Mesmo no seio do 

Espiritismo, algumas criaturas muito presumidas ou que se julgam auto-suficientes, às 

vezes se isolam na concha de sua vaidade e do seu amor-próprio, confundindo suas 

"obrigações cármicas" com as "missões divinas". 

Poucos médiuns e adeptos espíritas se conformam em ter sido no passado figuras 

paupérrimas e desconhecidas, que viveram jungidas às tarefas _mais servis e prosaicas. 

Eles ainda necessitam dos atavios e das gloriólas efêmeras do mundo material, a fim 

de exaltarem a sua personalidade humana e compensarem os sonhos e os ideais que ainda 

não puderam-realizar. Não há desdouro na criatura pelo fato de considerar-se a encarnação de 

algum apóstolo ou discípulo devotado de Jesus, no passado, mas ser-lhe-á grande a decep-

ção no Além, caso tenha vivido existência censurável e contrária à conduta ilibada do seu 

predecessor. 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 143 

 

CAPÍTULO 29 

 

A função dos guias  

e as obrigações dos médiuns. 
 

 

PERGUNTA: — Alguns médiuns com os quais temos tido contato em vários 

Estados do país deixaram transparecer-nos que são missionários em tarefa sacrificial a favor 

do progresso da humanidade. Alguns deles queixaram-se do mundo adverso da Terra, onde 

se sentem desajustados, mas precisam desempenhar o seu serviço messiânico. Que dizeis 

disso? 

RAMATIS: — Os médiuns, em sua generalidade, são criaturas portadoras de 

grandes débitos do passado. Em vidas pregressas abusaram do poder e da influência 

magnética sobre os encarnados, servindo-se de sua inteligência avançada para concretizar 

empreendimentos mercenários e quase sempre de absoluto interesse pessoal. Muitos 

fugiram aos compromissos assumidos para com o povo ou despenharam-se nos abismos da 

vaidade, do orgulho ou da vingança impiedosa. 

Mas, apesar da correção com que se distinguem no desempenho de sua tarefa 

mediúnica, não é difícil identificar-lhes os resquícios prejudiciais do pretérito e a exagerada 

susceptibilidade que ainda manifestam no trato com o próximo. Há médiuns que se 

irritam facilmente quando são contrariados; buscam as primeiras posições, exigem o 

comando dos trabalhos espíritas e estimam profundamente o prestígio pessoal no ambiente 

de que participam. Sentem-se humilhados quando devem se submeter a outros confrades de 

menor envergadura cultural, e tudo fazem para fugir das situações que os conservem no 

anonimato. Raros submetem-se à disciplina sensata dos postulados codificados por Allan 

Kardec, e alguns deles alegam que os seus princípios já passaram do tempo. 

Mesmo quando se trata de espíritos inteligentes e cultos, o amor próprio ainda 

lhes grita profundamente no âmago da alma quando recebem qualquer advertência 

alheia. Algumas vezes reproduzem na seara espírita os atos insensatos do passado em 

novas cópias-carbono, e os mais exaltados e inconformados afastam-se imediatamente dos 

labores espiríticos onde predomina a disciplina doutrinária cardeciana. Mais tarde, por 

espírito de desforra ou de rebelde personalismo, eles preferem cultivar exotismos 

mediúnicos à distância dos postulados espíritas já consagrados por um século de 

experimentação. Os mais abespinhados e soberbos rompem as algemas disciplinadoras de 

sua vaidade e orgulho, e desforram-se protestando que não foram suficientemente com-

preendidos nas suas "boas intenções". 

No passado, eles pontificavam das altas posições políticas ou sociais, impondo 

sua vontade aos menos aquinhoados de inteligência e deixavam de cumprir as promessas 

demagógicas que arrebatavam multidões. Então a Lei Justiceira os obriga hoje a servir 

às massas que subestimaram e aguilhoa-os com insistência, a fim de saldarem suas dívidas 

pregressas para com a contabilidade divina. Poucos médiuns reconhecem-se em prova e 

reparação cármica, pois a maioria considera a obrigação mediúnica como sendo fruto 

de sua elevada graduação espiritual ou eleição missionária, esquecendo-se de que 

missionários, na realidade, foram Antúlio, Hermes, Buda, Crisna, João Batista, Francisco de 

Assis, Allan Kardec, Ghandi e, acima de todos, o inconfundível Jesus. 

 

 



 144 

 

PERGUNTA: — Mas o fato de os médiuns se convencerem de que são 

missionários a serviço do Alto não os ajuda a substituírem suas inclinações inferiores pelo 

serviço benfeitor ao próximo? Convictos disso eles se devotam à aplicação de passes, aos 

receituários, à doutrinação de sofredores e multiplicam esforços para fazer a caridade". 

Estamos certos? 

RAMATÍS: — O Bem tem múltiplas formas e, quanto ao mérito das 

realizações humanas, não nos preocupemos, pois Jesus saberá distinguir o joio do 

trigo. Mas é evidente que a prestação da caridade só é sublime e louvável quando na 

intimidade da alma já existe a qualidade crística do prazer espontâneo de servir ao 

próximo. Algumas vezes podemos acender luzes nos corações alheios e, paradoxalmente, 

findamos nossas vidas na escuridão do descaso íntimo. Exaurindo-nos para atender aos 

pedintes de todas as espécies que, na maioria das vezes, são criaturas em busca de soluções 

fáceis pela via mediúnica, nem por isso ficamos desobrigados de extinguir as sorrateiras 

paixões que ainda podem morar em nossas almas. O serviço a favor do próximo, embora 

seja de valor, não dispensa da higienização espiritual aquele que o realiza. 

Quando o cruel Saulo se transformou em Paulo, o sublime apóstolo dos gentios 

decidiu-se em primeiro lugar a dar cabo do "homem velho", isto é, extinguir a velha e 

vaidosa personalidade humana e fazer ressurgir o"homem novo" da individualidade angélica. 

Os magníficos serviços cristãos que os médiuns podem prestar à humanidade, convictos de 

que são missionários a serviço do Alto, não os eximem de purificarem o seu próprio espírito, 

pois não basta atenderem criaturas aflitas ou praticar a caridade a "todo pano". Antes de tudo 

precisam comprovar, em si mesmos, se realmente usufruem da emoção espiri tual de servir o 

próximo por sincero prazer, ou se se trata apenas do desejo egoísta de alcançar o céu. 

Os médiuns que se gabam no labor espetacular de fazer a caridade por obrigação 

cármica e sem a força íntima do amor espiritual são candidatos à desilusão produzida 

pelas cinzas dos fogos de artifício. O bem há de ser feito pelo próprio bem, sem 

qualquer interesse ou noção de dever; é um estado espiritual de dedicação em favor de 

outrem; comove quem o recebe e rejubila quem o pratica. É um ato essencial do espírito e 

se degrada quando praticado sob o interesse da personalidade própria. A caridade pode ser 

puro artificialismo, mesmo naqueles que a praticam para cumprir missões do Alto. O Bem, 

em sua verdadeira essência, dispensa os estímulos externos que lhe roubam a espontaneidade; ele 

só é válido pelo prazer íntimo de servir. 

 

 

PERGUNTA: — Há fundamento no costume de alguns guias lisonjearem os 

seus médiuns, destacando-lhes o serviço mediúnico como sacrificial empreendimento em 

favor da humanidade? Já ouvimo-los solicitar aos presentes que orem e ajudem os seus 

medianeiros a cumprir a sua missão espinhosa na matéria. 

RAMATÍS: — Os protetores desencarnados ou filiados às instituições espirituais 

de comunicações com a Terra, e responsáveis pelos seus pupilos em tarefas mediúnicas, reco-

nhecem perfeitamente o perigo de os exaltarem no trabalho de intercâmbio com os 

desencarnados. Conforme já vo-lo dissemos, com raras excepções, os médiuns em atividades na 

Crosta são criaturas em "prova" e não missionárias eleitas, por cujo motivo é conveniente evitar-

lhes os elogios extemporâneos e capazes de avivar-lhes a vaidade e criar a falsa superioridade 

espiritual. Os guias e mentores sensatos evitam sistematicamente a imprudência de fazerem 

reflorescer nos seus sensitivos o velho personalismo, que no pretérito os atirou por terra sob o 

guante das paixões e das veleidades humanas. No serviço mediúnico, há o perigo de se criar nova 

classe de "eleitos" e vaidosa hierarquia religiosa. 



 145 

Desde que os médiuns, em sua maioria, são espíritos que abusaram da inteligência, da 

cultura, do poder ou da riqueza em vidas pregressas, tomados da vaidade, do orgulho e do interesse 

material, qualquer louvor imprudente e prematuro pode acordar-lhes a escória adormecida na 

intimidade da alma imperfeita. Os guias esclarecidos já se consideram satisfeitos quando podem 

conservar os seus medianeiros à distância das entidades das sombras, que sorrateiramente procuram 

infiltrar-se em todos os movimentos mediúnicos invigilantes e atiçam a vaidade dos médiuns, 

procurando convencê-los de que são missionários abnegados a serviço do Alto. 

 

 

PERGUNTA: — E como se explicam os elogios tão comuns, que alguns 

guias de certa notoriedade costumam fazer aos seus médiuns? 

RAMATÍS: — Caso não partam de algum espírito leviano, irresponsável ou 

maquiavélico, interessado em subverter o propósito sensato do trabalho mediúnico, tais elogios 

podem provir dos próprios médiuns sob o domínio de algum complexo de narcisismo. 

Reconhecemos que nem sempre esse auto-elogio é feito deliberadamente, por vaidade, exibi-

cionismo ou ansiedade de prestígio entre os seus admiradores. Em geral, porém, tudo é fruto da 

ignorância. 

 

 

PERGUNTA: — Toda pessoa candidata a médium tem o seu guia já 

designado desde o berço de nascimento? 

RAMATÍS: — Na verdade, todos os seres possuem o seu guia espiritual desde o 

berço de nascimento, o qual a tradição religiosa sempre designou como anjo de guarda que protege a 

criatura e lhe inspira as boas ações. Em alguns casos, o espírito que deve renascer na matéria com a 

prova da mediunidade solicita de outro espírito amigo, com autorização do Alto, que o proteja e 

guie no denso cipoal de dificuldades próprias da vida física. Outras vezes, os guias são atraídos 

naturalmente pelos médiuns em desenvolvimento mediúnico, porque ambos possuem gênios 

semelhantes e se aproximam pelos laços da simpatia espiritual. Os guias também podem ser 

designados posteriormente, no Espaço, muito tempo depois da encarnação dos seus pupilos, assim 

como outros se ligam ao médium que lhes ofereça oportunidade de progresso no intercâmbio recí-

proco de idéias e no serviço mediúnico benfeitor. 

Mas o guia, em geral, é sempre o espírito amigo portador de qualidades e aptidões que o 

médium só possui embrionariamente. Assim, o êxito do seu pupilo, na matéria, também se reflete 

benfeitoramente sobre si. Há casos em que o guia acompanha o médium durante séculos e ao 

qual se sente ligado por longo afeto, pois prontificou-se a situá-lo definitivamente à sombra 

salvadora do Cristo. No entanto, todo êxito nesse serviço de socorro e orientação espiritual aos 

médiuns encarnados sempre depende de estes cooperarem espiritualmente, pois, em geral, 

deixam-se dominar pela teimosia, pela irascibilidade ou pelos vícios, que tecem uma 

cortina de fluidos perniciosos entre eles e as intuições do Alto. 

 

 

PERGUNTA: — Às vezes os médiuns anunciam a substituição do seu guia 

habitual por outro espírito afim, e o primeiro despede-se em determinada noite no Centro 

Espírita. Isso é razoável, ou o guia deve acompanhar o seu médium até o dia de sua 

desencarnação? 

RAMATíS: — Em certos casos, o espírito encarnado na Crosta necessita de 

esclarecimentos especiais, desenvolve determinado objetivo científico ou possui intelecto 

excepcional, requerendo então a assistência de outros espíritos mais competentes do que 



 146 

aquele que o guia desde o berço. Deste modo, ninguém se encontra desamparado da 

proteção do Alto, mas atraindo sempre para junto de si as almas que vibram no mesmo 

padrão espiritual. Essa proteção só se reduz quando é o próprio guiado quem cria 

condições psíquicas ou fluídicas que hostilizem a ação do seu protetor. 

Certas vezes o guia do médium precisa retornar à matéria, a fim de prosseguir 

no seu aprimoramento espiritual. Doutra feita, ausenta-se para associar-se a serviços mais 

elevados em esfera próxima, ou então precisa atender outra alma de sua maior 

afinidade e compromisso cármico em renascimento no mundo físico. Se o médium é 

muito estudioso e devotado sinceramente ao serviço do Cristo, obviamente ele acelera o 

seu progresso espiritual, requerendo por vezes outro orientador espiritual com melhores 

credenciais e experiência, que há de suprir-lhe as perspectivas mais amplas e os novos 

conhecimentos buscados pelo seu espírito. 

 

 

PERGUNTA: — Seria possível que algum médium lograsse tal progresso na 

sua vida terrena, que o fizesse superar o seu `guia" espiritual em conhecimento ou 

experiência? 

RAMATíS: — Na realidade, quem mais pode progredir no trato carnal é o 

médium, desde que estude, experimente e apure sua conduta espiritual. O guia num 

sentido geral é mais o fruto da amizade espiritual pré-reencarnatória, da responsabilidade 

recíproca assumida em vidas anteriores, ou então conseqüente de determinação do 

Alto. Em conseqüência, variam as aptidões, o entendimento e o poder espiritual dos 

guias entre si. Alguns são muitíssimo semelhantes aos seus próprios pupilos encarnados, 

levando-lhes vantagem só porque estão em liberdade no Além e conhecem antecipadamente 

as necessidades, os objetivos e as probabilidades de êxito dos seus guiados. Eles assim 

visualizam com mais segurança a realidade espiritual que os encarnados percebem 

confusamente, pois estes, habitando a carne, perdem considerável parte de sua memória 

pregressa e visão do Além. 

O médium muito intelectivo, mas débil moralmente, pode ser guiado por um espírito 

humilde e boníssimo, cujo objetivo é despertar-lhe as virtudes superiores. No entanto, o 

médium de elevado índice moral, mas pobre de intelecto, por vezes é orientado por alma de 

menor coeficiente espiritual, mas de boa intenção e valiosa inteligência. Em ambos os casos, 

a influência é recíproca e de bons resultados. O guia boníssimo recebe os estímulos 

inteligentes do seu médium, que lhe apuram o coeficiente mental, enquanto noutro extremo o 

orientador de intelecto avançado, mas de poucas virtudes, influencia-se pela força das 

disposições morais elevadas do seu tutelado. 

O médium estudioso, boníssimo e criterioso, devotado aos objetivos espirituais 

superiores e ardente pesquisador do mistério da vida, é capaz de elevar-se ao nível mental 

do seu tutor espiritual, e mesmo fazer jus à orientação de outra en1 idade mais graduada 

na escala sideral. 

 

 

PERGUNTA: — Conhecemos trabalhos espíritas, públicos ou caseiros, em que 

só baixam espíritos de elevado renome, o que é muito apregoado pelos seus componentes, que 

consideram isso como um alto índice de segurança espiritual do ambiente. Acontece que tais 

adeptos da doutrina, impressionados por essas entidades tão prestigiosas, nada mais realizam 

sem consultá-las previamente. Poderíamos saber se todos esses médiuns e confrades podem 

estar realmente sob a égide de espíritos superiores e de merecida confiança? 

RAMATIS: — Conforme já vos explicamos alhures, sendo o animismo o 



 147 

fundamento das práticas mediúnicas, ele influi em todas as comunicações de espíritos desencarna-

dos, variando de acordo com a capacidade intelectual, o senso lógico ou a imaginação dos 

médiuns. Sendo raros os médiuns, cultos, sonambúlicos ou intuitivos de absoluta segurança 

espiritual em todas as suas comunicações mediúnicas, é sempre conveniente conhecer-se a 

porcentagem da atuação do desencarnado em relação às idéias preconcebidas dos medianeiros. 

Não aconselhamos aos adeptos espíritas abdicarem do seu senso comum e aceitarem 

incondicionalmente as regras e sugestões impostas pelos espíritos desencarnados, embora 

prestigiosos, pois, quase sempre, é o próprio médium travestido de mentor espiritual que 

interfere fortemente, fazendo recomendações anímicas. 

Podeis notar que, se o médium anímico é um indivíduo prepotente, ortodoxo ou sisudo 

na sua vida em comum, coincide ser o seu guia também severo, ríspido e sectarista, tecendo 

advertências graves e sentenciosas. Há casos em que alguns médiuns abusam da auto-suficiência e, 

por se considerarem perfeitamente hábeis ou capacitados para resolver todas as consultas 

solicitadas, passam a pontificar animicamente, levando seus desacertos ou erros pessoais, depois, 

à responsabilidade do guia. 

Muitos espíritas estranham o fato de que certos espíritos tolerantes e afetuosos quando 

se comunicam por determinado médium, depois se tornem ríspidos, exigentes e severos ao se 

manifestarem através de outro medianeiro. Evidentemente, em tal caso, ou o médium impõe 

sobre o espírito a sua própria personalidade anímica, ou então trata-se de outra entidade que se 

serve abusivamente da identidade alheia para impressionar os seus ouvintes. Não existindo ne-

nhuma polícia astral responsável pelo conteúdo ou pureza das comunicações dos "mortos" para 

os "vivos", no intercâmbio com o Além, é bastante avultada a intromissão de espiritos 

perturbadores em assuntos que não lhes competem, os quais eles deturpam de modo leviano e 

maldoso. 

No "lado de cá" também proliferam os supostos guias, que tudo pretendem saber. Eles 

ditam gravemente as regras mais tolas aos encarnados, alimentam velhas superstições e 

transmitem mensagens triviais à conta de revelações incomuns. Exploram a vaidade dos 

médiuns presunçosos ou adversos ao estudo; fazem deles instrumentos de escritos vulgares e 

prenhes de lugares comuns, produzindo material que depois só serve para os adversários cultos 

ridicularizarem a prática mediúnica. 

Esses são inimigos comuns e declarados do progresso da doutrina espírita, pois 

reconhecem-na capaz de libertar as consciências algemadas às paixões da matéria e livrar os infe-

lizes do vampirismo repulsivo do astral inferior. Algumas vezes, até homens de bom senso e 

estudiosos do Espiritismo deixam-se fascinar pelas invenções e exortações banais desses pseudos 

"guias", que as proferem sob incontrolável verborragia, repleta de sentenças pomposas de puro 

efeito infantil. 

 

 

PERGUNTA: — Que aconselhais quanto a essa situação, em que se 

confundem tão facilmente os falsos e os verdadeiros guias? 

RAMATÍS: — Allan Kardec já esclareceu perfeitamente essa situação no "Livro 

dos Médiuns". As suas conclusões sensatas e os seus comentários esclarecedores sobre a natu-

reza, a ação e o objetivo dos espíritos mistificadores, são de molde a instruir qualquer espírita 

quanto à sua atitude mais certa. Trata-se de entidades que se aproveitam facilmente do interesse 

particular, da vaidade ou da ingenuidade dos médiuns presunçosos que desprezam as advertências 

alheias e as intuições dos seus amigos espirituais. Geralmente proferem longos discursos e dão 

exaustivas mensagens sem nexo à conta da alta filosofia espiritualista, e não se pejam de assinalar 

com o nome de espíritos santificados pelo serviço cristão da Terra. No intercâmbio com o Além 

é preciso manter o raciocínio desperto e evitar o sentimentalismo improfícuo, analisando com 

absoluta isenção de ânimo as lamuriosas mensagens mediúnicas, cujo conteúdo 



 148 

duvidoso seja firmado por nomes pomposos. A malícia, a má intenção e a leviandade de 

certos espíritos rondam-vos constantemente. 

Não vos aconselhamos a desconfiança descabida para com as recomendações 

sadias e sensatas que vos oferecem as almas bem intencionadas. No entanto, não vos 

esqueçais de que a árvore boa só se conhece pelos seus frutos bons. Sede prudentes e 

sensatos no intercâmbio com o Além, cujo mundo vibra noutra dimensão e escapa à aferição 

positiva dos vossos sentidos. Quando Jesus se referiu à atuação dos espíritos na matéria, 

recomendou que fôssemos "mansos" como as pombas, mas "prudentes" como as serpentes! 

Não é conveniente cultivar-se o intercâmbio com os desencarnados tal como se fazia no 

passado, no tempo das sibilas, dos oráculos e das vestais, em que tanto os escravos quanto os 

imperadores ou reis aceitavam submissamente os conselhos mais desconcertantes e as revela-

ções mais tolas atribuídas aos deuses da época. 

Não deveis aceitar sem um exame acurado tudo que os espíritos ventilam para a Terra, 

como se realmente os desencarnados fossem oráculos infalíveis. Em qualquer campo de 

atividade e experimentação do espírito, é preciso permanecer acordado para raciocinar e 

resolver os problemas pelo próprio esforço. Às vezes é mais produtivo o equívoco que 

depois de corrigido indica o caminho certo, do que a condição de estropiado mendigo à mercê 

de todos os conselhos alheios, que tanto podem ajudá-lo, como também prejudicá-lo. 

O abuso do "guiísmo"
1
 na seara espírita pode terminar por conduzir os seus 

adeptos comodistas e sem iniciativas particulares a um fanatismo ridículo e enfermiço. A 

vida física tem por função principal desenvolver o raciocínio, a vontade e o 

entendimento do ser, por cujo motivo as indagações e rogativas em excesso, aos 

desencarnados, nem sempre encontram o guia disponível e de plantão para dar o conse-

lho certo. Quase sempre, à espreita da rogativa trivial, há o espírito adverso que se insinua 

pela brecha vulnerável da negligência humana, semeando aflições aos incautos pedinchões, 

que supõem o movimento espírita algo parecido a uma cooperativa de consumo. 

 

 

PERGUNTA: — Como entendermos esse abuso do "guiismo" na seara 

espírita? 

RAMATíS: — A vida terrena é escola de educação espiritual, já o repetimos 

várias vezes. O orbe terráqueo também pode ser comparado a um vasto laboratório de 

ensaios aperfeiçoativos, em que o quimismo da boa vontade e da renúncia catalisa no 

espírito a sua qualidade angélica e desenvolve-lhe o raciocínio para o entendimento 

consciente do Universo. E o Espiritismo, inspirado pelo Alto, e de importante influência no 

século atual, na hora profética dos "tempos chegados", servirá de ótimo roteiro para 

a ascensão mais breve da alma imperfeita. 

Mas os terrícolas, julgando que a doutrina deve paraninfar as mais absurdas 

rogativas, ao modo de pródiga "agência de informações", para solver os assuntos mais 

frívolos, transformam os seus guias em corretores desencarnados, com a obrigação de 

resolverem-lhes com urgência todos os problemas do mundo de César. Obviamente, 

enquanto atrofiam o seu discernimento espiritual pela fuga da experimentação física, 

isolam-se dos espíritos sensatos e responsáveis pelo seu progresso espiritual, submetendo-se 

cegamente aos guias. 

Em conseqüência, as entidades galhofeiras e capciosas, que se aproveitam da 

oportunidade favorável, passam a substituir os guias sensatos e prudentes, influindo 

sobre os encarnados e pontificando levianamente com respeito a todos os assuntos do 

mundo material. As criaturas que não se exercitam nas vicissitudes da vida humana muito 

menos poderão atender às tarefas difíceis e resolver os problemas complexos que as 

esperam no além-túmulo. Lastimavelmente, elas atravessam a vida terrena com a mente 



 149 

enferrujada pelo desuso, anotando sentenças, conselhos e indicações fáceis que as 

eximam das complicações cotidianas. 

 

 

PERGUNTA: — Quando os espíritos são evocados com insistência para 

atender a todas as solicitações prosaicas dos seus admiradores ou pupilos encarnados, 

porventura se irritam ou se afastam de nós, magoados e decepcionados? 

RAMATÍS: — Já imaginastes o absurdo que constituiria o fato de parentes e 

amigos dos administradores ou autoridades públicas os chamarem a todo instante para eles 

opinarem sobre o tempero favorável à feijoada completa, a escolha do traje mais apropriado 

para o chá-dançante, ou sobre qual deveria ser a cor mais apropriada para a cera do assoalho de 

peroba? Indubitavelmente, esses homens de responsabilidade pública mostrar-se-iam surpresos e até 

chocados ante tais solicitações tão infantis, só lhes cabendo um recurso: deixar-vos sem resposta e 

entregues ao próprio esforço para a resolução de coisas tão triviais. 

Os bons espíritos procuram socorrer e orientar os encarnados independentemente de 

qualquer interesse ou determinação superior — fazem o bem pelo bem, mas devem atender 

somente àqueles que realmente estão interessados na sua reforma espiritual. Eles não se 

submetem à função depreciativa de oráculos graciosos ou informantes ridículos das famílias 

terrenas despreocupadas dos objetivos sérios da vida, e que os evocam com assiduidade para 

resolver os assuntos mais triviais da vida humana. Vivem assoberbados com o serviço de 

proteção aos desencarnados que ainda se debatem em dificuldades no Além, por cujo motivo 

só empregam o seu precioso tempo nas obras que produzem resultados benéficos e definitivos nas 

almas atribuladas, enquanto se afastam das consultas imprudentes e fruto da negligência dos 

encarnados. 

Em conseqüência, os espíritos laboriosos e socorristas não se irritam nem se mostram 

magoados pelas solicitações absurdas, cômodas e inconvenientes dos seus tutelados da Terra, 

mas, ao verificarem a inutilidade do seu esforço para elevar-lhes o padrão espiritual, deixam-nos, 

para orientar e servir a outros mais sensatos. E, como já vos dissemos anteriormente, a vaga então 

é preenchida imediatamente pelas 

Mediunismo 

entidades mistificadoras e irresponsáveis que, adotando nomes pomposos e consagrados 

pela história religiosa, passam a satisfazer a vaidade, o interesse e os caprichos tolos dos seus 

consulentes comodistas. 

E a situação ainda é mais grave para os encarnados que não visam objetivos sérios no 

intercâmbio mediúnico, porque os espíritos levianos, gozadores e ociosos, por eles atraídos, em 

geral se subordinam à vasta organização de gênios do mal sediada no astral inferior. Eles atuam 

desapercebidamente na vanguarda, anotando os caracteres precários e as deficiências espirituais 

dos encarnados, para minar-lhes as forças morais através do enfraquecimento da fé na imortali-

dade da alma. 

 

 

PERGUNTA: — Desde que a renúncia e o amor são o apanágio das almas 

angélicas, como é que os espíritos benfeitores e amigos afastam-se de nós, só porque em nossa 

ignorância espiritual somos tolos e interesseiros no intercâmbio mediúnico? Quantas vezes, 

nós, encarnados, toleramos as incongruências, as solicitações interesseiras e absurdas das 

crianças, e as atendemos em suas indagações tão frívolas, sem as censurarmos? Que vos 

parece esta nossa consideração? 

RAMATÍS: — Os espíritos bons servem desinteressadamlente aos seus entes 

queridos ainda encarnados, ajudando-os a carregar o seu fardo cármico durante a jornada física. 



 150 

Mas a bondade e o heroísmo não devem incentivar a imprudência de atenderem a todos os 

interesses dos seus simpatizantes encarnados, pois a própria bondade, para ser útil, na maioria das 

vezes deve ser amparada pela sabedoria. 

Há casos em que os guias, embora contrafeitos no seu sentimento, precisam adotar 

providências draconianas con1 ri os seus protegidos e deixá-los à mercê de sua própria experiência 

dolorosa. Malgrado se diga que é preferível a bondade sem a sabedoria à sabedoria sem a 

bondade. Às vezes bondade pode tornar-se insensata por alimentar a indisciplina ou a confusão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 151 

CAPÍTULO 30 

 

O peditório aos amigos do espaço. 
 

 

PERGUNTA: — Haverá algum perigo em nos entregarmos à orientação de 

qualquer desencarnado serviçal para solução de nossos problemas particulares, uma vez 

que confiemos em suas boas intenções? 

RAMATÍS: — Em singelo exemplo, lembramo-vos que seria bastante insensato e 

imprudente o santo amoroso, mas inábil que, movido por um sentimento generoso, 

resolvesse conduzir a fogosa parelha de cavalos atrelada a pesada carruagem repleta de 

crianças, com o risco de causar trágico acidente pela sua absoluta ignorância no 

comando do veículo. Da mesma forma, certos espíritos bons e serviçais, mas inexperientes, 

transformam-se em procuradores incondicionais dos encarnados, atendendo-lhes toda 

sorte de imprudências e resolvendo-lhes todos os problemas materiais. 

Os homens que se entregam facilmente à orientação de qualquer desencarnado 

serviçal, sem identificar-lhe a graduação espiritual e conhecer-lhe a competência, 

podem até perder a dose de bom senso que é peculiar ao ser humano em comum. 

Muitos seres surpreendem-se quando, após a sua desencarnação, certificam-se da 

graduação medíocre de alguns dos seus pseudos guias, que estavam sempre prontos para 

atender aos pedidos mais absurdos da Terra. 

 

 

PERGUNTA: — Devemos supor, então, que só os espíritos  de graduação elevada 

podem orientar-nos satisfatoriamente? 

RAMATÍS: — Alguns espíritos desencarnados e de pouca graduação 

espiritual ainda permanecem muito ligados às atividades terrenas. Assim, podem 

servir-vos com certo êxito nas soluções de alguns problemas adstritos ao mundo 

carnal, pois infiltram-se com mais facilidade nos ambientes físicos e apercebem-se 

das intenções dos encarnados. Deste modo, prevêem alguns acontecimentos e orientam seus 

inquietos consulentes para realizarem o melhor negócio material; opinam quanto ao 

noivado da moça casadoira, advertem sobre as amizades inconvenientes à família, 

indicam o emprego para o rapaz negligente ou aconselham a mudança dos seus pupilos 

para bairro mais favorável. 

No entanto, não resta dúvida de que, neste caso, trata-se de almas bem 

intencionadas e carinhosas, que tudo fazem por servir e também por melhorar o seu 

padrão espiritual. Mas, evidentemente, a sua bondade e a sua ternura se tornam até 

prejudiciais, porque alimentam a preguiça, o interesse e a cobiça dos terrícolas. Mas 

são os próprios encarnados os principais culpados por essa situação em que alguns espíritos 

bondosos, pacíficos e serviçais ficam presos afetiva e ingenuamente à teia sedutora que 

lhes estendem da Terra sob o interesse oculto. Através de rogativas descabidas, a 

mente encarnada e subvertida pelo interesse enlaça o espírito desencarnado bom e 

invigilante, transformando-o em um corretor em atividade no mundo astral, convocado a 

todo instante para suprir a inexaurível mendicância espiritual exercida na matéria. 

É acontecimento muito comum nos terreiros de Umbanda, onde muitos 

freqüentadores buscam apenas solucionar ;is suas tricas particulares, transformando os 

pretos-velhos e humildes, os caboclos prestativos e os silvícolas ingênuos em seus "escravos 

psíquicos". O verbo "pedir" passa a ser empregado sem qualquer cerimônia, disfarçado 



 152 

pelas mais afetadas demonstrações de carinho e gratidão dos encarnados, constituindo 

verdadeiro suborno espiritual destinado a comover os corações generosos do Além. 

Os terrícolas paralíticos da espiritualidade exploram a magnanimidade e a piedade 

desses espíritos bondosos, sinceros e serviçais para solucionarem desde a transferência 

do chefe indesejável da repartição, ou a mudança urgente do vizinho ranzinza, até o adjutório 

para a eleição do político manhoso, que promete "ajudar os pobres", assim que seja eleito. 

Aqui, o militar graduado convoca os préstimos do Pai Velho para obter melhor promoção 

e menos serviço; ali, a senhora balouçante de jóias e de frivolidades roga providências 

imediatas para o silvícola hercúleo obrigar seu mando a retomar ao lar, embora ela oculte os 

caprichos, as zangas e os ciúmes que o afastaram; acolá, o filho de Ogum exige que o seu 

protetor movimente o requerimento de aposentadoria prematura no instituto, retido por algum 

funcionário zeloso. Assim, organizam-se trabalhos especiais para se encaminhar um 

processo em juízo, ou faz-se a evocação urgente do preto-velho para aconselhar a mocinha 

teimosa e malcriada, ou pede-se então a presença do caboclo rude e sincero para chamar a 

atenção do caçula birrento e avesso às obrigações escolares. 

A falange é chamada às pressas para atender com passes, descargas ou medicamentos-

urgentes desde o chefe da casa, vitimado por forte choque hepático em seguida a opíparo ban-

quete de carne de suíno, até à mocinha possessa que, depois de três dias de carnaval frenético, 

é subjugada por teimoso folião desencarnado que, através de sua mediunidade, ainda tenta 

festejar o carnaval na quarta-feira de Cinzas. 

 

 

PERGUNTA: — Mas é censurável o fato de nossos amigos desencarnados 

ajudarem-nos tanto quanto possível na solução dos problemas e nas vicissitudes de nossa 

existência? Porventura Deus exige que na vida física primeiramente tenhamos de 

sofrer equívocos, para só então merecermos a solução espiritual justa e exata? Não se 

poderia considerar isso um requinte sádico do próprio Criador? 

RAMATÍS: — Os espíritos desencarnados e de boa índole tudo fazem 

para ajudar os seus parentes, amigos e admiradores encarnados e os mais heróicos devotam-se 

em auxiliar os seus próprios desafetos e adversários, praticando o Amor que realmente 

salva o homem. Mesmo quando não as evocam nas sessões mediúnicas ou no seio dos lares, 

essas almas de boas intenções dedicam-se a ajudar aqueles que merecem auxílio nos 

seus problemas aflitivos. Mas não é lícito que por isso devam pactuar com a 

ociosidade, o capricho e o comodismo tão comuns ainda entre os terrícolas irresponsáveis, 

para só então justificarem o seu afeto de graduação espiritual. É de senso comum que se 

os pais não podem afastar os filhos da senda do vício ou dos prazeres perigosos, pelo 

menos evitam apoiá-los e atendê-los em suas solicitações ilícitas. 

Da mesma forma, os espíritos inteligentes não atendem às rogativas que podem 

anular o discernimento e a livre iniciativa dos encarnados, ou incitá-los à mendicância com 

os desencarnados mal intencionados. Conforme diz o conceito, que "a função faz o 

órgão", é claro que a falta de exercício do raciocínio termina por ofuscar a mente do 

homem, assim como a fuga de experimentação dos problemas comuns da vida física 

também cristaliza a acuidade espiritual na escalonada sideral. 

Mas Deus não exige que seus filhos primeiramente se equivoquem no trato do 

mundo material, para só então dar-lhes o apoio ou o discernimento espiritual. O 

principal objetivo da experimentação humana, mesmo quando surgem os equívocos, é 

sempre o de desenvolver no espírito a capacidade de raciocínio e torná-lo 

conscientemente atilado e receptivo à evocação do Alto. Os espíritos estóicos enfrentam a 

existência humana com ânimo e boa vontade, porque reconhecem a necessidade de 



 153 

apurar o seu tom espiritual para a sua mais breve integração à humanidade angélica. 

Não nos consta, na história da vida de Jesus, que ele tenha invocado assiduamente os anjos 

para que lhe resolvessem os assuntos corriqueiros. A sua rogativa era sempre feita em favor 

dos deserdados da sorte e nunca em seu próprio benefício. 

 

 

PERGUNTA: — Quais os recursos ou providências que os guias adotam 

para nos ajudar na jornada terrena? 

RAMATIS: — Já vo-lo dissemos; os espíritos prudentes e benfeitores 

procuram despertar as energias superiores de vossa alma, muito antes de só ajudar-vos a 

acumular fortuna. Preferem mesmo retardar-vos a saúde física, se isso puder livrar-vos de 

qualquer excesso ou abuso nocivo à harmonia espiritual. O seu principal escopo é ajudar-vos 

a dominar o orgulho, a vaidade, a crueldade, o ódio, a avareza ou a desonestidade, o que 

infelizmente só o conseguis através das dificuldades materiais ou pelo sofrimento redentor. 

Embora esses amigos desencarnados vos amem profundamente, nem por isso devem 

assumir o papel de "camelô" da espiritualidade, comprometendo-se a descobrir-vos os 

negócios excusos, as empreitadas desonestas ou facilidades censuráveis. Malgrado tenham 

sido às vezes vossos parentes carnais, depois da morte física reconhecem o enorme prejuí-

zo gerado pelo devotamento fanático aos familiares encarnados, quando estes ainda 

persistam em' abdicar do esforço próprio para exercer um intercâmbio mediúnico 

puramente interesseiro. 

 

 

PERGUNTA: — Conseqüentemente, os guias não nos podem ajudar na 

solução dos problemas materiais, mas apenas assistir ao nosso desenvolvimento espiritual e 

à recuperação moral; não é assim? 

RAMATÍS: — Os guias nunca vos deixam sem assistência espiritual, seja 

qual for a necessidade de vossa vida. Mesmo em relação aos problemas comuns da vida 

cotidiana, alguém do "lado de cá", sempre vos presta a cooperação desinteressada. Mas isso 

é feito através da via-inspirativa ou da sugestão benfeitora, em que vos fica o mérito da 

boa escolha, de acordo com o vosso discernimento espiritual. 

Sob qualquer hipótese, os protetores só vos inspiram nos negócios honestos e 

nas realizações benfazejas, e afastam propositadamente os seus pupilos das transações 

lucrativas, quando disso possam resultar prejuízos materiais ao próximo. Eles evitam-

vos toda vantagem ou conforto da vida carnal, desde que tal coisa possa agravar-vos a 

dívida cármica com conseqüente prejuízo para o espírito imortal. 

São sempre inescrupulosas as rogativas que alguns católicos, espíritas, umbandistas 

ou outros religiosos fazem aos seus guias, orixás ou santos, para que os ajudem a 

vender objetos defeituosos, coisas desvalorizadas ou efetuar transações incorretas, 

assim como saber quem pode ter surrupiado o talher de prata ou ludibriado-lhes no troco. 

Os desencarnados sensatos não aceitam, no Além, a função de Investigadores de Polícia à 

procura dos penduricalhos da matéria. Quando vos inspiram é para agirdes unicamente 

no sentido do bem, pois o seu principal escopo é livrar-vos do comprometimento espiritual 

que mais tarde pode lançar-vos nos charcos pestilentos do mundo astral. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis esclarecer-nos melhor quanto à maneira dos nossos 

guias nos favorecerem espiritualmente, embora sejamos prejudicados materialmente? 



 154 

RAMATÍS: — Suponhamos que desejais vender um automóvel defeituoso e 

desvalorizado, que impressiona pela sua aparência, mas que só causará prejuízos ao 

comprador inexperiente. Então apresentam-se dois homens interessados em sua compra, 

um deles aceita o veículo pelo preço exorbitante, enquanto o outro oferece importância 

perfeitamente compatível com o seu exato valor. Intimamente, credes que o vosso guia 

espiritual há de ajudar-vos a realizar o melhor negócio, isto é, em que vendereis o 

automóvel defeituoso pelo preço mais alto. No entanto, o vosso protetor, interessado na 

redução do vosso fardo cármico e progresso espiritual, não há de pactuar com o negócio 

desonesto feito com prejuízo alheio. Desde que lhe seja possível intervir, ele tudo 

fará para que o automóvel depreciado seja vendido justamente àquele que oferece o 

menor preço, porém o mais justo e com menor prejuízo alheio. 

 

 

PERGUNTA: — Considerando-se que o homem peca ao gerar um pensamento 

desonesto, porventura ficará isento de culpa espiritual, porque o guia impediu o seu 

protegido de efetivar uma transação excusa que já havia deliberado em sã consciência? A 

intenção clara de realizar um negócio desonesto não bastaria para um agravo espiritual? 

RAMATIS: — Realmente, o homem comete pecado só em emitir um 

pensamento ruinoso. Mas é evidente que o espírito que projeta negócios ilícitos já é 

naturalmente de índole pecadora, quer ele execute ou não a transação desonesta. A sua 

deficiência espiritual não se comprova unicamente porque ele pensa ou tenta negócios 

desonestos. Isso é fruto natural do seu temperamento, do seu grau psíquico, de sua índole 

psicológica, que então o induzem a proceder de modo irregular. Mas se o guia evita que 

o seu pupilo pratique qualquer ação ilícita, ele também o livra de sofrer a colheita 

danosa no futuro. O pensamento ruinoso traz prejuízos e estigmatiza espiritualmente o 

seu próprio autor, mas só depois de materializado é que então exige a reparação total 

do prejuízo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 155 

CAPÍTULO 31 

As influências obsessivas sobre 

os médiuns e suas conseqüências. 
 

 

PERGUNTA: — Certos candidatos a médium e adeptos do Espiritismo 

queixam-se de que não podem dominar o seu torpor visual assim que procuram 

estudar ou ler as obras espíritas. Acreditam mesmo que são espíritos atrasados ou 

malévolos que procuram impedi-los no seu desenvolvimento mediúnico e no seu progresso 

espiritual. Há fundamento em tais alegações? 

RAMATIS: — Achamos algo estranho que essas criaturas sintam as 

pálpebras pesadas quando lêem obras espíritas e, em geral, nada lhes suceda de 

incômodo ou inoportuno assim que se devotam à leitura de novelas fúteis, romances 

quilométricos, revistas tolas ou dramalhões lamuriosos. Se elas manifestassem o mesmo 

interesse, prazer e devota-mento para com as obras de esclarecimento espiritual, cre-

mos que nenhuma força oculta ou sugestão inferior seria capaz de cansar-lhes os olhos 

ou entorpecer-lhes o cérebro. Supondo-se, no entanto, que elas não possam realmente ven-

cer de qualquer modo essa má influência que as perturba durante a leitura espiritual 

construtiva, é aconselhável que se submetam a um tratamento urgente psíquico, 

porquanto se trata então de criaturas obsidiadas e que abdicaram de sua vontade. 

Em muitos casos elas não têm interesse pela valiosidade dos ensinamentos da vida 

imortal, principalmente quando são criaturas que já se condicionaram às leituras fúteis, às 

histórias de quadrinhos e às novelas melodramáticas, que são verdadeiros desestímulos para a 

leitura de obras de profundidade espiritual. São devotos das verborragias sentimentalistas que 

lhes dispensam o esforço do raciocino e servem de "mata-tempo". Assim, evitam o livro sério, útil 

e sensato, em que a pessoa quando lê também deve pensar. Displicentes para consigo mesmas, 

algumas delas lançam a culpa de sua preguiça mental sobre espíritos desencarnados que, sem 

dúvida, devem perturbá-las mesmo, assim que se devotam à leitura superior. 

Deste modo, o médium fica aguardando o dia miraculoso em que provavelmente há de 

eclodir a jato a sua mediunidade, enquanto o adepto espírita aguarda a sua angelização 

instantânea, sem necessidade de manusear qualquer obra espiritualista ou devotar-se a leituras 

mais edificantes. 

 

 

PERGUNTA: — Algumas pessoas que costumam dormir nas sessões espíritas, 

por não resistirem em vigília ao tempo normal do trabalho mediúnico ou da oratória, alegam 

que por mais que se esforcem não conseguem manter-se despertas. Que dizeis sobre isso? 

RAMATÍS: — Embora reconheçamos que no transe sonambúlico o corpo físico 

adormece profundamente, enquanto o espírito do médium pode distanciar-se bastante para 

exercer algum serviço espiritual, isso não é tão comum naqueles que ressonam à larga durante os 

trabalhos espíritas. Em verdade, o que mantém a criatura desperta durante conferências, leituras, 

trabalhos mediúnicos ou doutrinários nos centros espíritas é sempre o interesse espontâneo 

causado pelo desejo sincero de aperfeiçoamento espiritual. Em geral, os que dormem facilmente 

nas sessões mediúnicas e se cansam nas reuniões evangélicas muito raramente adormecem 

durante o futebol, o turfe, a irradiação da novela xaroposa e mesmo no cinema, malgrado 

projetar-se péssimo filme. 

Há criaturas que dormem nas igrejas católicas, no templo protestante e nas instituições 



 156 

culturais, assim que o sacerdote empunha o Evangelho para a leitura de praxe, o pastor abre a 

Bíblia para o comentário do dia ou o conferencista aborda o tema instrutivo de sua palestra. É 

evidente que só dormem nos ambientes religiosos ou espíritas as criaturas muito cansadas por um 

labor excessivo durante o dia e os que realmente não se preocupam nem se interessam por aquilo 

que ouvem ou de que participam. Os freqüentadores dorminhocos dos ambientes espíritas, ou os 

que adormecem durante as leituras espiritualistas, comprovam obviamente que não estão se 

interessando pelo assunto em foco, pois se se interessassem ficariam despertos. 

 

 

PERGUNTA: — Alguns confrades explicam que, durante esse sono 

intempestivo, os dorminhocos costumam doar fluidos em favor dos enfermos situados à 

distância. É assim mesmo? 

RAMATÍS: — Trata-se de acontecimento muito raro. Cremos que só em casos 

excepcionais os espíritos de responsabilidade extraem fluidos de pessoas sonolentas nas sessões 

espíritas para atender enfermos à distância, pois eles não costumam violentar ou vampirizar as 

criaturas que dormem displicentemente e que não estão participando em vigília dos fenômenos 

caritativos. Não agrada a tais espíritos fazer a caridade sem o consentimento do dono dos fluidos, 

que é o menos interessado no caso. O motor que produz fluidos benfeitores ao próximo deve 

ser movido pela vontade daquele que deseja servir. A caridade só é plausível quando o seu 

agente também oferta algo de si, consciente e espontaneamente, impregnando a sua ação com o 

calor do seu coração, porquanto o céu não se conquista através de procuração alheia e nem 

comodamente adormecido. Sem dúvida, a extração indébita de fluidos daqueles que dormem 

nos ambientes espiríticos, na verdade, não passaria de censurável vampirismo, embora praticada 

pelos espíritos benfeitores e destinada a fins úteis. 

 

 

PERGUNTA: — Conhecemos alguns trabalhos de intercâmbio mediúnico 

especializado, em que os espíritos obsessores são afastados compulsoriamente de junto dos 

seus obsidiados e impedidos de agir malignamente. Certos espiritualistas afirmam que é de 

salutar eficiência esse tipo de trabalho de terreiro, em que os espíritos atormentadores são 

tolhidos em sua ação nefasta sobre suas vítimas encarnadas. Que dizeis? 

RAMATíS: — Inúmeras vezes os instrutores espirituais têm vos advertido de 

que a singela providência de afastar as moscas das feridas não é suficiente para estas 

serem curadas. Da mesma forma, o afastamento forçado do obsessor de junto de sua vítima 

obsidiada também não soluciona certos problemas psíquicos dolorosos, que há muitos 

séculos se enraízam devido à crueldade e vingança de ambas as partes. Essa providência 

draconiana é bem semelhante ao efeito da injeção violenta — enquanto persiste a sua ação 

no organismo físico, há cura aparente e contemporiza-se o sintoma doloroso, — mas 

isso não é a remoção da causa oculta da enfermidade. O obsessor afastado violentamente de 

junto do obsidiado apenas aguarda o ensejo oportuno para retomar ainda mais 

enfurecido sobre a vítima e continuar a sua vingança odiosa. 

Certos espíritos vingativos, astutos e maquiavélicos, fingem aderir às imposições 

violentas que os forçam a deixar suas vítimas cármicas, mas depois vigiam-nas 

incessantemente, espreitando o momento de feri-las de modo a as aniquilarem sem 

qualquer probabilidade de recuperação. Muitas vezes já se manifesta entre os encarnados o 

júbilo decorrente da conversão e do arrependimento lacrimoso do obsessor que foi afasta-

do pelo caboclo de Ogun ou de Oxóssi, quando ele então faz desabar o seu derradeiro ataque 

e logra a sua vingança homicida. Aqui, lança o velho desafeto sob as rodas do veículo pesa-

do; ali, invalida a vítima para o resto da existência no acidente inevitável; acolá, fere-a 



 157 

fundamente no afeto mais querido ou destrói-lhe os bens terfenos. 

Não se soluciona o problema da obsessão pelo simples afastamento dos espíritos 

obsessores, nem impedindo-os de se aproximarem de suas vítimas. Esse recurso 

intempestivo não liquida a responsabilidade cármica e recíproca, em que ambos, vítima 

e algoz, encontram-se enleados na rede de ódios e desforras cruéis. Esse recurso apenas 

resolve temporariamente o problema, mas não o soluciona. Persistindo o ódio, como a 

causa da enfermidade espiritual, sem dúvida retoma o perseguidor, assim como as 

moscas regressam sobre a ferida mal cheirosa. 

Só a conversão simultânea do obsessor e do obsidiado é que realmente 

proporciona a solução espiritual que a violência e a força nunca poderão resolver. 

 

 

PERGUNTA: — Temos defrontado casos tão impiedosos por parte de espíritos 

obsessores tão cruéis, sobre suas vítimas, que achamos algo razoável o emprego da força e 

da disciplina férrea com que os silvícolas dominam violentamente essas vontades maldosas 

e tão destrutivas. 

RAMATÍS: — Não nos consta que Buda, Crisna, Ramacrisna, Maharishi, 

Ghandhi, Vicente de Paula, Francisco de Assis e principalmente Jesus, espíritos que 

renunciaram as gloríolas terrenas para se devotar ao bem do próximo, tenham sido 

vítimas das entidades obsessoras sediadas no mundo oculto. Allan Kardec, a nosso 

ver, foi uma das criaturas que mais lidaram com os espíritos de todos os matizes e graus 

espirituais, enquanto também enfrentava a campanha difamante do Clero e dos 

pseudos cientistas da época. No entanto, nenhum espírito desencarnado malévolo e cruel 

conseguiu atacar o codificador do Espiritismo, ou firmar as bases para quaisquer 

empreendimentos obsessivos. 

De acordo com os princípios justos da Lei do Carma, a interferência de espíritos 

cruéis e enfurecidos tentando obsidiar os encarnados não é acontecimento acidental ou 

proceder injusto, mas apenas o efeito de alguma causa infeliz ou trágica do passado. Foi 

o próprio obsidiado que engendrou as conseqüências dolorosas que depois vem a sofrer. Ele 

também feriu ou traiu aquele que o persegue, A lei retificadora de tais casos, Jesus a enunciou 

claramente, quando advertia que "quem com ferro fere com ferro será ferido", ou seja, o equi-

valente ao próprio adágio terrícola, de "quem semeia ventos colhe tempestades". 

Não há injustiças no mecanismo ordeiro da evolução espiritual criada por 

Deus; ninguém será perseguido, maltratado ou enganado, salvo por sua própria 

imprudência ou culpa pregressa. 

 

 

PERGUNTA: — Como dominar esse tigre furioso e rebelde a qualquer 

providência amorosa? 

RAMATÍS: — Malgrado compareis o obsessor cruel ao tigre feroz e 

refratário à linguagem amorosa, não tenhais dúvida de que sua vítima é a principal 

culpada de atraí-lo à sua presença, em face dos prejuízos que também o fez sofrer no 

passado. 

Mesmo as feras pressentem a criatura inofensiva e amorosa, pois, enquanto 

alguns homens têm sido sacrificados entre os animais, outros há que nunca foram 

picados por abelhas, répteis ou insetos venenosos, nem mordidos por cães, 

escoiceados por cavalos ou feridos por outros animais. Francisco de Assis, no seu imenso 

amor, exortava as aves e as feras, fazendo imorredoura amizade com o lobo feroz. Jesus 

estendia suas mãos sobre as serpentes e elas se enrodilhavam enlanguecidas pelo seu 



 158 

magnetismo sublime. Ramana Maharishi, quando jovem, entregava-se aos seus 

êxtases, enquanto aranhas subiam-lhe pelo rosto e as feras lambiam-lhe as mãos, 

participando também de suas refeições. 

O castigo ou a prisão não apagam as chamas do ódio que alimentam os espíritos em 

mútuo processo obsessivo, onde um deles leva a vantagem de operar do Invisível. Só há um 

recurso ou solução — o amor pregado pelo Cristo, e que converte até as feras. O espírito 

perseguidor e cruel é apenas o credor que regressa para cobrar suas dívidas, exigindo 

os juros escorchantes da chantagem de que foi vítima no passado. Infelizmente, mesmo 

entre alguns espíritas estudiosos da doutrina, ainda se alimenta odiosa animosidade para com 

o obsessor sediado no Além, enquanto se procura ignorar o ódio, a irascibilidade e a 

blasfêmia da própria vítima, que assim tenta ignorar suas culpas pregressas. 

A família do obsidiado tenta liquidar o problema aflitivo e incômodo a 

qualquer preço e modo. Para isso, move terra e céus com o fito de afastar o obsessor ou, 

se possível, liquidá-lo. Raramente os prejudicados reconhecem os gritos de ódio, os 

propósitos de vingança e o desespero espiritual que vai na alma daquele que foi a 

vítima de ontem. Poucos se dispõem a conquistar o coração daquele que o persegue, 

pois tentam ignorar suas culpas pregressas e fugir á responsabilidade cármica. 

Até que os laços atados pelo ódio sejam desatados pelos sentimentos sublimes do 

amor e da ternura crística, o problema obsessivo continuará insolúvel, prolongando-se 

reciprocamente por outras existências futuras e na erraticidade do Espaço, sob a 

condenável perda de tempo, em que se retarda tanto a ventura espiritual do obsessor 

como a do obsidiado. É inútil afastar com violência os obsessores, caso suas vítimas 

ainda não passem de ímãs vivos, cuja vibração odiosa insiste em atrair os seus perseguidores. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 159 

CAPÍTULO 32 

 

Considerações sobre  

o desenvolvimento mediúnico. 
 

 

PERGUNTA: — Alguns médiuns queixam-se do seu insucesso quando 

desenvolviam a mediunidade nas mesas cardecistas, alegando que se desenvolveram 

rapidamente assim que passaram a freqüentar os terreiros. Que dizeis a isso? 

RAMATÍS: — Embora respeitando o método de desenvolvimento mediúnico 

nos terreiros, que é bastante diferente e até oposto ao que se processa na área do Espiritismo 

codificado por Alian Kardec, devemos dizer que em ambos os casos o êxito não depende de 

maior ou menor desembaraço ou agitação física, mas sim é dependente do conteúdo 

espiritual superior que o médium cardecista ou o "cavalo" de Umbanda tenham podido 

acumular e consolidar no seu espírito. 

A mediunidade, e principalmente a de prova, não é um dom concedido pelo Alto 

para ser aproveitado de qualquer modo e a qualquer preço, com o fito de "salvação" 

urgente da humanidade terrena. Ela é um recurso, ou seja, um acréscimo divino concedido 

prematuramente para a melhoria espiritual do próprio candidato a médium, geralmente 

bastante endividado pelas suas imprudências do pretérito. Em conseqüência, o que importa 

não é a quantidade do tempo que ele precisa despender para o seu desenvolvimento, mas é a 

qualidade espiritual aprimorada, conseguida durante o exercício ou o comparecimento à 

sessão mediúnica. 

Que vale um desenvolvimento mediúnico rápido e fenomênico, se o médium ainda 

nada possui de útil e bom para ofertar ao próximo? Porventura, não seria insensatez oferecer-

se uma taça vazia àquele que agoniza de sede? Desde que a faculdade mediúnica não é banho 

miraculoso capaz de transformar instantaneamente o seu portador num sábio ou num santo, 

mas sim uma hipersensibilidade perispiritual prematura nos médiuns em prova, ela deve ser 

desenvolvida em perfeita concomitância com a recuperação espiritual do seu próprio agente, 

pois ele é o mais necessitado e também é aquele que pode ser o mais beneficiado. Como o 

desenvolvimento mediúnico não consiste numa série de movimentos rítmicos, algo 

parecidos à ginástica física muscular, o candidato a médium encontra no ambiente de 

trabalho espirítico a oportunidade valiosa de apurar os seus atributos angélicos, muito 

antes de tomar-se um intermediário fenomênico dos espíritos desencarnados. 

Na sua freqüência assídua à sessão mediúnica e ante a influência benfeitora da 

oração e dos ensinamentos evangélicos, ele terá ensejo de dominar muitos impulsos 

viciosos e moderar os sentimentos irascíveis e indisciplinados. Comprovando a imortalidade 

da alma, através dos espíritos comunicantes, também elevará o seu tom psíquico, dinami-

zando sua fé nos propósitos da vida espiritual. No serviço de irradiação aos enfermos o 

médium ativa as próprias células cerebrais, enquanto desenvolve melhor o senso crítico e 

ajuizamento no julgar as coisas ao defrontar-se com os motivos de angústia e de 

perturbação dos espíritos sofredores, que são alvo dos esclarecimentos benfeitores do 

doutrinador. 

 

 

 

 

 



 160 

PERGUNTA: — Mas não é louvável a ansiedade de todo médium em 

comunicar o mais breve possível o pensamento dos espíritos desencarnados, a fim de 

cumprir o seu dever espiritual e fortalecer-se sob a proteção do guia para enfrentar 

os óbices da vida humana? 

RAMATIS: — Embora sem comunicar diretamente o pensamento dos espíritos 

dos falecidos, ele há de incorporar inúmeros valores no seu acanhado patrimônio espiritual, 

muito antes da aflitiva idéia fixa de ser médium para receber o guia ou "fazer a caridade", à 

guisa de acadêmico diplomado para exercer determinada profissão no mundo profano. Junto à 

mesa cardecista, o aspirante a médium não desfruta só do seu desenvolvimento mediúnico; ele 

também afina o seu sentimento fraterno em favor dos necessitados, assim como conquista novas 

amizades benfeitoras, tomando a mente receptiva aos conhecimentos técnicos sobre a mediunidade e aos 

princípios salutares da doutrina espírita. Mesmo antes de exercer o seu mandato mediúnico, ele 

desembaraça a língua na cooperação ao doutrinador da noite e apura o seu juízo no entendimento 

psicológico da vida, para servir tanto aos "mortos" como aos "vivos". 

Esperançoso de que a sua mediunidade há de eclodir dum momento para outro, o 

candidato então persevera pacientemente na freqüência assídua à sessão mediúnica. Deste 

modo, aproveita centenas de horas exercendo atividade benfeitora e em atitude louvável, evitando 

consumi-las no jogo vicioso, no anedotário indecente, na palestra fútil, na crítica injusta, na 

discussão política ou no despeito desportivo, e que sempre deixam na alma os resíduos tóxicos 

psíquicos. Evita, assim, a ingestão de alcoólicos, protela a tirania do cigarro, vence a ociosidade 

mental e não desperdiça o tempo precioso à escuta da novela radiofônica xaroposa ou então na 

leitura da revista barata e lacrimosa. 

Acontece, infelizmente, que o futuro candidato a médium, ainda inconsciente das 

virtudes e dos atributos superiores que já incorporava aos poucos em seu patrimônio espiritual e 

graças à demora do seu desenvolvimento mediúnico, deixa-se dominar pela impaciência e 

abandona o banco de sua escola espiritual preliminar, decidido a promover a eclosão miraculosa 

de sua faculdade, embora seja ativada por estímulos inoportunos e fora de tempo. 

Confundindo, de início, aprimoramento psíquico com dinamismo muscular ou 

espasmo físico, ele já se acredita senhor absoluto do poder medianímico, passando a solver os 

problemas dificultosos alheios muito antes de conseguir o seu próprio equilíbrio espiritual. Eufórico 

pela manifestação fenomênica que se processa à periferia do seu corpo carnal, confiante em que o 

seu provável guia doravante lhe fornecerá, sem o menor esforço, tudo o que lhe requisitar, descura-se 

então do estudo, da pesquisa e de sua própria recuperação espiritual. Paradoxalmente, mais tarde 

faltar-lhe-á o tempo para atender à sua própria penúria no imo da alma, ante a multiplicidade de 

problemas que se põe a resolver junto de criaturas por vezes mais ricas de conhecimentos do que 

ele. 

Algumas vezes o médium pseudamente desenvolvido é um indivíduo que mal se livrou 

de incômoda fascinação do Além-Túmulo, quando não se trata apenas de um portador de neurose 

crônica à conta de mediunidade diagnosticada por outro médium incipiente. Então, aos primeiros 

pruridos na sua organização psico-física, ele põe-se a receitar e a distribuir passes fora do ambiente 

onde mal se reajusta, e que logo abandona zangado com as advertências prudentes dos seus 

companheiros mais experientes. Há os que, embora ainda exsudem fluidos enfermos por todos 

os poros e incapazes de atender às necessidades imprescindíveis de sua própria família, atiram-se 

aflitos e afoitos ao trabalho mediúnico para o qual ainda não possuem credenciais nem se 

encontram devidamente preparados, a fim de cumprir a "todo pano" a missão espiritual de que se 

supõem seriamente investidos. 

 

 

 



 161 

PERGUNTA: — Sabemos de alguns confrades que viviam acionados por 

espíritos cuja atuação ainda mais se agravava nos dias determinados para os trabalhos 

mediúnicos. No entanto, assim que eles se assentavam junto à mesa cardecista, para o devido 

desenvolvimento, a influência do Além cessava-lhes instantaneamente. Porventura não 

seria justo que eles tentassem o seu desenvolvimento em outro ambiente ou mesmo sob 

métodos diferentes, mas capazes de ajudá-los à mais breve eclosão de sua faculdade? 

RAMATÍS: — Os guias, certas vezes, costumam apelar para os irmãos menores, 

ou seja, espíritos de fluidos mais espessos e constritivos, que então projetam periodicamente 

certa carga fluídica aflitiva e constritiva nos seus pupilos encarnados e desinteressados das 

coisas espirituais. Estes, assim que são alvo dessas cargas fluídicas incomodativas, 

põem-se em campo à procura de lenitivo, desconfiados de sofrer algo detestável ou 

perigoso na sua rede nervosa. Inquietos e aflitos, efetuam a tradicional "via sacra" pelos 

consultórios médicos, sem lograr resultados proveitosos, colecionando os mais exóticos 

diagnósticos e entregando-se à ingestão de tóxicos medicamentosos a granel. 

Visitam abalizados psiquiatras e neurologistas, submetem-se à psicanálise ou 

narcoanálise, passam por toda sorte de radiografias e exames de laboratórios, sem 

conseguir solucionar o seu problema tão incomum e complicado. Alguns amigos mais 

afins os advertem de que se trata de algum problema psíquico, talvez a eclosão de 

mediunidade, e sugerem-lhes o recurso ao Espiritismo. Mas o credo, a convicção ateísta 

ou o diploma acadêmico os impedem, por vezes, de solicitar os préstimos tão humildes dos 

médiuns espíritas. 

Finalmente, depois do cansaço físico e dos gastos vultosos, o paciente aceita o 

indesejável diagnóstico de que pode ser um médium em potencial e precisa desenvolver-

se na sessão espírita, a fim de livrar-se dos fluidos agressivos que o põem enfermo e 

desesperado. Então o guia, que planejara situar seu pupilo negligente, sarcástico e 

ateísta, no ambiente espiritista, tudo faz para encaminhá-lo às obras fundamentais da 

doutrina e desenvolver-lhe propósitos espirituais mais sadios para o seu melhor 

aproveitamento da existência física. Depois que verifica a presença assídua do seu 

tutelado aos trabalhos mediúnicos para obter a cura psíquica, onde há de receber 

esclarecimentos úteis para o seu espírito embrutecido, suspende-lhe as cargas fluídicas 

coercivas e periódicas, que o forçavam a procurar o ambiente espírita enfraquecendo-lhe a 

orgulhosa convicção ateísta. 

No entanto, o pupilo recuperado em sua saúde e livre do "peso" e da "angústia" 

nervosa que o acometiam antes, desaparece das sessões mediúnicas e das reuniões 

evangélicas, retomando à antiga situação improdutiva e indolente. Não tarda, pois, a 

esquecer o seu velho caso doloroso, alegando entre os amigos que fora vítima de alguma 

alucinação nervosa ou neurose acidental, cuja manifestação mórbida teria desaparecido 

graças aos efeitos retardatários dos medicamentos prescritos pelos médicos. 

Mas o seu guia está atento. Eis que o tutelado irresponsável não tarda a sentir 

novamente o mesmo fenômeno estranho e incomodativo, a mesma angústia e 

descontrole psíquico anterior; reaparecem-lhe as cargas fluídicas agressivas que o 

obrigam a freqüentar, outra vez, o mesmo círculo de amizade espírita ou submeter-se à 

disciplina do desenvolvimento mediúnico que já o aliviara. Ignora ele que, ao fugir do 

ambiente doutrinário, que atendia à sua carência espiritual, passou a sofrer da mesma 

carga fluídica coerciva das entidades mais rudes a serviço do seu guia. E, para que ele 

continue a freqüentar regularmente o centro espírita onde hauria conhecimentos e 

apurava o seu sentimento embrutecido, essa atuação mais forte e agressiva registra-se 

justamente no próprio dia do trabalho mediúnico. 

Mas acontece que alguns desses candidatos bastante inconscientes de suas próprias 

necessidades espirituais e aflitos por se libertarem o mais cedo possível do incômodo 



 162 

psíquico, lançam-se à procura de ambientes ou de trabalhos que os desenvolvam às 

pressas, embora eles ainda engatinhem em espírito. Ignorando que a sua própria 

recuperação espiritual é mais importante do que os poderes medianímicos em sua 

manifestação fenomênica, o inquieto candidato a médium passa a confundir trejeitos 

físicos incontroláveis com aprimoramento mediúnico, em oposição ao programa 

superior delineado pelo seu guia. 

Sem dúvida, o generoso mentor espiritual não logra outra saída que a de deixar seu 

pupilo atuando no ambiente que ele considera mais simpático e favorável para si, no qual só 

lhe interessam o êxito da fenomenologia mediúnica e a libertação mais breve do seu 

incômodo psíquico. Malgrado não seja essa a solução desejada pelo guia para o seu versátil 

tutelado, ele prefere vê-lo situado em ambiente de menor aproveitamento espiritual, mas que o 

livra, por algum tempo, da sua atuação viciosa e censurável no mundo profano. 

 

 

PERGUNTA: — Suponhamos que o médium freqüente um ambiente 

espírita cardecista atrasado, em que os seus dirigentes sejam incultos, negligentes e 

demasiadamente ortodoxos, e onde o seu desenvolvimento estaciona por falta de novos 

estímulos. Não deve esse médium procurar outro meio mais favorável para lograr o seu 

objetivo? 

RAMATÍS: — O progresso da faculdade mediúnica, já o dissemos, é fruto do 

esforço próprio, da perseverança e da tenacidade. O médium estudioso, pesquisador 

incansável dos preceitos superiores da vida imortal, é interessado em todos os 

esforços educativos da Ciência e da Filosofia do mundo, não tarda em superar o 

ambiente acanhado de que participa, tomando-se elemento útil e sábio que, invertendo os 

papéis, passa a esclarecer os próprios companheiros mais ignorantes. O esclarecimento da 

razão e o aprimoramento espiritual são tarefas tanto de médiuns, doutrinadores e dirigentes, 

como também de adeptos espíritas. Os que ficarem na dependência do progresso dos 

companheiros, aguardando comodamente a colaboração alheia e o esclarecimento 

mecânico de fora, não há dúvida de que terminarão cristalizados sob condenável 

estagnação espiritual. 

O próprio Jesus efetuou convite aos seus discípulos para que tomassem de suas 

cruzes e o seguissem, mas não os arrastou com o fito de angelizá-los fora de tempo e 

violentar-lhes a ascese espiritual. E o médium que se descura de sua urgente renovação 

interior e do seu aprimoramento intelectivo estaciona improdutivamente nas comunicações 

mediúnicas mais chãs e batidíssimas, desinteressando o próprio público no ambiente onde 

pontifica tão mediocremente. E, quando percebe que já não o lisonjeiam nem atribuem 

qualquer importância às suas mensagens, revelações rotineiras e insossas, muda-se para outro 

ambiente à procura de "corrente mais afim", ou onde lhe prestem a homenagem digna de sua 

"missão sacrificial" no mundo. Sem dúvida, ele confunde sua pobreza espiritual com a 

deficiência do meio onde atua, atribuindo a sua própria estagnação espiritual à falta de 

conhecimento do comando superior por parte dos seus confrades. Todos os trabalhadores da 

seara espírita precisam instruir-se de modo eficiente. Mas para isso, não basta ler e reler 

exclusivamente as obras espíritas e dispor-se a enfrentar um público cada vez mais ávido de 

conhecimentos evolutivos em todos os setores da vida humana. Inúmeras fontes educativas 

espiritualistas e muitas obras que tratam das últimas conquistas da Ciência, Filosofia e 

Psicologia ajudam o espírita a disciplinar sua mente, ajuizar seus impulsos ocultos que se 

projetam do subconsciente na tentativa de escravizar a alma às suas investidas inferiores. 

 

 



 163 

PERGUNTA: — É contraproducente a ansiedade de quase todos os 

médiuns neófitos em receber logo o seu guia, a fim de participar proveitosamente no serviço 

da caridade espirita? Não é a receita mediúnica, o passe espírita ou a revelação dos 

desencarnados a característica básica de 

médium desenvolvido? 

RAMATÍS: — Somos de parecer que a manifestação súbita do espírito-guia não 

é suficiente para despertar no médium os tesouros de amor que porventura ele ainda não 

tenha revelado no trato cotidiano com o próximo. O sentimento caridoso, que faz 

participar e sofrer pela desdita alheia, não pode ser despertado ou merecer a assistência das 

almas excelsas se a própria criatura desejosa de fazer o bem não se esforça para despertar em 

si mesma o prazer de servir e amar. 

Caridade, em sua essência absoluta, é a emoção estética amorosa da alma angelizada; 

é sensibilidade espiritual fruto natural do grau evolutivo do ser, que então produz o bem pelo 

exercício espontâneo do próprio bem, mas absolutamente isento de qualquer 

interesse pessoal e mesmo da própria ansiedade utilitarista de alcançar o céu. Francisco 

de Assis, Vicente de Paula, Paulo de Tarso, Buda, Ghandhi e o Amado Jesus, assim como 

determinados apóstolos e cristãos massacrados, provaram realmente a grandiosidade do 

sentimento de caridade, pois não só viveram entregues ao serviço do amor ao 

próximo, como também se sacrificaram em holocausto heróico sem qualquer 

preocupação de lucro espiritual. 

 

 

PERGUNTA: — Cremos, no entanto, que o desejo de fazer o bem e ser útil ao 

próximo, como objetivo esperançoso dos médiuns em desenvolvimento, é sempre intenção 

louvável e estímulo para o futuro serviço de caridade; não é assim? 

RAMATÍS: — Mas é evidente que esse sentimento de caridade deve ser 

permanente no indivíduo e manifestado como um estado natural da alma que dispense 

qualquer clima religioso ou ambiente espiritista para ser praticado, e sem depender de 

quaisquer influências exteriores. Será de pouca valia a febre dos médiuns em fazer a 

caridade no receituário mediúnico distribuindo passes, recebendo desencarnados sofredores 

ou devotando-se às campanhas filantrópicas, se depois fracassarem nos atos e nas coisas 

mais simples. 

Muitas vezes, no trajeto entre o lar e o centro espírita onde pretendem fazer benefícios 

ao próximo, há médiuns que deixam de cumprir os atos mais singelos de amor ao próximo. 

Aqui, faltam com a caridade amistosa para com o amigo de infância empobrecido e viciado, 

que à distância os fitou receoso como o cão surrado; ali, são rudes para com o condutor de 

veículo coletivo que, exausto e neurastênico, demorou no troco ou estacionou além do ponto 

indicado; acolá, acoimam de gatuno o merceeiro que se equivocou no peso, ou censuram o 

vagabundo ou o embriagado que o Alto lhes situou no caminho para experimentar-lhes a 

temperatura do coração. Esse descaridoso espírito de crítica vai desde a censura contra os 

freqüentadores de bares, as prostitutas infelizes e os mendigos que exploram a caridade 

pública, até às acusações levianas de peculato aos servidores públicos ou críticas acerbas às 

instituições religiosas adversas. 

À espera do ônibus ou do elevador, os candidatos à prestação da caridade protestam 

vivamente contra o aumento injusto do pão, do leite, da carne e as negociatas 

censuráveis dos açambarcadores do povo. Mas não deixam de desperdiçar dinheiro em 

cigarros, alcoólicos ou futilidades dispensáveis na vida humana, vícios que, se forem 

abandonados, beneficiarão até a saúde orgânica. Há longas discussões com o fornecedor que 

altera o preço do azeite, do queijo ou do feijão, mas cessam todos os protestos diante do 



 164 

ourives que anuncia o custo astronômico da pedra preciosa destinada a ornamentar a vaidade 

humana. 

Sem dúvida, justificam-se a crítica sadia e o protesto justo contra o império do roubo, 

do crime e da corrupção administrativa, assim como a censura pela indiferença das 

autoridades com relação ao problema do menor abandonado, da juventude 

transviada ou da mulher desamparada. Mas, em nosso caso, referimo-nos especialmente 

àqueles que, assumindo graves responsabilidades no ambiente espírita e ensejando o 

desenvolvimento mediúnico para servir ao próximo, contradizem-se com freqüência e 

alternam os "momentos caridosos" com outros "momentos descaridosos". 

Isso não os ajuda a conseguir os bons fluidos nem apurá-los para o passe 

espírita, para a irradiação aos enfermos e fluidificação da água curadora, pois, ao se 

movimentarem pela vida em comum, contaminam-se facilmente com os tóxicos gerados 

pela intolerância, cólera, maledicência, irritação ou pelo desamor ao próximo. 

PERGUNTA: — Há fundamento na afirmação de certos doutrinadores espíritas de que 

os médiuns na fase do seu desenvolvimento, e que ainda não receberam seus guias, conservam suas 

auras sujas dos maus fluidos dos espíritos sofredores? 

RAMATÍS — Nos bons trabalhos mediúnicos os espíritos perturbados ou 

sofredores baixam sob o controle e os cuidados do guia da casa. E, quando se retiram do 

equipo mediúnico, os técnicos do "lado de cá" higienizam-lhes o perispírito e procuram 

dissolver-lhes quaisquer fluidos ou miasma ali deixados. 

Evidentemente, o que mais suja a aura dos encarnados ainda é o depósito de 

fluidos deletérios alimentados pelos vícios, pelos pensamentos obscenos, coléricos ou 

maledicentes, que depois cimentam as bases para as entidades malfeitoras concretizarem os 

seus propósitos perniciosos no mundo físico. O espírito sofredor pode causar mal-estar e 

macular o perispírito do médium na hora de sua comunicação, mas as infiltrações e 

interferências pervertidas, que se manifestam pela mente indisciplinada ou pelos desejos impuros, 

passam a se constituir em manchas lodosas definitivas, que dificilmente se desintegram em quem 

as produziu. 

Jesus esteve em contato com nossas mazelas e fluidos torturados do orbe terráqueo, mas 

nem por isso ele desafinizou-se com a natureza sublime do Espírito Santo, que lhe orientava os 

passos no mundo e lhe nutria o espírito com as energias do Alto. 

 

 

PERGUNTA: — Quais os fatores mais eficientes para auxiliarem o 

desenvolvimento dos médiuns nos trabalhos espíritas cardecistas? 

RAMATÍS: — Desde que o desenvolvimento mediúnico não é ginástica física, 

como já dissemos, e seu êxito depende muitíssimo do apuro do intelecto e do sentimento do médium, 

é evidente que, além do treino disciplinado junto à mesa espírita, o candidato a médium deve 

procurar incessantemente o seu esclarecimento espiritual. É tempo de extinguir-se o velho tabu de 

que não tem importância o médium' ser analfabeto, desde que ele seja humilde e de boas intenções. 

Sem dúvida, há casos em que a mediunidade floresce com desusado sucesso em certas criaturas 

incultas e humildes, capazes de cumprir louvavelmente o seu mandato mediúnico, porque não se 

afastam de modo algum da prática evangélica. 

No entanto, o médium que, além de possuir bons sentimentos e alimentar propósitos superiores 

na sua tarefa mediúnica, ainda for estudioso da doutrina espírita e culto no trato com outras fontes de 

educação espiritual do mundo, certamente há de converter mais facilmente o próximo, quer pela sua 

humildade afetuosa, quer pela argumentação intelectual superior. Nas palestras, conferências, 

estudos e comunicações mediúnicas no seio espirítico, os seus responsáveis devem exigir um 

padrão de conhecimento e cultura que não empobreça a divulgação dos postulados doutrinários em 

público. 



 165 

 

 

PERGUNTA: — Que dizeis sobre a formação de escolas para a orientação e o 

desenvolvimento disciplinado de médiuns? Há quem censure qualquer movimento ou prag-

mática no seio do Espiritismo, capaz de roubar a espontaneidade mediúnica e artificializar-

lhe a prática. 

RAMATÍS: — Infelizmente, ainda predomina entre muitos espíritas um 

sistematismo cabeçudo por parte dos médiuns e dirigentes de sessões, que confundem a sua ortodoxia 

enfermiça com a linhagem iniciática da doutrina. Em sua ignorância, bastante generalizada, eles 

defendem a retidão, a imutabilidade e a disciplina das leis que Deus criou para reger os fenômenos da 

vida em toda sua manifestação no Cosmo e, paradoxalmente, exigem a incúria, o empirismo, a 

indisciplina e a surpresa para o desenvolvimento da faculdade mediúnica. 

Se a própria flor, que se supõe abrir-se espontaneamente à luz do Sol, é acontecimento 

resultante de milhares de processos e reações técnicas disciplinadas por leis inteligentes, que lhe 

regem desde o eclodir da semente até o quimismo da cor, por que a mediunidade, que é 

faculdade complexa de relação entre o mundo espiritual e a matéria, deve prescindir de qualquer 

roteiro científico, educativo ou técnico? Obviamente, ela exige tratamento e controle científico 

tão eficaz quanto qualquer outra manifestação da vida oculta, uma vez que também se subordina a 

leis inteligentes e definitivas, que não podem ser contrariadas pela vontade humana. 

Além do seu treino psíquico e de sua garantia evangélica, o êxito da mediunidade requer a 

cultura, a disciplina e o controle consciente, em concomitância com a exigência da doutrina espírita 

no seu tríplice aspecto de Ciência, Filosofia/ e Religião. Se a evangelização é assunto íntimo e 

espontâneo do candidato a médium, já o seu desenvolvimento mediúnico requer a sessão 

especializada e a direção do instrutor apto, a fim de se evitar o abastardamento dos princípios lógicos e 

sensatos com que Allan Kardec cimentou a base da doutrina espírita. 

Em conseqüência, é sempre aconselhável a escola de médiuns ou os cursos 

disciplinados que devem graduar os candidatos pela sua competência e responsabilidade, pois, 

embora a mediunidade seja faculdade que, na opinião cândida e ortodoxa de alguns espíritas, deva 

desenvolver-se espontaneamente, ela requer a experimentada assistência técnica e o controle 

inteligente, para evitar-se o ridículo e o rebaixamento nas relações espirituais. Inúmeros médiuns 

cujo desenvolvimento se processou à revelia de qualquer orientação sadia e sensata, em vez de 

exaltarem ou justificarem a sensatez dos postulados espíritas, ainda mais os ridicularizam e 

lançam o desânimo até nas criaturas mais esperançosas. 

 

 

PERGUNTA: — Alguns confrades espíritas condenam a escola de médiuns, 

porque temem que os cursos especializadas do mediunismo terminem por induzir à 

mercantilização da faculdade mediúnica. Argumentam, também, contra o perigo dos 

diplomas, das insígnias de mérito ou graduações ao gosto acadêmico do mundo profano, 

capaz de criar nova casta de sacerdotes ou uma hierarquia espírita. Que dizeis? 

RAMATÍS: — Aliás, não preconizamos a criação de qualquer classe de sacerdotes 

médiuns subordinada à hierarquia de chefes, subchefes ou acólitos de menor envergadura, copiando-se 

os vícios comuns das religiões seculares, que sustentam os seus dignitários às expensas do povo. 

Referimo-nos unicamente à necessidade de o médium corrigir e educar sua imaginação 

desatinada, sem desprezar a disciplina, a técnica e a cultura da vida material e para evitar os tabus e 

as convicções ingênuas, que o situam à margem do programa e das realizações do mundo 

terreno. 

A escola de médiuns sob o controle das federações e instituições espíritas de 

responsabilidade e juízo claro é o recurso aconselhável para o desenvolvimento mediúnico sem o 



 166 

empirismo dispersivo, assim como também proporciona o ensejo das argüições e dos "testes", 

que comprovam o conhecimento e o progresso do médium em relação aos postulados espíritas que 

ele pretende divulgar e proteger. O curso mediúnico disciplinado livra o médium dos datismos, das 

estultices, das frivolidades, dos exotismos e das manifestações excêntricas, que se antepõem à 

lógica e à prudência espirítica. 

Os cursos elementares, preparatórios e conclusivos da pedagogia mediúnica não só 

auxiliam o aperfeiçoamento teórico e prático do médium, desenvolvendo-lhe também o 

entendimento psicológico dos fenômenos do subconsciente, como lhe apura a capacidade de 

oratória e o manuseio correto da palavra em público. 

É lamentável que o índice crescente de médiuns incultos e sem a compreensão 

psicológica de suas tarefas em público sirvam de motivo para os adversários inescrupulosos 

zombarem do Espiritismo. Os leigos mal-intencionados costumam tecer críticas injustas contra a 

doutrina, depois de colherem o material censurável nos exotismos, nas banalidades filosóficas, 

exortações tolas ou revelações excêntricas, que os médiuns incultos e presunçosos transmitem à 

conta de mensagens importantes. 

 

 

PERGUNTA: — Certa vez ouvimos abalizado espírita alegar que o Espiritismo 

progrediu satisfatoriamente em um século de atividades, sem precisar recorrer às escolas de 

médiuns, por cujo motivo tal iniciativa atual é perfeitamente dispensável. 

RAMATíS: — Se na atualidade os homens se agrupam e disciplinam para proteger 

suas profissões mais humildes, instituindo-se desde a academia de barbeiros até a faculdade para 

especialização de física nuclear, por que motivo a mediunidade não há de merecer um tratamento 

sensato, um roteiro sadio e progressivo, a fim de treinar os médiuns à distância dos escolhos e das 

decepções próprias das tentativas empíricas e desordenadas? O homem moderno disciplina-se até 

para escovar os dentes e lograr a melhor higiene bucal. No entanto, a prática mediúnica, que 

serve de ligação entre o mundo das forças ocultas e incontroláveis e a matéria impotente, deve 

ser abandonada ao juízo esdrúxulo do primeiro conselheiro ignorante? 

O médium, na maioria das vezes, é pobre, inculto e onerado por doloroso carma, a debater-

se desarvorado contra as investidas maquiavélicas do Além-Túmulo. Quase sempre enfrenta 

problemas dificultosos e dramáticos no seio do lar, ou então a descrença ou a censura da parentela 

adversa ao Espiritismo. Sem disciplina espiritual interior, sem o conhecimento suficiente da 

maneira como se manifesta sua faculdade mediúnica e que lhe sacode brutalmente o psiquismo, 

ele ainda é alvo da crítica fácil dos fiscais ortodoxos da doutrina. Caso sobreviva com êxito no 

mar revolto de suas contradições e angústias, prestando favores e ajudando um público sedento 

de soluções para os seus interesses comuns será fonte de louvores, respeitado e desejado à mesa de 

todos os lares. Mas, se o infeliz tomba exausto e massacrado pela própria ignorância, pelas 

dificuldades domésticas e desorientações maquiavélicas do Além, julgam-no imediatamente um 

perdulário dos bens divinos, decaído da espiritualidade e vítima da sua própria presunção, 

vaidade, orgulho, interesse ou indiferença às sábias advertências dos seus confrades. 

A escola de médiuns, portanto, é abençoado "oásis" onde os médiuns de boa vontade 

poderão mitigar a sede de esclarecimentos, de conforto e de amparo para a sua "via-crucis" ainda 

tão mal compreendida pelos seus próprios companheiros de doutrina. 

 

 

PERGUNTA: — Refletindo sobre vossas explicações acerca do mediunismo, 

cremos que ainda é muito dificultoso para os guias desenvolverem satisfatoriamente seus 

futuros médiuns; não é assim? Que dizeis quanto ao processo de desenvolvimento de 

médiuns, como se costuma fazer à luz da doutrina espírita codificada por Kardec? 



 167 

RAMATíS: — Nem sempre os guias prevêem qual seja o êxito e aproveitamento 

nas suas relações futuras com os seus pupilos ou candidatos a médiuns em serviço espiritual na 

Terra. Embora os medianeiros, em geral, "desçam" para a carne depois de efetuar mil 

promessas de absoluto devota-mento ao serviço mediúnico na matéria e renúncia às ilusões 

sedutoras e sensuais da vida física, são poucos os que resistem às vicissitudes humanas ou dominam 

os prazeres deletérios. Alguns tombam desamparados por falta de recursos econômicos; outros 

debilitam suas forças espirituais arrasados pelas paixões viciosas; alguns desanimam diante da 

tarefa mais simples; outros esgotam-se no trabalho desordenado. 

Assim, enfrentando todas as probabilidades hostis no labor espiritual junto à Terra, os 

guias precisam estudar previamente o ambiente fluídico onde devem operar através dos encarnados 

que lhes servirão de medianeiros. Analisam os fluidos ambientais, as auras perispirituais e as 

correntes magnéticas que poderão influir na receptividade mediúnica; investigam desde as 

amizades terrenas, e quanto ao tipo dos espíritos desencarnados que poderão influir futuramente em 

suas comunicações doutrinárias. 

Malgrado esse trabalho inteligente, exaustivo e cuidadoso, dos mentores desencarnados, o 

programa espiritual em descenso para a matéria continua a sofrer os mais variados tropeços, cuja 

maior porcentagem vai até ao fracasso, ante a imperícia, a má vontade, a negligência, a vaidade e os 

interesses dos médiuns esquecidos do seu compromisso pré-reencarnatório. A obra benfeitora ideada no 

Espaço retarda-se na sua transferência para o mundo físico, pois, embora os guias sejam argutos e 

inteligentes, nem por isso são oráculos infalíveis e capazes de prever as fraquezas, a enfermidade, a 

rebeldia, o desânimo e a desconfiança dos seus medianeiros futuros. 

O trabalho do bem, na Terra, ainda é duvidoso e imprevisível, pois além de laboratório 

corretivo do espírito, trata-se de um planeta geologicamente instável e que se sincroniza perfeitamente 

com a discórdia, o sensualismo, a cupidez, o egoísmo e a crueldade dos seus habitantes. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis dar-nos vossa opinião a respeito do que seria 

mais sensato no ajuste dos novos candidatos recém-chegados ao serviço mediúnico? 

RAMATÍS: — Sempre é aconselhável que o candidato ao desenvolvimento 

mediúnico, e elemento novo na reunião mediúnica, primeiramente se mantenha na expectativa, 

sem participar diretamente do trabalho, num estágio de um ou mais meses, a fim de que possa 

avaliar a sua própria eletividade ou antipatia para com o ambiente ou seus componentes. Assim, 

evita-se o dispêndio de tempo inutilmente no serviço de intercâmbio espiritual e o constrangimento 

da presença de um elemento novo ainda desafinado à "corrente mediúnica", ou mesmo 

desinteressado do seu progresso espiritual. Depois de um período de observação ou aclimatação 

ao novo ambiente, o candidato então poderia ser admitido, enquadrando-se à disciplina 

peculiar da casa espírita que ele já encontra organizada e independente de sua cooperação. 

Em trabalhos de maior capacidade intelectiva e entendimento doutrinário, convém que os 

seus diretores procedam a "testes" elementares com referência aos novos elementos, a fim de 

selecionarem os que manifestam a faculdade de modo mais positivo, espontâneo e certo, por cujo 

motivo exigem maior urgência no seu desenvolvimento. Os demais elementos, cujo mediunismo 

não se define e se confunde facilmente com as perturbações nervosas, a histeria, o puro animismo 

ou fenômenos neuro-vegetativos, devem aguardar melhor localização psíquica, a fim de se evitar a 

perda de tempo em tentativas empíricas e sem resultados úteis para o futuro. 

Há que distinguir, pois, entre o "doente" que se enquadra especificamente na terminologia 

patogênica da medicina acadêmica, o qual será improdutivo junto à mesa mediúnica, e o médium 

cujo psiquismo destrambelhado pode levá-lo ao desequilíbrio mental. Reconhecemos que a maioria 

das moléstias da carne tem sua origem nas perturbações do psiquismo desgovernado, podendo ser 

curadas em trabalhos especializadas e sob a égide da doutrina espírita. No entanto, não se justifica 



 168 

forçar o desenvolvimento mediúnico de um epiléptico na sessão de desenvolvimento, o qual pode 

encontrar o seu alívio ou sua cura na sessão de passes, receituário mediúnico ou mesmo trabalhos de 

irradiação fluídica à distância. 

Aliás, o médium de prova é espírito onerado com dívidas pretéritas, o qual, em geral, só se 

conforma com o desenvolvimento mediúnico depois de muitas perturbações e sofrimentos. Em 

conseqüência, a sua adaptação psíquica a qualquer ambiente espírita deve ser feita gradativamente, 

até que ele se harmonize e se ajuste satisfatoriamente à equipe de trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 169 

 

 

 

Mediunismo. 
 

 

Psicografia de Hercílio Maes 

Espírito Ramatís 
 

 

O mediunismo, tão antigo quanto a humanidade, em 

seus múltiplos aspectos e sutilezas, é abordado por Ramatís 

nesta obra, com toda a riqueza e profundidade de um Mestre 

de Sabedoria. 

 

Todo o amplo espectro dos fenômenos mediúnicos, 

dos efeitos físicos à mais sutil intuição telepática, passando 

por temas nunca ou raramente tratados da complexa 

fenomenologia da mediunidade, são elucidados com a 

peculiar objetividade de Mestre Ramatís. Longe de trilhas a 

senda das instruções já conhecidas sobre o tema, ele 

desbrava exatamente os territórios inusitados e contro-

versos, dúbios ou intrigantes, dessa matéria que fascina o 

ser humano desde os primórdios de sua existência 

planetária. 

 

Há trinta anos "Mediunismo", em sucessivas edições, 

já se tornou um clássico da matéria, insubstituível para 

tantos quantos buscam a compreensão mais profunda do 

fenômeno mediúnico. 

 


