
 1 

  

 

RAMATIS - NICANOR - RAMA-SCHAIN 

EMMANUEL - AKENATON 

E OUTROS ESPÍRITOS 
 

 
 

Mensagens do  

Grande Coração 
 

Obra mediúnica psicografada por 

AMÉRICA PAOLIELLO MARQUES E 

WANDA BAPTISTA PEREIRA JIMENEZ 

 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

RAMATIS - NICANOR - RAMA-SCHAIN 

EMMANUEL - AKENATON 

E OUTROS ESPÍRITOS 
 

Mensagens do Grande Coração 
 

Obra mediúnica psicografada por 

AMÉRICA PAOLIELLO MARQUES E 

WANDA BAPTISTA PEREIRA JIMENEZ 

 
 

 

A Metrópole do Grande Coração, cidade do Astral Superior 

localizada sobre o território brasileiro, abriga entidades com elevado 

nível de mentalismo e sintonia universalista, de origem oriental, mas 

hoje filiados ao movimento espiritualista do Ocidente. Na presente 

obra, se propõem traduzir conhecimentos dos templos iniciáticos do 

passado para as mentes ocidentais.  

 

Sob a orientação de Mestre Ramatis e de Akenaton — faraó 

que foi o primeiro monoteísta da História — diversos espíritos 

"orientais" e "ocidentais", como irmão X, Sesóstri — o faraó, Ariel, 

André Luis, Dracus — servo de Maria, Rama-Schain e Rubataiana 

— instrutores indus, e outros, desenvolvem estudos esotéricos 

variados.  

 

O Logus Universal, a Mônada, o Carma, os Espíritos da 

Natureza, a Intuição Mediúnica e muitos mais, acompanham 

abordagem inéditas de temas seculares, tais como O Sexo como 

Instrumento de Purificação e Engrandecimento da Alma, de Ramatis, 

Cristianismo e Rosacrucianismo, de Akenaton, e os tocantes 

depoimentos sobre o Mestre Jesus, de João, o Discípulo Amado, e 

sobre a doce Maria de Nazaré, do ex-legionário romano na Palestina, 

Dracus.  

 

Parte da obra aborda o fascinante progresso da Recordação 

do Passado ou Regressão, com instruções e abordagens específicas 

sobre Emigrantes Espirituais, Encarnações-Chave, o Sentimento de 

Culpa entre outros. 

 

A obra Mensagens do Grande Coração, que há décadas 

desperta a simpatia de estudantes espiritualistas de vários matizes, 

retorna oferecendo uma rara associação da sabedoria de Mestres 

Orientais com a clareza do espírito Ocidental. 

 

 



 3 

 

 

 

 

 

Biografia flash. 
 

 

 

América P Marques desencarnou em 1995, deixando 

um acervo extraordinário de orientações e trabalhos 

mediúnicos e científicos. 

 

Como médium de alta sensibilidade, inspirada por 

entidades de Alta Hierarquia Espiritual, fundou um trabalho 

espírita de cunho universalista unindo o Men-talismo Oriental, 

o Evangelho de Jesus, O Espiritismo deAllan Kardec e a 

Psicologia. 

 

Foi pioneira nos trabalhos de Recordação do Passado 

(anos 50) e sua postura corajosa de pesquisadora, buscando 

unir Ciência e Espiritualidade dentro da visão não separativista 

estimulada por Ramatis, gerou uma tese de doutorado aprovada 

em 1982 nos Estados Unidos, propondo uma Psicologia 

Abissal alicerçada em mais de 40 anos de vivência espiritual A 

qualidade de seu trabalho chamou atenção de autoridades 

mundiais da área de Parapsicologia e Estudos da Consciência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4 

 

OBRAS DE RAMATIS . 
 

 

1. A vida no planeta marte  Hercílio Mães  1955  Ramatis   Freitas Bastos  

2. Mensagens do astral  Hercílio Mães  1956    Ramatis   Conhecimento 

3. A vida alem da sepultura    Hercílio Mães  1957  Ramatis   Conhecimento 

4. A sobrevivência do Espírito    Hercílio Mães  1958  Ramatis   Conhecimento 

5. Fisiologia da alma  Hercílio Mães  1959   Ramatis   Conhecimento 

6. Mediunismo   Hercílio Mães  1960  Ramatis   Conhecimento 

7. Mediunidade  de cura   Hercílio Mães  1963    Ramatis   Conhecimento  

8. O sublime peregrino   Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

9. Elucidações do além  Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

10. A missão do espiritismo  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

11. Magia da redenção  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

12. A vida humana e o espírito imortal Hercílio Mães  1970  Ramatis   Conhecimento 

13. O evangelho a luz do cosmo    Hercílio Mães  1974  Ramatis   Conhecimento 

14. Sob a luz do espiritismo   Hercílio Mães  1999   Ramatis   Conhecimento  

 

15. Mensagens do grande coração    America Paoliello Marques ? Ramatis     Conhecimento 

 

16. Evangelho , psicologia , ioga  America Paoliello Marques ? Ramatis etc   Freitas Bastos  

17. Jesus e a Jerusalém renovada  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

18. Brasil , terra de promissão  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

19. Viagem em torno do Eu   America Paoliello Marques ? Ramatis  Holus 

Publicações  

 

20. Momentos de reflexão vol 1 Maria Margarida Liguori 1990 Ramatis  Freitas Bastos  

21. Momentos de reflexão vol 2 Maria Margarida Liguori 1993 Ramatis  Freitas Bastos  

22. Momentos de reflexão vol 3 Maria Margarida Liguori 1995 Ramatis  Freitas Bastos  

23. O homem e a planeta terra   Maria Margarida Liguori 1999 Ramatis  Conhecimento 

24. O despertar da consciência  Maria Margarida Liguori 2000 Ramatis  Conhecimento 

25. Jornada de Luz   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Freitas Bastos  

26. Em busca da Luz Interior   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Conhecimento 

 

 

27. Gotas de Luz   Beatriz Bergamo 1996  Ramatis          Série Elucidações 

 

 

28. As flores do oriente  Marcio Godinho 2000  Ramatis  Conhecimento 

 

 

29. O Astro Intruso                               Hur Than De Shidha 2009  Ramatis   Internet 

 

 

30. Chama Crística   Norberto Peixoto 2000  Ramatis  Conhecimento 

31. Samadhi   Norberto Peixoto 2002  Ramatis  Conhecimento 

32. Evolução no Planeta Azul  Norberto Peixoto 2003  Ramatis  Conhecimento 

33. Jardim Orixás   Norberto Peixoto 2004  Ramatis  Conhecimento 

34. Vozes de Aruanda  Norberto Peixoto 2005  Ramatis  Conhecimento 

35. A missão da umbanda  Norberto Peixoto 2006  Ramatis  Conhecimento 

36. Umbanda Pé no chão  Norberto Peixoto 2009  Ramatis  Conhecimento 

 

 

  
 

 



 5 

 

Índice 
 

 

 

Prefácio da 1
a
 Edição - América Paoliello Marques e     8 

Wanda Baptista Pereira Jimenez          

Prefácio da 2
a
 Edição - América Paoliello Marques      10 

Prefácio da 3
a
 Edição - América Paoliello Marques      12 

Prefácio da 4
a
 Edição - América Paoliello Marques      14 

Invocação às Falanges do Bem         16 

Esclarecendo – Ramatis          17 

 

 

Primeira Parte 

CONFRATERNIZAÇÃO 

       

 

1  — Apresentação – Nicanor         21 

2 — Convite - Irmão X          23 

3 — Do Oriente ao Ocidente – Ramatis        25 

4 — União Fraterna – Emmanuel         27 

5 — Cristianismo e Rosacrucianismo – Akenaton       29 

6 — Servas - Irmã Rosália          32 

7 — Despertai! – Sesostris          35 

8 — A Renovação através das Encarnações - André Luiz      38 

9 — O Amor às Esferas Superiores e a Necessidade de Trabalho - Ramatis   44 

10 — Conceitos Humanos – Nicanor        49 

11 — O Mago dos Magos – Ariel         53 

12 — A Sociedade – Akenaton         58 

13 — Jesus -João, o Evangelista         60 

14 — Irmãos da Terra! – Hammod         64 

15 — Na Subida – Nicanor          66 

16 — Compaixão - Bezerra de Menezes        70 

17 — Maria – Dracus          73 

18 — O Lar - André Luiz          77 

19 — Alegrias Espirituais - Nicanor.       80 

20 — Sexo Como Instrumento de Purificação e Engrandecimento da Alma – Ramatis  82 

21 — A Amiga Fiel – Emmanuel         85 

22 — Vitória – Ramatis          88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

Segunda Parte 

ESTUDOS COM RAMATIS  - 

 

 

1  — Unificação das Correntes Espiritualistas do Oriente e do Ocidente    92 

2  — União das Correntes Religiosas        96 

3  — O Logos Universal          98 

4  — A Mônada           101 

5  — O Carma           103 

6  — Os Elementais ou Espíritos da Natureza       111 

7  — Mediunidade           119 

 

 

ORIENTAÇÃO AOS MÉDIUNS 

 

8 — Dúvidas no Trabalho Mediúnico – Ramatis       124 

9 — Atitude Defensiva Cristã — Afirmações – Ramatis      127 

10 — A Orientação da Mente e o Progresso Espiritual – Ramatis     130 

11 — A Intuição Mediúnica – Nicanor       132 

12 — Instruções Elementares Sobre o Estudo da Ioga  - Nicanor    134 

13 — Pioneirismo – Nicanor         136 

14 — Mistificação - Rama-Schain        138 

15 — Renovação – Ramatis         140 

16 — Renovação - Rama-Schain        141 

 

 

 

Terceira Parte 

RECORDAÇÃO DO PASSADO 

 

l — Psicologia e Filosofia – Akenaton       143 

2 — Condições que Permitem Seja Realizado o Trabalho de Recordação    146 

do Passado - Nicanor 

3  — Trabalho tle Recordação do Passado (Explicação) –Akenaton   148 

4  — Instruções Sobre o Trabalho de Recordação do Passado - Rama-Schain  150 

5  — Imantação - Rama-Schain        152 

6  — As Três Xonas cia Consciência – Ramatis       154 

7  — O Sentimento de Culpa – Nicanor        156 

8  — O Sentimento cie Confiança – Nicanor       158 

9  — O Sentimento de Alegria – Nicanor       160 

10 — O Sentimento de Amor – Nicanor       162 

11 — A Purificação do Espírito - Rama-Schain      164 

12 — Sublimação - Rama-Schain        166 

13 — O Amor, Instrumento de Sublimação – Nicanor     169 

14 — Evolução – Damázio         171 

15 — Vigilância - Rama-Schain        173 

16 — Serenidade - Rama-Schain        176 

17 — Os Emigrantes Espirituais – Akenaton      178 

18 — Encarnações-Chave – Akenaton       180 

19 — Aspectos das Lutas Religiosas no Antigo Egito -Louis Demarrais   182 



 7 

 

Quarta Parte 

TRABALHOS DE CURA 

 

1  —Trabalhos de Cura - Bezerra de Menezes      187 

2 — Instruções Sobre os Trabalhos de Cura – Rubataiana     189 

3 — Cromoterapia – Ramatis         191 

4 — Terapia Através de Ondas Sonoras e Homeopatia –Rubataiana   193 

5 — Desmaterialização e Materialização de Fluidos – Rubataiana    195 

6 — O  Trabalho, Fonte de Renovação -João Crisóstomo     197 

 

A Fraternidade do Triângulo, da Rosa e da Cruz (FTRC) e seu Trabalho na Terra  199 

 

 

NOTA — As instruções contidas nos capítulos XII da 1
a
 Parte, III, IV, XVII, XVIII 

da 3" Parte, assim como todos os capítulos da 4
a
 Parte desta obra foram recebidos pelo 

médium Wanda Baptista Pereira Jimenez. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

 

 

 

Prefácio da primeira edição 
  

 

 

Em momento de sublime desdobramento mediúnico, foi-nos conferida a noção do 

dever de testemunhar a fé que abraçamos e que nos tem trazido, gradativamente, a paz 

espiritual. 

 

Jamais ousaríamos permanecer caladas após receber tal prova de amor dos amigos que 

nos orientam nos trabalhos espirituais. 

 

Após alguns anos de intensa atividade espírita, recebemos a prova máxima de desvelo 

que já nos proporcionaram os companheiros espirituais: fomos levadas por Ramatis a uma 

colónia no Espaço, como incentivo à coragem de trabalhar sem preocupações marginais. 

 

A atmosfera de intensa paz que então nos cercou revelou-nos ao coração a origem dos 

momentos de saudade súbita e inexplicável. Arrebatou-nos de tal forma, que na Terra ou no 

Espaço, tudo daríamos para voltar a desfrutá-la. Como se isso não bastasse, fomos 

introduzidas em um templo de inigualável beleza, do qual as mais belas catedrais do mundo 

dariam uma pálida ideia. Aí, esperava-nos a maior emoção que jamais sentíramos: acercou-se 

de nós um ancião, cuja aura de paz é totalmente indescritível e, atraindo-nos a si, fez-nos 

possuídas de intraduzível júbilo. Serenado o choque emocional, compreendemos que ali 

fôramos levadas para sentir a necessidade de nos tornarmos dóceis a novas realizações, sendo 

a alegria daquele momento uma renovação de energias. 

 

Dispusemo-nos ao trabalho com amor para merecer, embora tardiamente, a alegria que 

nos era proporcionada. 

 

Contra todos os nossos hábitos e convicções anteriores, começamos a utilizar a 

faculdade de intercâmbio mediúnico em um trabalho público. Se não bastasse o compromisso 

então assumido como reavivamento de promessas feitas no Espaço, seríamos convencidas 

pelos argumentos apresentados por nossos orientadores. Fizeram-nos compreender a felicida-

de de colaborar, sentindo que a modéstia de nossa participação era compensada pelo prazer de 

servir com amor. 

 

Assim, obedecendo cheias de alegria, estendemos nossas mãos para o trabalho, certas 

de que, ao último dos servos da caravana do Bem, toca igualmente a felicidade do esforço que 

a ela o incorpora. 

 

Trazemos, a quem interessar, o testemunho da misericórdia do Pai, capaz de 

proporcionar-nos a superação dos obstáculos que nos separam das Verdades Eternas, 

tornando-nos mais dóceis, mais amigos, mais felizes. Com ela, mais facilmente aprenderemos 

a amar, atingindo os ideais de elevação espiritual que alimentamos! 

 

Profundo sentimento de gratidão inundou-nos o espírito de forma indelével, desde que 

sentimos a extensão do carinho de nossos amigos espirituais. Compreendendo que, sem aque-



 9 

le encontro na Colónia Espiritual do Grande Coração, teríamos talvez faltado a um 

compromisso que interessa a nossa paz, decidimos, em união com nossos orientadores, dar a 

esta obra o título de "Mensagens do Grande Coração", embora nem todos os espíritos que nos 

trouxeram sua palavra amiga sejam procedentes daquela comunidade astral. 

 

Seguindo a orientação universalista daquela Colónia, esta obra tem a finalidade de 

comprovar quão sadios são os laços que unem todos os seres nos diversos quadrantes da 

Terra. Mostra como, por trás dos véus da carne, permanecem indestrutíveis os sentimentos de 

amor que alvoroçam o coração de um ocidental à simples pronúncia dos nomes de amigos 

orientais que o acompanharam desveladamente no passado e que, indiferentes a tempo e 

espaço, continuam indefinidamente a tarefa de estimular o Bem. 

 

Em sua primeira parte, reúne esta obra mensagens de espíritos provenientes das 

diversas correntes religiosas de todas as partes do mundo, como testemunho da união 

característica das almas que levantaram o véu das incompreensões terrenas, sentindo-se 

felizes em colaborar na mais perfeita harmonia. 

 

Em seguida, Ramatis reafirma essa unificação, estudando comparativamente alguns 

pontos controversos ou pouco esclarecidos das ideias religiosas em foco, mostrando, com sua 

clareza de exposição, que realmente em todos os quadrantes do mundo a Verdade é una, 

embora vista pelo homem sob ângulos diversos. 

 

E para consolidar a ideia de união e fraternidade, proporcionaram-nos os amigos 

espirituais, através dos trabalhos de recordação do passado, a comprovação de que o espírito 

peregrina em diversas raças, credos e posições sociais, não havendo, pois, razões para 

alimentar separativismos de qualquer espécie. 
(1) 

 

Finalmente, como complemento a essa terapia espiritual característica das atividades 

de cunho orientalista, 
w
 trouxeram-nos instruções sobre os trabalhos de cura para o corpo 

físico, dando-nos o roteiro para aplicar nossas forças no trabalho de socorro ao próximo, 

tarefa de caráter essencialmente cristão. 

 

Toda imperfeição do presente trabalho deve ser atribuída à dificuldade que tem a pena 

de má qualidade para grafar os pensamentos nobres de quem a aciona, sem arranhar o papel e 

produzir borrões. Dele somente seja extraída a mensagem de Paz e Amor que é seu objetivo 

máximo. 

 

 

AMÉRICA PAOLIELLO MARQUES  

WANDA BAPTISTA PEREIRA JIMENEZ 

 

Rio de Janeiro, 1960. 

 

1  — Não nos foi permitido divulgar na íntegra o resultado desses trabalhos, 

entretanto, alegra-nos contribuir com algumas instruções recebidas para auxiliar os irmãos 

que se encontrarem aptos a realizar tal esforço de renovação íntima. 

 

2 — Ver Memórias de um Suicida, de Yvonne A. Pereira. 

 

 



 10 

  

 

 

 

Prefácio da segunda  edição 

 
 

Sentimos necessidade de dirigir-nos aos leitores no lançamento desta segunda edição. 

 

Nosso trabalho pequeno, porém sincero, vem sofrendo transformações de acordo com 

as programações elaboradas no Espaço. 

 

Iniciamos nossas atividades no grupo denominado "União das Samaritanas", 

considerado por nós como nossa "família de origem". Em 1962 recebemos a incumbência de 

fundar novo grupo, embora, como não poderia deixar de ser, pertencendo por laços de 

profunda afinidade espiritual àquela primeira agremiação. 

 

Desde o início de nosso trabalho mediúnico trabalhávamos frequentemente assistidas 

por Ramatis e Akenaton, além de todos os outros amados Guias espirituais, como Rama-

Schain, Nicanor, André Luiz, Bezerra de Menezes, Pai Erancisco, que nos incutiram o amor 

indiscriminado por todos os servos da Seara do Senhor. 

 

Ao recebermos a incumbência de formar novo grupo, foi-nos entregue uma 

programação de trabalho sob a forma de um símbolo bastante significativo. Os dois amados 

amigos espirituais Ramatis e Akenaton formaram, no Espaço, uma confraternização que deu 

origem à Fraternidade do Triángulo, da Rosa e da Cruz. Perguntaria o leitor: "— Qual a 

finalidade de mais um símbolo entre tantos outros já existentes?" 

 

Como sabemos, a Humanidade caminha para a era da fraternidade, onde todo labor 

espiritual será a síntese feliz do Amor Crístico. Tendo em vista a necessidade de agregar para 

despir as divergências aparentes que empanam a pureza do Amor espiritual pregado pelo 

Cristo, os espíritos do Senhor desvelam-se em promover entrosamento entre os servos da 

Seara. 

 

Em encarnações anteriores pertencemos a ambas essas fontes de espiritualidade: o 

Triângulo e a Cruz e a Rosa e a Cruz. Recebemos na Terra, na presente encarnação, a bem-

aventurada tarefa de continuar laborando em prol dos princípios espirituais pregados pelos 

servos de Deus que iniciaram aqueles movimentos. E como o Amor espiritual não pode gerar 

exclusivismos, muitos serão os chamados a honrar aqueles mesmos princípios, que nada mais 

são do que os mesmos pregados pelo Mestre Jesus, pois ambas e.sias correntes se fundiram 

pelo ponto em comum que possuem: a Cruz do Mestre Nazareno. 

 

Para coordenar as atividades de divulgação das obras programadas e dos ciclos de 

palestras que temos promovido, sentimos a necessidade de organizar, na Terra, uma equipe 

capa/ de corresponder ao apelo crescente da Espiritualidade, no sentido de expandir a 

mensagem de alerta junto aos irmãos encarnados. Assim surgiu o Departamento Cultural 

Ramatis, que será inaugurado no lançamento desta segunda edição. 

 



 11 

O Departamento Cultural Ramatis possuirá um órgão de divulgação — Boa-Nova — 

modestamente impresso com grandes dificuldades financeiras e promoverá a reprodução das 

palestras em outros locais, sendo mantido pela verba obtida com a publicação desta obra e das 

outras programadas — Estudos Espíritas (palestras) e Brasil, Terra de Promissão, ditada por 

Ramatis. 

 

Atendendo ao objetivo de colocar-nos a par do movimento espiritual de nosso tempo, 

desejamos estabelecer contato com entidades congéneres em todo o território nacional, pois 

julgamos que, do intercâmbio dos valores espirituais, a Humanidade do futuro se irá forjando 

passo a passo no momento presente. Muito nos rejubilamos por sermos daqueles que "põem a 

mão na charrua", pois nossa época de profundas comoções sociais revela o final dos tempos, 

quando o Senhor mais necessita de servos prontos a se entregarem, de corpo e alma, à boa 

luta. 

 

Agradecemos aos que nos têm sustentado com suas palavras de incentivo e 

concitamos os irmãos em Cristo, sem consultar de suas predileções pessoais, para a Grande 

Caminhada do Amor Fraterno, na qual a credencial indispensável é seguir as palavras de Luz 

proferidas pelo Mestre — "Amai-vos uns aos outros como eu vos amei". 

 

 

AMÉRICA PAOLIELLO MARQUES  

 

Rio de Janeiro, 1968. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 12 

 

 

 

 

Prefácio da terceira edição 
 

 

Procurando seguir os ensinamentos da Doutrina dos Espíritos, proposta por Allan 

Kardec à Humanidade no século passado, a Fraternidade do Triângulo, da Rosa e da Cruz, 

hoje sediada à Avenida Nossa Senhora de Copacabana, 1.072, sala 806, no Rio de Janeiro, 

vem procurando cumprir, nos seus treze anos de existência na Terra, um programa de Paz e 

Amor, caracterizado pela lei da comple-mentação dos opostos, através da qual o Uno se 

manifesta gradualmente aos seres em evolução, auxiliando-os a se aproximarem da grandiosa 

síntese representada pelo Amor Universal, 

 

Numa primeira fase de existência de nosso trabalho na Terra, verificou-se a elaboração 

do conteúdo e da estrutura que serviriam de base à tarefa específica destinada a ser 

desenvolvida a longo prazo pelos espíritos encarnados e desencarnados desprovidos de 

exclusivismos, dispostos a enfrentar o desafio do "Homem Novo" que os tempos atuais devem 

fazer surgir, pleno da sua consciência de participação no consenso universal do Amor. 

 

Em 1968 completávamos seis anos de existência com o lançamento do Departamento 

Cultural Ramatis, cujo programa se fez ininterruptamente através de novo período quando ao 

cumprirmos doze anos de existência na Terra, a Fraternidade do Triângulo, da Rosa e da Cruz 

consolidou, vibratória e conceitualmente, sua estrutura espiritual no Planeta. 

  

Acompanhando a lei do desenvolvimento paralelo espírito e matéria, pelo princípio da 

correspondência, tal como o ser humano na sua linha de desenvolvimento psi-cofísico, nossa 

agremiação, ao entrar no sétimo ano de sua existência planetária, assumiu plenamente o 

"corpo de ideias " que trazia para ser aperfeiçoado com o amadurecimento vivencial e, ao 

atingir outra etapa equivalente, teve sua "personalidade" integralmente definida, quando os 

ensinamentos fundamentais que nos foram confiados delinearam sua estrutura básica 

completa. 

 

Desde então encontrávamos esclarecida qual seria nossa participação no conjunto das 

atividades espirituais de nossa época e a contribuição que nos caberia achava-se nitidamente 

demonstrada: unir Psicologia, Espiritismo e Mentalismo Oriental sob a égide do Mestre Jesus, 

o que já não representava para nós somente uma meta, mas constituía-se, daí por diante, numa 

realidade a ser vivenciada integralmente. 

 

Passamos então a perceber que, ao nos ser entregue uma incumbência espiritual, aceita 

com amor e alegria, na realidade nós é que estamos entregues a ela, pois sua beleza e 

grandiosidade passa a nos absorver por completo e uma inversão esplendorosa se dá - a tarefa, 

que parecia girar em torno de nós, absorve-nos de tal forma que passamos a orbitar em torno 

dela, como centro vital de nosso progresso em direção à Luz. 

 

Desse modo caminhamos para a condição de cidadãos do universo, assumindo a 

realidade de que, não somente estamos cadastrados na Mente Divina, mas já nos colocamos 

de pé, verticalizados para participar do suave enlevo de ser com a plenitude do Todo, que nos 

atrai irresistivelmente. 



 13 

 

Nesse influxo, novos e diversificados deveres nos solicitam, para que o pouco que 

possuímos possa ser transformado em muito pelas mãos Daquele que É. 

 

Na atual. fase de trabalho realizamos reuniões públicas semanalmente em nossa sede, 

às segundas-feiras, às 20 horas; continuamos nossas palestras no Rio e nos Estados, 

participamos de programas na televisão, mesas-redondas, publicamos nosso boletim mensal 

"Boa-Nova ", apostilas das palestras e, principalmente, baseados no ideal de divulgar o Amor 

Evangélico de Jesus, empenhamo-nos em desenvolver um trabalho de pesquisa psicológica no 

"Grupo de Estados Ramatis ", visando obter elementos de correlação entre a regressão 

espontânea de memória a existências pregressas e a reestruturação terapêutica da perso-

nalidade humana. Simultaneamente, todas as formas de pesquisa hoje denominadas 

parapsicológicas ou. psicobio-físicas são incentivadas com o objetivo de obter elementos 

fidedignos de comprovação para os princípios espirituais que abraçamos e que, por serem 

obscuros para a maioria de nossos irmãos na Terra, precisam ser hoje urgentemente 

alicerçados pela razão, a fim de servirem de degrau à evolução do espírito encarnado que 

procura desenvolver "olhos de ver e ouvidos de ouvir". 

 

Paralelamente, como treinamento básico para o serviço do "Amor espiritual, o Setor 

de Assistência Pai Francisco proporciona, aos aprendizes do Evangelho em que os com-

ponentes de nossa Fraternidade se constituem, a oportunidade de se doarem às atividades de 

amparo material de toda espécie. 

 

Esperamos que nossa modesta contribuição possa vir a ser útil aos nossos irmãos, 

porém nossa alegria principal se alicerça no fato de nos ser possível realizar o que se encontra 

ao nosso alcance sentindo-nos felizes pela oportunidade de procurarmos vivenciar plenamente 

a suave e doce realidade de participar, mesmo como "servos da última hora". 

 

Que a paz de Jesus esteja com toda a Humanidade, é o nosso mais profundo desejo. 

 

 

Rio de Janeiro, 8 de fevereiro de 1976  

 

AMÉRICA PAOLIELLO MARQUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 14 

 

 

 

 

 

Prefácio da 4- edição 
 

 

Torna-se oportuno, no lançamento da 4
a
 edição de "Mensagens do Grande Coração", 

informar que o trabalho sistemático do Departamento Cultural Ramatis durante 18 anos 

desembocou na experiência que hoje vivemos em Brasília — a Comunidade Lar Nicanor — 

que, em mais uma etapa de sua implantação gradual, instalou-se, em meados de 1985, 

provisoriamente no 2° pavimento de um prédio onde também funciona integradamente a 

Fraternidade e o trabalho profissional de seus membros. 

 

Para garantir a sobrevivência da Fraternidade do Triângulo, da Rosa e da Cruz, à qual 

devemos tanto em termos espirituais, os membros do seu Círculo Interno decidiram fazer a 

doação mensal dos dízimos, ou seja, a décima parte de seus proventos, visando garantir a 

continuidade dos serviços espirituais e assistenciais, onde quer que estejamos. Solucionada a 

situação material da Fraternidade e da Comunidade com os trabalhos de seus membros, 

continuamos mantendo um pequeno restaurante vegetariano, como um primeiro teste de 

produtividade, visando à auto-suficiência. 

 

Uma nova etapa está sendo esboçada com a possibilidade de recebermos a doação de 

um terreno para implantarmos definitivamente os trabalhos iniciados na Terra há 24 anos, no 

Rio de Janeiro, como consequência do consórcio realizado no Espaço entre as correntes 

milenares da Cruz e do Triângulo e da Rosa e da Cruz. 

 

Compreendendo que os planos de trabalho espiritual são elaborados no Espaço, 

buscamos hoje, como sempre, trazer viva na memória a recomendação de Ramatis quando 

afirmou: "Faz parte do plano não fazer planos". Com essa proposta procurou alertar-nos para 

a necessidade de uma fidelidade aos ideais de afinação vibratória com os Planos Superiores da 

Vida, a fim de sermos capazes de filtrar para a nossa consciência de seres encarnados as 

diretrizes mais adequadas a cada etapa do grande deslocamento que o esforço evolutivo 

representa. 

 

A vivência comunitária representa um processo eminentemente educacional para o 

espírito. Pela ampliação da necessidade de entrosamento entre os membros da família humana 

e não mais somente da família consanguínea, surge um enriquecimento de oportunidades para 

trabalharmos nossas potencialidades em uma ampla gama de aspectos. Um dos principais está 

representado pelo desafio da auto-suficiência, pois dele dependerá a possibilidade de 

sobrevivência da comunidade como tal. 

 

Considero que esse é o teste fundamental, pois todo o grupo precisará aprender a ser 

parte não somente integrante mas, principalmente, integrada de um conjunto funcional e 

dinâmico, onde o interesse geral precisará prevalecer sobre o natural individualismo humano. 

A auto-suficiência de uma comunidade não representa um fim em si mesma e sim um meio 

extraordinariamente eficiente de comprovar nossas predisposições para um estilo de vida 

menos egocêntrico. 

 



 15 

Ao lutar pela meta de uma produtividade autónoma, a comunidade cresce em 

capacidade de trabalho organizado, conquistando simultaneamente uma série de aptidões para 

a vivência grupai, tão raras em nossa época mergulhada na automação e na insensibilidade 

cada vez maior para o que possuímos de verdadeiramente humano. 

 

Todos conhecemos as dificuldades do simples trabalho em equipes nas escolas, 

empresas e grupos diversos. Portanto, não é de admirar que tantas comunidades tenham 

deixado de existir por falta de recursos técnicos, humanos ou materiais. Nossa civilização 

esmerou-se no aprendizado da competição e não da cooperação. Entretanto, considero muito 

importante todas as tentativas que possam conduzir a uma maior conscientização de nossas 

carências para o viver comunitário. Tomar conhecimento do que nos falta já representa um 

indício capaz de nos acertar para os novos recomeços, se realmente acreditarmos nas 

potencialidades latentes dos seres humanos e de sua destinação futura para os caminhos da 

Paz e do Amor. 

 

 

Brasília, 22 de agosto de 1986.  

 

AMÉRICA PAOLIELLO MARQUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

 

 

 

 

 

 

Invocação às Falanges do Bem 
 

 

 

 

Doce nome de Jesus,  

Doce nome de Maria,  

Enviai-nos vossa luz  

Vossa paz e harmonia! 

 

Estrela azul de Dharma, 

Farol de nosso Dever!  

Libertai-nos do mau carma,  

Ensinai-nos a viver! 

 

Ante o símbolo amado  

Do Triângulo e da Cruz,  

Vê-se o servo renovado  

Por Ti, ó Mestre Jesus! 

 

Com os nossos irmãos de Marte  

Façamos uma oração-.  

Que nos ensinem a arte  

Da Grande Harmonização! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 17 

 

 

Esclarecendo 
 

 

Muito nos agrada a simplicidade e, com esse objetivo, concordamos alegremente em 

fornecer esclarecimentos a respeito dos fenómenos mediúnicos de que participam os 

companheiros encarnados que nos transmitem os pensamentos. 

 

A presente obra, realizada por um grupo de almas empenhadas em fornecer aos 

homens um testemunho de harmonização, foi recebida através do fenómeno da psico-grafia 

telepática. Mediante a simbiose mental estabelecida entre um encarnado e um desencarnado, 

são os pensamentos emitidos e recebidos numa identificação recíproca. O médium, ao sentir a 

vibração do espírito, entrega-se a um alheamento completo do ambiente circunstante, 

tornando-se passivo à atmosfera espiritual que o cerca. Escuta, interiormente, o pensamento 

transmitido e, traduzindo-o em palavras, leva-o ao papel. Sente-se instrumento passivo da 

mente a que se ligou e procura, com a rapidez possível, organizar as frases capazes de levar, 

quem as ler posteriormente, à compreensão mais aperfeiçoada possível daquilo que vem sob a 

forma de pensamentos, a repercutir com clareza e precisão dentro de si. Sente que as 

hesitações surgidas no correr do trabalho não estão ligadas ao pensamento, mas à forma. A 

rapidez com que fluem as ideias causa-lhe pesar, por não conseguir transformá-las todas em 

palavras. Poderia fazer de um pequeno trecho um desenvolvimento maior, caso conseguisse 

mais presteza na fixação das ideias. Constrangido, reconhece que é um filtro capa/ de- dar 

passagem apenas a uma parcela do pensamento iransmitido; entretanto, esforça-se por 

aperfeiçoar sua técnica de recepção, em obediência ao objetivo de aprimora-mento. 

 

A divulgação das experiências íntimas dos médiuns em seu trabalho espiritual tem um 

fim educativo de colaboração. Bendizemos a imprensa, que permite aos homens do século XX 

um intercâmbio tão vasto de ideias, que muitas vezes aproximam-se do conhecimento 

recíproco antes mesmo de haver um encontro real no plano físico. 

 

O medianeiro sincero e leal não teme a análise de seu trabalho feita com intuito de 

esclarecer. Sabe que o valor do que recebe baseia-se, não na excentricidade dos meios, mas na 

certeza da retidão de sua conduta. Para ele, que dá tudo ao seu labor, encontra-se atingida a 

meta quando sente cumprida a sua parte com sentimentos cristãos. 

 

A mediunidade consciente tem o valor de desenvolver as qualidades de discernimento, 

observação e doação completa e voluntária do esforço. Àqueles que se impõem por sua 

orientação cristã será dado o crédito que por direito lhes cabe. 

 

O homem do futuro será um médium consciente em ligação nítida com as Esferas que 

o orientam. Generaliza-se o intercâmbio com os espíritos no presente como introdução a essa 

fase evolutiva da Humanidade, quando já não serão exigidas dos médiuns provas que 

exorbitem dos fenómenos comuns de telepatia, pois, utilizada como início de comunicação 

normal entre os homens, bem poucos haverá que ainda necessitem de provas especulativas da 

vida espiritual. Estarão aptos a sentir que maior prova de espiritualidade existe na elevação de 

pensamentos e objetivos nobres de um trabalho do que no girar das "mesas falantes" que 

serviram para despertar a Humanidade distraída, para os fenómenos comprovadores da 

imortalidade da alma. 

 



 18 

A quem tem "ouvidos de ouvir" e "olhos de ver", levando na alma a sensibilidade 

apurada por experiências redentoras do passado, um simples pensamento bem encadeado será 

capaz de orientar no reconhecimento da Verdade. Aos que despertam para a vida espiritual, 

embora não tragam um grande cabedal de experiências vividas, a singeleza da Verdade 

encantará sempre. Somente a quem traz em si o vezo característico do negativismo retroator 

será insuficiente a comprovação da lógica, pois buscará artifícios do pensamento para cruzar 

repetidamente a estrada real da Espiritualidade sem decidir-se a caminhar por ela. 

 

Para as almas sensíveis às Verdades Eternas será fácil compreender que a misericórdia 

do Senhor desça sobre as criaturas de forma tão generosa que ultrapasse mesmo a expectativa. 

Se meditada profundamente, a vida é por si mesma um fenómeno inacreditável com o qual já 

nos habituamos. Se ao próprio espírito impuro e criminoso é concedida a felicidade do 

recomeço num corpo físico de cuja harmonia e perfeição está longe de poder julgar, por que 

ao espírito desejoso de progresso estariam vedadas as dádivas mais sublimes do Amor 

Divino? Aos que julgarem demasiadas as bênçãos do Céu que receberdes, perguntai que ideia 

fazem da infinidade de recursos da Fonte de Toda a Vida. Ao pai que deseja estimular o 

progresso de seu filho nada parece demasiadamente generoso, desde que possa ser 

aproveitado. 

 

A incredulidade é característica das almas avessas ao progresso, negação da grandeza 

da vida, a tolher os passos de quem a ela se entrega. 

 

Bendizemos quem, à semelhança dos pequeninos da Terra, tem a alma receptiva para a 

Verdade. Tornou-se um hábito enraizado nos homens o negativismo, com raízes 

profundamente lançadas através de milénios de deturpação do sentido real da existência. 

Como vasilhas colocadas em posição invertida são incapazes de colher a chuva de bênçãos 

que desce do Espaço Infinito. Precisariam sofrer, por ação do próprio pensamento, uma 

reversão que os capacitasse a compreender; entretanto, confundem este trabalho de reversão 

com a atitude infeliz de quem tudo aceita, conformado com sua incapacidade para discernir. A 

situação receptiva para as verdades do espírito já é em si um alto discernimento. Os 

incrédulos lançam sobre os que se esforçam por evoluir a peçonha do seu despeito, por 

sentirem que são ainda incapazes de realizar as renúncias necessárias a quem deseja trocar o 

engano pela realidade!... 

 

Classificam-se pois as criaturas, diante das mensagens da vida mais alta, em três 

categorias: as que passam indiferentes como quem vê uma porta e segue sem mudar de rumo; 

as que param para examinar, sobem os degraus da entrada mas não se animam a dar volta à 

maçaneta e finalmente as que, pressentindo a luz que está por trás da porta, abrem-na e 

beneficiam-se com o esplendor de suas irradiações! A essas últimas são dirigidas as palavras 

singelas desta obra, transmitidas do plano espiritual por algumas almas de boa-vontade . 

 

Que o Senhor faça sentir a todos a profunda sinceridade que envolve no mais puro 

sentimento de amor cada palavra aqui registrada e que, acima de fatos e nomes, possam todos 

apreender a mensagem de esperança que revelam a quem sonha com uma Humanidade cada 

vez mais irmanada e feliz!. 

 

 

Paz e Amor, 

RAMATIS 

 



 19 

 

 

 
 

 

 

 

Paz, Luz e Amor  

 

RAMATIS 

 

 

Espírito responsável pela presente obra. Sua missão consiste em estimular as almas 

desejosas de seguirem o Mestre, auxiliando o advento da grande Era da Fraternidade que se 

aproxima. 

 

      (Desenho mediúnico por DINORAH S. ENÉIAS) 



 20 

 

 

 

 

PRIMEIRA PARTE 

 

CONFRATERNIZAÇÃO 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 21 

CAPÍTULO l 

 

Apresentação 
 

 

Há, dentro da vida, uma associação maravilhosa de almas afins que, embora 

permanecendo em planos espirituais diferentes, coordenam seus esforços no sentido de trazer, 

à Humanidade encarnada, provas do Amor que vela sobre toda a Criação. 

 

Esta comprovação jamais virá como espera a maioria dos homens e sim sob a forma 

da compreensão e do desvelo com que o Senhor procura orientar os espíritos para a 

harmonizarão final. 

 

Assim sendo, nenhuma facilidade da existência terá para o espírito eterno o valor da 

provação bem orientada, pois não é nos prémios nem na recreação que o discípulo assimila os 

maiores valores. 

 

No desejo de fortalecer essa convicção, toda a forma de intercâmbio espiritual deve 

ser incentivada, a fim de que a Verdade seja vitoriosa, libertando o homem das falsas noções 

de felicidade. 

 

Mais algumas palavras de amor e de paz serão como uma dose de alimento espiritual 

acrescentada à grande messe de bênçãos com a qual o Senhor já vem aplacando a sede de 

compreensão espiritual que abrasa a Humanidade, enceguecida pela poeira dos valores falsos 

a cujo culto se entregou. 

 

Palavras despretensiosas serão aqui encontradas. Têm o objetivo de provar que a 

felicidade está com os seres de boa-vontade, que a vão construindo penosamente ainda, pois, 

para chegarem a desfrutá-la em toda a sua plenitude, é necessário voltarem sobre seus passos, 

enveredando definitivamente por caminhos novos. 

 

Estamos entregues ainda à tarefa melancólica de retorno ao ponto de partida da estrada 

real, pois chegamos à conclusão de que ainda percorremos caminhos ínvios. 

 

Há, porém, a bênção do sol que brilha sob a forma de esclarecimento espiritual, a 

chegar-nos de toda parte. Como prometeu o Senhor, Seu espírito se estende atualmente sobre 

toda a carne. Sabia Ele que, à proporção que os homens se conduzissem em massa pelas 

estradas do erro e da impiedade, maior seria a necessidade de derramar Suas bênçãos. Quanto 

mais longa a estiagem mais ávida a terra do clima generoso da estação chuvosa. 

 

Vede que o Senhor vos atende aos mais íntimos anseios da alma. Produzistes um clima 

de ressecamento moral e espiritual em encarnações sucessivas. Insensatos, procurastes tirar a 

vossos irmãos o direito de usufruir livremente as bênçãos da vida. Em vez de contemplardes a 

existência, agradecendo ao Pai a possibilidade de gozá-la pacificamente no ar que respiráveis, 

na luz que vos clareava os caminhos terrenos, no fruto generoso que vos fornecia a Natureza, 

colocastes vossa condição de felicidade na perturbação do direito alheio, não sabendo dividir 

com equanimidade os bens da vida. 

 



 22 

Estabeleceu-se, então, em cada um que a si tomou o que não lhe pertencia, uma 

condição única para a reconquista da paz: a necessidade de se dar espontaneamente e, se a 

isso continuar refratário por rebeldia diante da Lei, verse espoliado do que tomou a si 

indevidamente. Aos que insistirem pois em conservar a atitude hostil diante da Vida, será 

negada a possibilidade de permanecer em contato com os que já comprovaram diante do 

Senhor o desejo sincero de se ajustarem à Lei. 

 

A Verdade dita uma vez encanta os ouvidos a ela afeitos. Porém, para que tome foros 

de realidade, necessita ser repetida e, como a gota de água caindo persistentemente sobre a 

rocha, poderá abrir em cada espírito a consciência de sua autenticidade. 

 

Com esse objetivo, novas mensagens irão surgindo à proporção que os obreiros se 

apresentarem diante do Pai e disserem: "— Senhor, utiliza meu ser, meus braços, minha voz e 

faze de mim um medianeiro do bem que desprezei em outras eras! Cobre meu espírito com 

braçadas das flores de amor que envias à Humanidade para que, de pé sobre o solo da l«na, 

possa colhê-las e distribuí-las entre meus irmãos distraídos das verdades eternas! Talvez, ao 

contato do perfume que exalam, sintam-se inebriados pelo Amor de que sois pródigo doador". 

Seja cada criatura uma sentinela atenta a receber, de coração aberto, as mensagens 

enviadas pelo Senhor e, observando através da vigia de sua guarida o humilde mensageiro que 

se aproxima, deixe de fixar-lhe a forma e o aspecto, para somente meditar na mensagem de 

luz de que é portador, utilizando-se dela para refazer em si o contato sublime com a Fonte da 

Vida. 

 

Que o Senhor faça descer Sua luz, cada vez mais abundante, sobre todo o Universo, 

erguendo a Humanidade vibrante de entusiasmo diante da revelação do Amor Infinito! 

 

Vemos, em cada criatura, um "cidadão do futuro" em estado potencial. Movimentai, 

com o próprio esforço, a dinâmica divina em vosso íntimo, para que no futuro possais todos 

ser almas risonhas e livres, por vos sentirdes espelhos a refletir com pureza a vontade do Pai! 

 

 

NICANOR 

 

 

NOTA — Este espírito apresenta-se como um hindu. Usa um turbante branco 

adornado por uma esmeralda. Adota o nome que usou em sua encarnação na Grécia, em 

que foi escravizado pelos romanos. Foi discípulo de Ramatis na Indochina. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 23 

 

CAPÍTULO 2 

 

Convite 

 
 

Ao contemplardes a abóbada azul do céu, uni-vos, em pensamento, aos sonhos mais 

belos de vossos espíritos e nada vos será impossível realizar. A força que do Espaço Infinito 

se irradia vos encorajará e ireis, aos poucos, aproximando-vos de vossos ideais. 

 

A ligação que nesses momentos se faz sentir não é primária. Baseia-se na busca de 

uma aproximação maior com a Fonte do Eterno Bem, por vós conhecida com maior clareza 

em épocas anteriores à encarnação, quando o espírito livre mais facilmente se aproximava das 

vibrações do Amor Divino. Embora envoltos pelo manto do corpo físico, temporariamente 

desmemoriados, nos momentos de meditação vossos espíritos voltam-se para a inspiração do 

Alto, recordando vagamente os bens que estarão impedidos de usufruir por algum tempo 

ainda. 

  

Há em toda criatura, por mais rude e despretensiosa em suas aquisições intelectuais, 

uma atração sublime para a espiritualidade. O mais rude criminoso não foge a essa regra. Para 

exemplo, aí estão os selvagens, obedecendo ao código de honra ditado pelos seus maiores. 

Sentir-se-ão infelizes por cumprirem-no à risca, escalpelando e trucidando? Ao contrário, 

honrados por todos, apoiados pela "consciência do dever cumprido", sentem-se elevados dian-

te de si próprios e dos deuses que os orientam. Encontram-se na fase em que ainda podem 

unir-se à intuição de progresso mesmo assim procedendo, pois embora dentro da maior 

incompreensão, não se negam intimamente o direito à evolução. Não há deturpação em seus 

atos, mas somente ignorância, pela fase primária de evolução em que vivem. 

 

Porém, como são infelizes os seres que colocam, entre si e o Pai, uma barreira 

intransponível negando-Lhe a existência! Sofrem por pretenderem privar-se do direito de evo-

luir através da eternidade, submetendo-se inconscientemente à tortura de só verem em seus 

corpos físicos a matéria densa condenada à putrefação! Morrem em vida, atribuindo-se uma 

condição passageira de existência, como uma condenação que, a qualquer instante, pode sobre 

eles abater-se de forma impiedosa. 

 

São homens fortes, dizem, porém não suficientemente para superar a realidade visível 

e aventurar-se à conquista do invisível, do pressentido. Temendo enganar-se, descrêem de sua 

natureza divina, abrindo mão do mais belo atributo que possuem. Aceita, essa realidade seria 

como a aurora de um dia radioso a alegrar-lhes os corações endurecidos pela falta de 

horizontes generosos de realização feliz. Tendo diante de si um oceano de oportunidades divi-

nas, permanecem em terra firme, receosos de que seja miragem. Não conseguem vencer o 

temor de se verem ridicularizados pelos que implantaram à sua volta a convicção errónea, 

filha da miopia espiritual. 

 

Que raciocinem e meditem um pouco sobre os frutos trazidos pela incredulidade. 

Procurem, numa rápida intros-peção ao sabor da moda psicanalista, perceber se a negação a 

um futuro, mesmo hipotético como lhes possa parecer, é coisa lógica. Diante das normas do 

bom-senso, toda a Criação estaria obedecendo a um capricho desarrazoado, já que, para tanta 



 24 

luta e tanta canseira, somente alguns momentos de mocidade e despreocupação seriam 

oferecidos ao homem. 

 

Por que não rejeitar corajosamente o dogmatismo da negação e investigar? 

 

Jamais contestaríamos a um ser pensante o direito de buscar a Verdade. Que se armem 

de imparcialidade, espírito sadio de crítica, desejo sincero de encontrar a verdade e estamos 

certos de que a lógica estará a nosso favor. A conquista dos bens imorredouros do espírito 

muito os compensará das fadigas de pesquisar, renunciando às ilusões. E quanto mais cedo o 

fizerem, maior será a oportunidade de conquistar tranquilidade e paz interior. 

 

Lembrai-vos de que ao envelhecer, mesmo antes de desencarnar, sereis chamados a 

um encontro com vós mesmos, quando a atividade externa já não for possível e tiverdes de 

viver em contato permanente com vossas recordações, com o que construístes e que somente 

terá um sentido claro, se a cada fato puderdes atribuir uma causa real. 

 

Que a verdade vos oriente para a conquista da paz! 

 

 

IRMÃO X 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 25 

CAPÍTULO 3 

 

Do Oriente ao Ocidente 
 

 

Fiel ao consórcio da Cruz e do Triângulo, mais uma realização está sendo levada a 

efeito nesse trabalho, pelos componentes de ex-assembléias orientais, filiados, no momento, 

ao movimento espiritualista do Ocidente. 

 

Provindos de colónias espirituais de formação iniciáti-ca, baseadas nos trabalhos de 

antigos adeptos do Triângulo, esses espíritos que colheram no passado a força das rea-I i/a 

coes espirituais no campo individual devem agora ocirntar seus esforços para a disseminação 

entre seus icinãos ocidentais das verdades que já fazem parte integrante de sua formação 

psicológica. Mentes desenvolvidas na meditação e na direção do pensamento em atividades 

que muito os atraem, ainda mesmo vestindo o aspecto físico ocidental, devem dar testemunho 

de amor, renunciando à aimosIVra mística do Oriente e deixando-se levar, volunta-riamrnie, 

aos ambientes buliçosos, onde terão oportunidade cie pôr à prova a excelência dos 

ensinamentos absorvidos onde a paz cia cultivada especialmente com o fim de facilitar o 

desenvolvimento cias faculdades da mente. 

 

Trazem, no momento, a missão de efetuar um intercâmbio de valores. Surgindo à luz 

do dia em pleno cenário agitado do século XX, com os conhecimentos dos templos iniciáticos 

do passado, têm ao mesmo tempo oportunidade de colher os benefícios da experiência 

redentora de quem serve, lutando contra os elementos contrários da incredulidade e da 

impossibilidade, quase absoluta, de receber compreensão e sintonia. Entretanto, a conduta 

cristã de que derem testemunho será a maior arma a favor do restabelecimento, no seio da 

sociedade, do sentimento de amor às verdades cristalinas pregadas pelo Divino Mestre. Elas 

encontram, nos fenómenos que estes espíritos dominam, uma comprovação e um meio de 

reafirmar-se e expandir-se, que a todos os seres desprovidos de preconceitos poderão abrir os 

olhos fazendo-os meditar profundamente. 

 

A transplantação de almas afinizadas com ambientes de formação orientalista é 

profundamente abaladora das fibras recônditas da alma. Sentem-se como flores exóticas e, por 

isso, há em seus espíritos uma constante tendência ao isolamento, que os martiriza, por 

sonharem com a aclimatação ao seio generoso de mentes afins. Houve, porém, um obje-tivo 

superior para que se fizesse esta experiência e cada um destes núcleos de convicção iniciática 

terá no presente a oportunidade de comprovar que sua paz está definitivamente consolidada, 

não dependendo mais dos ambientes propícios à sua manutenção. Terão, simultaneamente, o 

ensejo de provar que seu sentimento de amor à Humanidade ultrapassa a consulta às 

conveniências pessoais. 

 

O intenso amor que testemunharem junto ao irmão impermeabilizado às verdades do 

espírito, será a força poderosa capaz de desarmar toda a divergência e construir uma ponte 

segura, através da qual sejam realmente permutados os valores íntimos de cada um, elevando-

os pela união, pela fraternidade, pelo real sentimento de amor que não tem fronteiras e não vê 

predileções pessoais. 

 

Serão assim os discípulos forçados a desenvolver em si as forças de aclimatação e a 

pôr, em seguida, seus corações desanuviados a serviço do Bem. 



 26 

Poderão, em virtude do muito que receberam, manter viva ligação com os que lhes são 

afins no plano espiritual, não esquecendo, jamais, que devem formar uma corrente de 

sustentação forte e segura, dentro da qual possam amparar as almas abaladas pela incerteza. É 

um tesouro inigualável o que trazem na alma como conquista realizada. Ponham-no, 

generosamente, a serviço dos que, neste ciclo, já não terão ensejo de conquistá-lo e saberão 

dar-lhes valor ao esforço, desde que o façam com amor, condição indispensável ao êxito de 

suas tarefas. 

 

As palavras paz e amor continuam a ter a significação verdadeira de auto-realização, 

como uma chave que desvenda os segredos a serem conquistados. Que faça o discípulo a sua 

paz e procure disseminar o amor entre os que não a possuem. Terá, assim, alcançado seu 

objetivo e sentirá a realidade do "eu sou" dentro da felicidade de servir, livre e 

desembaraçadamente, por ser um mensageiro do Pai para o qual não mais haverá 

impossibilidades. As portas da realização maior estarão a ele definitivamente abertas! 

 

Que a luz espiritual do Oriente, jorrando sobre as almas generosas do Ocidente, possa 

estimular a formação do ambiente harmonioso em que o homem do futuro poderá, livremente, 

cantar hosanas ao Senhor através o trabalho construtivo, na alegria de ser filho harmonizado 

de seu Criador, como parte integrante da sinfonia de paz que vibra, sempre que o "criado" se 

une ao "Incriado", em que a parte se liga ao Todo em que o filho retorna ao Pai. 

 

Paz e Amor a todos que são capazes de sentir a realidade destas vibrações e que 

tornaram a si a tarefa de colaborar para que sejam estendidas sobre toda a Terra! 

 

 

RAMATIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 27 

CAPÍTULO 4 

 

União Fraterna 
 

 

Sob a abóbada iluminada do céu, dos primeiros raios do sol, uma sinfonia de pureza 

indefinível ressoa, quando os pássaros parecem despertar a Natureza com seus cânticos suaves 

e harmoniosos. 

 

É um louvor que se eleva ao Pai, religando a Criação à sua Origem por intermédio da 

vibração sonora de uma harmonia fraterna. Há alegria, ha paz e beleza infinitas ao despontar 

de um novo dia! Em todo o ambiente terrestre prepondera a pureza intocável da Natureza em 

suas manifestações mais perfeitas. 

 

Apesar de a luz ainda não prevalecer em todo o seu esplendor é um momento em que a 

esperança e a alegria bafejam as criaturas e o encantamento milenarmente renovado da 

madrugada jamais perderá o seu sabor precioso de júbilo e renascimento. 

 

Para as almas sensíveis, há um prazer especial em renunciar ao repouso mais 

prolongado a fim de usufruir as vibrações harmoniosas do alvorecer que, pelo fenómeno da 

superação gradativa das trevas pela luz, oferece um espetáculo primoroso, a relembrar, pelos 

tempos afora, a capacidade de superação infinita concedida à Vida pelo Pai de Misericórdia. 

 

Hoje, quando a Humanidade, envolta nas trevas do negativismo e da dor, luta por 

emergir do pesado sono de suas incompreensões, embora a maioria das criaturas permaneça 

amortecida pelas emanações de um torpor insuperável, muitas almas conseguem sobrepor-se à 

sugestão penosa do erro e despertam para apreciar os primeiros raios da Espiritualidade 

Superior que despontam nos horizontes terrenos. São poucos, realmente, os madrugadores que 

se reúnem aos prepostos do Senhor para elevar, em prece, suas vibrações de gratidão e alegria 

diante do panorama de beleza inigualável que se esboça sobre a Terra ao refulgir dos 

primeiros clarões da Regeneração. 

 

Entretanto, a força espiritual acordada em tais almas tem o condão de compensar todas 

as fadigas, porque vem do Sol da Vida Superior e reanima-se para as batalhas purificadoras 

do espírito, na luta contra a cegueira e a incompreensão, que tornam seus irmãos 

impermeáveis às bênçãos do Eterno. 

 

Aos primeiros alvores da aurora espiritual de uma nova era terrena, há também uma 

revoada de seres desencarnados que se irmanam e, rompendo todas as barreiras, apóiam-se 

reciprocamente, esquecidos de todas as contingências passageiras de tempo e espaço, para 

integrar-se à beleza da sinfonia do Amor que se lança através da imensidão do Universo, 

como mais uma nota harmoniosa a fundir-se na Grande Obra do Eterno! 

 

Filhos todos de um mesmo Pai, acorremos pressurosos onde quer que se esboce um 

gesto de amor fraterno e assim atendemos com alegria ao prazer de contribuir com uma 

pequena parcela para a presente obra de harmonizarão espiritual. Desejamos que sejam 

colhidas as bênçãos de um sentimento profundo de união fraterna entre todos os 

colaboradores da Seara do Mestre e pedimos ao Pai que, dia a dia, possam surgir novas provas 



 28 

desse esforço de fusão espiritual entre as criaturas provenientes de todos os credos e todas as 

origens. 

Que possamos louvá-Lo através dos sentimentos de fraternidade incondicional, para 

romper as falsas barreiras colocadas entre os homens nas longínquas eras de sua 

incompreensão e que, como um pesadelo, têm mantido os seres mergulhados na dor do 

isolamento, dentro de uma Criação que nos fala, sem cessar, da alegria de nos harmo-

nizarmos, cada vez mais, em obediência ao imperativo de evidenciar nossa origem e nosso 

fim comuns. 

 

No culto cristão do amor ao próximo, qual de nós será capaz de impugnar palavras que 

nos concitem à união em nome da vitória do Bem, apegando-nos a um sectarismo 

injustificável, às vésperas da rearmonização planetária? 

 

Imitemos os pássaros que cantam ao alvorecer do dia e, esquecidos de nosso próprio 

individualismo, abracemos a tarefa gloriosa de comprovar, por sentimentos reais de amor 

fraterno, que não foram pronunciadas em vão para nós as palavras do meigo Nazareno: 

"Amai-vos uns aos outros como eu vos amei". 

 

Que a paz seja convosco. 

 

 

EMMANUEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOTA — Esse espírito apresentou-se com o aspecto que teve em uma encarnação 

na Roma dos Césares. Sua aura luminosa irradiava confortadora vibração de inteligência e 

bondade. 

 

 



 29 

 

CAPÍTULO 5 

 

Cristianismo e Rosacrucianismo 
 

 

Jesus foi o maior dos rosacrucianos. Abraçou a cruz e foi coroado com os espinhos das 

rosas. Os homens, em sua maioria, só viram os espinhos, não conseguindo identificar as rosas 

do amor, que aureolavam Sua cabeça. 

 

Através dos milénios, a Humanidade vinha conquistando os degraus da iniciação. 

Encontrava-se disseminada sobre a Terra a forma de subir ao Conhecimento da Verdade, 

porém bem poucos conseguiam conceber e assimilar os ensinamentos relativos à descida por 

Amor. 

 

Surgiu então um clarão que fez todos voltarem os olhos para um fato que abalou os 

alicerces da Humanidade encarnada: um espírito de escol, Aquele que se revelara no mais alto 

grau de evolução espiritual já visto no planeta, dera-se em holocausto na ara sagrada do 

Templo Universal do Amor; o Cordeiro deixara-se imolar voluntariamente, reduzindo-se à 

condição de passividade e renúncia! Que circunstância estranha forçaria a presença na Terra 

de tal Espírito e em situação tão extraordinária? 

 

É que a Humanidade, por sua natural evolução, chegara à maturidade suficiente para 

necessitar de alguém que lhe mostrasse como descer os degraus da renúncia. Desde então já 

ninguém precisou de Mestre mais alto. Todo aquele que souber abraçar sua cruz, deixando-se 

coroar pelos espinhos das rosas espirituais do Amor, poderá considerar-se na conquista do 

grau mais alto da confraria do Amor Universal. 

 

Ele veio trazer à luz do dia o exemplo da beleza máxima encarnada em um homem: o 

Amor e o Conhecimento em íntima comunhão. 

 

Naquela época, poucos puderam apreender totalmente o sentido de sua missão; porém, 

para os que despertariam mais tarde, Ele prometeu que enviaria "Seu espírito sobre toda a 

carne", como o Consolador a amenizar as dores dos que despertassem tardiamente, pois "a luz 

não deveria permanecer sob o alqueire", embora falar abertamente, em sua época, fosse "jogar 

pérolas aos porcos". 

 

Cumprida outra etapa evolutiva, mudou-se o panorama espiritual do planeta e já não 

se justifica o sigilo em torno do que deve e precisa ser divulgado, pois o que impedia que as 

verdades fossem conhecidas era a imaturidade moral do homem, que não pode mais ser 

admitida após 2.000 anos de conhecimento da palavra do Cristo. 

 

Antes d'Ele, foi a época da subida, em que se mediam os graus espirituais através da 

evolução do Conhecimento. Bem poucos seriam capazes de chegar ao topo da escada para 

começar a descê-la com renúncia. 

 



 30 

À Sua passagem iluminaram-se os padrões espirituais do planeta e quem daí em diante 

amasse a Verdade teria que acompanhar a evolução coletiva imitando o maior Mestre que já 

tivera a Humanidade, dando-se por amor e renúncia! 

 

Nada do que está oculto deixará de vir à luz. Na época atual não se justifica que ela se 

mantenha obscurecida por um anteparo que já se transformou em auxiliar do obscurantismo. 

Estamos na era do Amor, que é a orientação sadia para o Conhecimento. Por que então 

cultivar esse Conhecimento como um segredo, se ele já se encontra suficientemente divulgado 

com a permissão da Direção Espiritual do Planeta? Se imensos candelabros de luz estão 

dispersos pela Terra, por que continuar a ocultar essa mesma luz em atendimento a uma 

tradição que já teve sua razão de ser? Antes, "o espírito" não estava "derramado sobre a 

Terra". 

 

Caminhamos para a era do mentalismo e a Humanidade «leve estar preparada para 

enfrentá-la, por já terem sido disseminados suficientemente o Conhecimento e o Amor. Por-

tanto, todos estão conclamados a participar ativamente do testemunho coletivo da "descida 

por amor" como prova de renúncia. Que os discípulos atraídos à espiritualidade possam tomar 

conhecimento do momento que vivem, o qual não exige mais dos seres encarnados a subida 

lenta e penosa através de degraus que se elevam ao Conhecimento. É hora de servir à 

Humanidade no grau da renúncia sem ver as próprias predileções ou, embora vendo-as, deixá-

las de lado sempre que impliquem no mais leve esquecimento do dever maior: o testemunho 

de amor e humildade provada nu renúncia! A fé que se consolidava através dos fenómenos 

produzidos pelo conhecimento, vós já a tendes! Utilizai-a em toda a sua força potencial, 

testemunhando diante dos homens o amor que vos exemplificou Jesus. Sede generosos para 

serdes dignos dos bens que vos chegam. Evitai reter a Verdade como quem armazena 

indefinidamente sem cuidar da aplicação imediata do que possui! 

 

Eu vos repito: desde a descida de Jesus os homens encontram-se no dever de cultivar o 

Amor como principal fonte de espiritualidade e o Conhecimento como instrumento de 

disseminação desse Amor. 

 

Ouvi as palavras de Paulo: "Se eu não tiver caridade, de nada me valerá o saber". 

 

Todo aquele que realmente ama leva consigo a rosa do Amor e abraça sua cruz, a 

exemplo de Jesus. Na realidade, todo cristão sincero é hoje um rosacruciano e todo aquele 

que, pertencente àquela milenar confraria, desejar permanecer fiel em espírito e verdade a 

seus princípios, deverá seguir a evolução natural da vida do planeta, aderindo ao grande 

movimento de renovação espiritual que se iniciou com Jesus, o Mestre dos Mestres, tendo seu 

prosseguimento na divulgação, cada vez mais ampla, da Verdade que libertará o homem! 

 

A doçura do Amor será a força mágica com a qual conseguireis ter em vossas mãos o 

gigante do Conhecimento, orientando-o para os fins nobres a que se destina.* 

 

Rosacrucianos! Abri as comportas da luz irradiada do Amor Universal e provai aos 

homens que a Verdade é uma só através de todos os séculos. Colaborai com os vossos irmãos 

que trabalham pela divulgação oportuna do Conhecimento, confirmando a realidade da Lei do 

Amor, pois tendes preciosos elementos de ação. Não vos deixeis ficar isolados, como plantas 

que permanecessem no terreno estéril do conservantismo, quando há terras dadivosas nas 

quais suas congéneres se renovam dia a dia. Deixai-vos transplantar para o terreno onde Jesus 

iniciou sua Seara de Amor e que, de transformação em transformação, vem deixando para trás 



 31 

os enganos, para abrir-se, agora, à luz do sol da Revelação que fertiliza e produz frutos 

saborosos para alimentar a Humanidade enfraquecida pela dúvida em torno de si mesma! 

 

 

AKENATON 

 

 

Enquanto este trecho era psicografado foi lançada diante do médium a imagem de 

Aladim libertando o génio da lâmpada, simbolizando o homem que entra em contato com as 

forças ocultas e poderá dominá-las sem temor porque já recebeu de Jesus a palavra mágica: 

AMOR. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 32 

CAPÍTULO 6 

 

Servas 

 

 
Desde que me libertei da vida terrena, no convento a que me recolhera, dediquei-me a 

meditar nos aspectos da vida espiritual, apresentados ao meu raciocínio como verdadeiros 

enigmas, pois dentro da fé católica não me fora permitido considerar senão o que é 

oficialmente ministrado a todos os adeptos. 

 

A beleza da vida espiritual pressentida por mim estava muito aquém da harmonia do 

Universo que hoje observo liberta do corpo físico. Porém o espírito de fé cultivada em vida 

muito me auxiliou na busca do reajustamento íntimo  ao que via e sentia. 

 

É estarrecedor o sentimento que nos invade ao vermos destroçadas nossas convicções 

mais sinceras diante de realidades sublimes, mas completamente diferentes das que 

cultiváramos como base sólida de um ideal. Após os primeiros momentos de espanto, 

compreendi que, por trás dos véus das alegorias, a Verdade é uma só. Porém algo ruí rã e foi 

preciso realizar um reajustamento psicológico de lodo o meu ser. 

 

Muito grata sou ao Senhor, porque, apesar da ingenuidade de minhas convicções 

terrenas, recebi o testemunho cio Seu amor, pois fui freira por ideal, dedicando-me às belezas 

que fazem vibrar o espirito sobre a matéria. 

 

Porém considero a forma como O servi uma iniciação para desempenho de serviço 

mais amplo, quando no futuro houver legiões de almas femininas a transbordar carinho e 

amor ao semelhante, libertas das peias que lhes são impostas hoje, em nome de uma 

hierarquia terrena. Serão obedientes, em espírito e verdade, a Deus, d'Ele recebendo a 

inspiração para expandir os sentimentos nobres de amor a todos os infelizes. 

 

Orientadas por um ideal maravilhoso, receberão o título de "irmãs", como uma 

qualificação destituída de sectarismo de qualquer espécie. Serão vistas como mensageiras 

autónomas, pois a Vontade que as norteará através de seus próprios espíritos se fará sentir 

num contato direto entre as suas consciências e o Pai. Em suas almas estarão sempre presentes 

os sentimentos gerados num sublime conúbio apostolar com a Fonte de toda a Vida, 

transformando-as em pequenas células formadoras do espírito maternal, que no ambiente 

humano será o sustentáculo dos seres sem amor! 

 

Em minha última encarnação não pude dar a expansão desejada aos serviços de amor 

ao próximo. Seriam consideradas como indisciplina as ideias de expandir livremente o amor 

que me transbordava da alma. O contato permanente com as almas irmãs mais necessitadas do 

convívio amoroso era-me vedado, pois, diziam, havia que resguardar-nos. 

 

Diante de tais considerações, surgia em mim a tempestade da revolta íntima, porque 

julgava que defendidas estaríamos em qualquer parte, desde que nos mantivéssemos fiéis ao 

Senhor. Como tolher os impulsos nobres da alma em atenção à opinião deturpadora dos seres 

de visão obscurecida? Por que não lhes colocar sob os olhos o testemunho da grandeza da 

alma que pode inspirar a renúncia a todas as conveniências, por amor sem limites? 



 33 

 

Nós, que recebêramos o título de "Servas do Senhor", seríamos as mais indicadas, 

pensava eu, para penetrar os prostíbulos, exemplificando amor espiritual àquelas que não o 

admitissem, e ternos sentimentos fraternos aos que, na mulher somente entreviam a satisfação 

desregrada de seus instintos. A luz que carregávamos no coração jamais deveria permanecer 

velada pelas "conveniências sociais" em prejuízo da verdadeira fraternidade. 

 

A quem possui amor, justo e necessário é que o expanda sem constrangimento a 

benefício dos irmãos desenganados de que haja, verdadeiramente, uma Providência Divina 

dentro da vida. 

 

Por isso, haverá no futuro uma preparação especial no Espaço para os espíritos 

dispostos a encarnar em corpos femininos. Trarão consigo ideias renovadas para acrescentar a 

algumas facetas de real valor que já se cultivam nas sociedades femininas de fundo religioso. 

Almas corajosas aliarão à força indomável do amor uma compreensão espiritual ampla, 

reconhecendo em cada criatura, por mais desviada, um irmão necessitado de amparo e 

carinho. Serão as Mães da Humanidade futura, no seio da qual jamais permanecerá sem luz 

quem se esquecer dela por encontrar-se emaranhado na incompreensão. A seu lado estará uma 

dessas almas afeitas ao Bem em sublime missão de desperta-mento espiritual, vibrando amor, 

em obediência à vontade d’Aquele que, Esposo Espiritual, não a impedirá de assistir 

desveladamente o semelhante. 

 

Claustros? Sim, haverá, mas transformados em abençoados locais para renovação de 

energias, nos quais não se desdenhará a assistência ao mais endurecido irmão. 

 

Que força as defenderá da incompreensão humana? O amor que perdoa, que esclarece, 

enobrecendo a alma, neutralizando as investidas do Mal que, contra a muralha do Bem, se 

desfaz. 

 

A mais rude alma torna-se dócil diante da força continuamente irradiada de um 

coração bem formado. 

 

Colocai a luz ao lado das trevas! Permiti que as almas femininas, fertilizadas pelos 

raios do Amor que descem sobre a Terra, lancem a força generosa de que ficarão possuídas, a 

bem de tudo e de todos! Jamais deixeis inúteis as energias criadoras que se expandem de um 

coração compassivo, havendo quem viva sedento de amor e de entendimento! 

 

Servas do Senhor! Estendei vossas mãos, vós que d'Ele recebestes a divina bênção de 

ser mulher trazendo no coração a fé que ilumina os caminhos! Libertai-vos das peias 

exclusivistas que ainda são uma nódoa comum à Humanidade, mas que toma as 

características de uma pústula, quando alimentadas em corações que já admitem o amor de 

Jesus, o Mestre Divino, como fonte de orientação para suas vidas. Imitai-O, amparando as 

almas frágeis ansiosas por um esteio na busca de renovação. No futuro não sereis 

reconhecidas por vossas vestimentas. Sê-lo-eis pelo amor profundo a irradiar-se de vossas 

atitudes generosas. Em vez de constituir um perigo assim procederdes, vereis a força de 

vossos nobres sentimentos transformar detratores e perseguidores em defensores de vossa 

segurança, para eles então tornada preciosa! ... 

 

Eu muito vos amo, mulheres de todo o mundo, e vos trago a mensagem que inspira 

este amor! Sei que minhas palavras encontrarão eco em muitas almas que, como eu, sentem-



 34 

se sufocados pela atmosfera de incompreensão alimentada na Terra em nome de uma falsa 

interpretação do Bem. 

 

Sede pacientes e justas, tolerando as divergências de vossos mentores quanto à 

amplitude do sentimento de amor ao próximo. Orai por eles e pedi, iniciando o vosso 

apostolado de amor, que sejam os primeiros atingidos pela força redentora de vossas 

convicções sublimes! 

 

O futuro vos reserva o lugar a que vos candidatais pelos germes preciosos do amor que 

trazeis nos corações idealistas. 

 

Resisti intensamente à revolta que vos sitia as almas ante a impossibilidade de usufruir 

a alegria da realização livre de preconceitos. Tende paciência! Tudo chegará a seu tempo. O 

Senhor providencia, no silêncio de Sua misericórdia, o reajustamento de todos os ângulos da 

existência. Aproxima-se a aurora do dia em que o Amor será vitorioso! Então poderemos 

cantar, na mais fraterna alegria, um  hino de louvor, que será nossa profissão de fé: 

 

— "Senhor, eis aqui as Tuas servas! Faça-se em nós segundo a Tua vontade!" Vossa 

humilde irmã, 

 

 

ROSÁLIA 

 

 

NOTA do médium .- Esta irmã apresentou-se envergando um hábito branco de 

freira catolica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 35 

CAPÍTULO 7 

 

Despertai! 
 
 

Ainda vejo, diante da minha retina espiritual, a paisagem agreste do deserto onde fui 

criado, o qual, no entanto, desfrutava a bênção generosa do rio Nilo, que lhe assegurava o 

sustento. 

 

Meu amor para com semelhante dádiva do Céu levava-me a considerar esse rio como 

um deus da abundância, pois garantia a sobrevivência na terra egípcia. O orgulho me inflava o 

peito quando, ao percorrê-lo nas embarcações que sulcavam suas águas, observava as belezas 

com as quais a mão do nosso povo, esclarecido e culto, completara o cenário do rio glorioso. 

 

À perícia da engenharia naval ajustava-se, maravilhosamente, o refinamento do gosto 

com que eram construídos verdadeiros palácios flutuantes nos quais sorríamos ao Sol ou nos 

deliciávamos no encantamento das noites estreladas. 

 

Nem todas as belezas do mundo reunidas seriam dignas do amor e do orgulho que 

sentia diante da grandeza de minha Pátria! 

 

Meus anos de mocidade, eu os passei nas guerras de conquista, procurando 

engrandecer o património egípcio. 

 

Com o tempo veio-me a debacle física. A senectude roubava-me, gradativamente, o 

vigor, reduzindo-me à incapacidade de um corpo ancião. 

 

Nesse crepúsculo da vida, toda a paisagem amada era contemplada como num 

prolongado adeus. Sofria ao imaginar a minha separação do Egito amado. Em minhas medi-

tações buscava certificar-me dos verdadeiros aspectos da vida, em ambos os planos. 

 

Sentindo-me humano, considerava que, após o meu desencarne, teria de abandonar os 

privilégios que usufruía. Considerando a vida de além-túmulo como um prolongamento desta, 

não eram muito otimistas as perspectivas que entrevia. Almas como eu, refratárias às emoções 

de alegria espiritual, conquistá-la-iam ao transpor os umbrais do outro mundo? 

 

Contemplando as muralhas do Templo, sentia que era desarrazoado e inútil tanto 

esforço de grandeza. Algo mais sadio deveria ser buscado. No rosto do humilde camponês 

identificava uma satisfação que não palpitava na fisionomia austera de seus dominadores. Que 

encanto irresistível haveria na alegria simples da jovem plebeia que amava a vida? Que 

bênção dos deuses conseguia fazer felizes os mais ignorantes, enquanto permaneciam tristes 

os que desvendavam os mistérios da vida?... 

 

Porém, era muito tarde para formular as respostas a estas indagações. Terminara o 

prazo que me fora dado aplicar na vida terrena e eu o despendera na ânsia de aumentar a 

glória do país que me pertencia. Surgiu o dia do trespasse inevitável, tendo de renunciar a 

todas as grandezas cio mundo para entregar-me à verificação exata do proveito que tirara dos 

bens da vida. 



 36 

 

Quem viveu muitas existências nelas testemunhando valor, jamais enfrentará a prova 

final sem revestir-se da força acumulada em tanto tempo de aprendizado. Mas. ah!, o 

desconhecido apresenta-nos surpresas com as quais não contamos. 

 

O ardor patriótico levara-me a praticar inúmeras violências pelas quais teria de 

responder. Para o Faraó, orgulhoso de sua pátria, todos os processos eram justificáveis na 

conquista de valores que enaltecessem seu povo. Julgava meu dever dominar outras raças. Por 

muito tempo vi-me envolto pelos quadros apavorantes das guerras de que participara. 

Naqueles momentos de amargura, compreendi tardiamente a transitoriedade e a ilusão dos 

privilégios humanos. 

 

A situação de Faraó de grande destaque na época não me resguardara da triste 

condição de alma que se encontra em dívida para com os semelhantes. Minhas vítimas, no 

Espaço, perseguiam-me implacavelmente, acusando-me de usurpador da paz e da 

tranquilidade. 

Meu desespero parecia interminável e impossível a conciliação pois não podia 

devolver-lhes os bens de que se sentiam espoliados. Humilhado até o extremo de implorar 

misericórdia, tombei de joelhos rogando perdão a Deus e ao mundo. 

 

Certamente uma justiça diferente deveria existir e, embora já suspeitasse, nunca 

poderia compreender claramente em que ela consistia. 

 

Dentro dos cultos politeístas da época em que vivera era difícil encontrar solução para 

o problema que me afligia. Um deus egípcio não poderia induzir-me à compaixão para com 

meus inimigos. Porém, a Dor, a grande mestra da vida, é uma força que nos obriga a 

compreender o sofrimento alheio e somente quando senti real compaixão pelos que ferira e 

prejudicara, cpmecei a desfrutar uma sensação de alívio. 

 

Jamais poderia supor que a Sabedoria Eterna fosse tão grande a ponto de transformar 

meu desespero em resignação e serenidade, dispondo-me a suportar as consequências de meus 

atos, sem revolta. 

 

Reconhecendo-me, enfim, irmanado a todos pelo sofrimento, surgiu para meu espírito 

o sol de uma nova vida. Sua luz, porém, irradiava-se num sentido de fraternidade sem 

limitações de qualquer espécie. 
(1) 

 
O orgulho pelas posições que desfrutara na Terra desapareceu de minha consciência. 

Contrito, implorei anipan misericórdia a todos indistintamente. Em face desta aliai eis que 

surgiu diante de mim um ser irradiante de paz, convidando-me a segui-lo. Obedecendo, pude 

refazer-me de longas fadigas geradas pelo desespero que me consum nas trevas do plano 

astral. 

 

(1) - Alusão ao deus egípcio Ra, divindade máxima representada pelo Sól 
 

Foi-me facultado entrar em contato com outras entid; dês superiores e com elas 

aprendi a sentir aquela alegri serena que vi palpitar no semblante do humilde homem do povo. 

 

Vários súditos egípcios desencarnados testemunharam me o valor da condição de 

servos. Porém, meu espírito se pôde compreendê-la com clareza quando reencarnou. 



 37 

 

Voltando, pois, à Terra, consegui realizar meu sonho de paz: fui humilde lavrador. 

Então meus olhos, em vez de fitarem as muralhas do Templo, extasiavam-se na contemplação 

dos horizontes que emolduravam os campos. Era intensa minha alegria ao revolver a terra 

com instrumentos criadores em substituição às rodas dos carros de guerra. 

 

Esta experiência, conjugada às anteriores, estimulou-me a lutar pela liberdade e pela 

paz dos humildes. 

 

Na época da Revolução Francesa encontrava-me também reencarnado e empenhei-me 

na difusão dos ideais de liberdade ante os quais me sentia em débito. 

 

Agora, meditando sobre as experiências vividas, sinto que elas podem servir como 

lições a todos os responsáveis pelos destinos das nações, perante Deus e a Humanidade. 

 

Vós, que tendes sob vosso arbítrio o poder de estabelecer a paz ou desencadear as 

guerras, despertai! Alertai-vos quanto às consequências de vossos atos, pois já é tempo de 

traçar novas diretrizes no planeta. 

 

Urge despertar o homem do século XX, para a consciência de suas responsabilidadês, 

qualquer que seja o setor onde viva. 

 

O Senhor, em Sua Misericórdia, amparou-me após o desencarne apesar de minha 

profunda incompreensão de 

 
Seus desígnios enquanto vivi na Terra. Vós, porém, tendes a felicidade de receber o 

amparo de uma orientação cristã difundida por toda parte e não vos podereis justificar com a 

ignorância, pois ouvistes as doces palavras: - "Amai-vos uns aos outros como eu vos amei". 

 

Ah! como vos lamentareis se não vos detiverdes a tempo! Se enterrardes os "talentos" 

que vos foram entregues, muitos séculos levareis a procurá-los no exílio compulsório a que 

sereis votados. 

 

Sede fiéis ao Cristo, embora com dois mil anos de atraso. Nada mais vos será possível 

realizar em vosso mundo se continuardes a repelir a lei do Amor, pois ela é o único meio de 

alcançar a recuperação. 

 

Que o Senhor vos auxilie a libertar-vos do ódio e da violência contra vossos irmãos. 

 

Paz! 
 

 

SESOSTRIS 
(2) 

 

2 — Sesostris é o faraó Raimsés II do Egito, pertencente à XIX dinastia. Sucedeu a 

seu pai Seti I, no ano 1330 A.C. Foi o mais famoso edificador de templos. Guerreou na 

Síria e aliou-se aos hititas, depois de tê-los combatido por muito tempo. Sua múmia foi 

descoberta em 1881. 
 

 



 38 

CAPÍTULO 8 

 

A renovação através das encarnações 
 

 

Através de milénios de lutas contínuas vem o espírito humano procurando habilitar-se 

a ser um dínamo gerador de energias salutares a benefício da Obra do Eterno. 

 

No correr de sua evolução surge o dia em que descobre a felicidade de permanecer, 

incondicionalmente, na situação de defensor do Bem. 

 

É como se houvesse descoberto dentro do ineditismo de que a vida é pródiga, a 

verdade suprema que é preciso difundir em benefício da Humanidade. 

 

Toma a si a tarefa de tudo realizar a fim de ver divulgada, sem perda de tempo, a 

realização de amor que é possível levar a efeito como obra-prima da existência: o escla-

recimento espiritual que redundará em luz a jorrar com fartura sobre todos. 

 

Tocado pelo entusiasmo, movimenta, num esforço hercúleo, toda a capacidade 

criadora de seu ser. Renova-se constantemente através do reajustamento de diretrizes e pontos 

de vista. Paciente, refaz o exercício espiritual de tolerância e compaixão, certo de que nada é 

impossível a quem procura aproximar-se da Vontade do Pai. 

 

Expande alegria e otimismo. Busca saber se o irmão mais próximo também realiza 

algo em favor da grande Causa. Na impossibilidade de levá-lo ao entusiasmo, resolve 

permanecer como sentinela amorosa de seu destino, procurando retirar as ervas daninhas que 

prejudicariam o florescimento da plantinha tenra sob seus cuidados. 

 

Assim correm os anos. Com a fisionomia iluminada pela fé, labuta incansável, seja no 

lar enfrentando corajosamente a dor da incompreensão, seja na impossibilidade de afinar-se 

ao meio hostil às verdades que ama. 

 

Permanece de pé, pois, o impulso inicial que lhe imprimiu o conhecimento do Amor, 

produz energias renovadas automaticamente ao influxo dos pensamentos e atos de compaixão 

para com o semelhante. 

 

Sente que pertence ao número dos missionários descritos em tantos livros de 

inspiração celeste e permanece como rocha imperturbável diante do impacto das ondas de 

ironia, de menosprezo e de perturbação a sitiá-lo de ambos os lados da existência. 

 

À hora do crepúsculo, agradece ao Senhor a luta e sorri diante da alegria que lhe é 

permitido desfrutar, sendo negada a quem tudo deseja usufruir da vida com a voracidade dos 

espíritos primários. A estes é impossível apreciar o espetáculo de beleza infinita, que àquela 

hora se desenha no espaço, embora seja absolutamente gratuito e realizado a benefício geral. 

É um foco de luz ambulante e a si mesmo se basta, em virtude de haver descoberto a 

divina alquimia que transforma tropeços em bênçãos, pelo desejo constante de reajustamento 

psicológico, a maleabilidade sublime característica dos seres de boa-vontade. 

 



 39 

Os espíritos do Bem dele se acercam, encontrando sempre repercussão para as boas 

intuições trazidas. 

 

Ama com sinceridade e daria todas as energias disponíveis à execução de um plano de 

redenção. A exemplo dos irmãos que já caminham no testemunho mais áspero, desejaria pôr-

se de pé, resistindo a tudo e provando, de forma insofismável, seu desejo de servir, para 

libertar-se enfim das últimas cadeias que o impedem de seguir desembaraçadamente. 

 

Implora com sinceridade ao Senhor que utilize todas as suas possibilidades na seara do 

Bem, tomando-o definitivamente a Si. Faz voto interior de fidelidade absoluta e espera 

ansioso a sua vez de pôr-se, erguido diante da adversidade do meio, como estaca inabalável de 

sustentação das verdades eternas. Admira os que já dão seus testemunhos e procura copiar-

lhes as atitudes cristãs de tolerância e paciência, em seu círculo restrito de ação. 

 

É a fase das grandes esperanças. O coração vibra carregado de intensa energia, ansioso 

por espalhar benefícios como flores perfumosas que gostaria de distribuir. 

 

Ouve-se, então, a voz do Senhor ecoando nos espaços: 

 

— "Atenda-se ao desejo do pequeno ser que desabrocha para a realização maior. Seja 

esclarecido e, de acordo com seu ideal elevado, encontre o trabalho que o redimirá, 

totalmente, aos próprios olhos. Abram-se-lhe os caminhos da realização espiritual 

consolidadora da personalidade eterna!" 

 

Os mensageiros divinos encarregados da execução do mandato celestial identificam 

intensa luz à sua volta. A claridade que o circunda é ofuscante, porém tem certa característica 

de inconsistência, pois vibra na periferia de sua constituição astral. É, na realidade, uma 

respeitabilíssima conquista, mas não resistiria a uma análise mais profunda. Há necessidade, 

concluem, de fornecer-lhe elementos de consolidação completa das virtudes existentes, para 

enrijecer-lhe de tal forma o cerne espiritual, que nem o mais forte vendaval possa causar-lhe 

estragos de vulto, no caminho a percorrer. 

 

Consulta-se o passado. É preciso robustecer determinadas colunas sustentadoras do 

espírito que permanecem frágeis, embora já tenham recebido socorros de urgência e estejam 

próximas da resistência desejada. 

 

Deverá realizar um reavivamento de experiências benéficas do pretérito, para 

consolidação das forças espirituais embrionárias, que facilmente seriam atingidas pelo vírus 

corrosivo do ódio, adversário constante dos servidores do Bem. 

 

 

Estuda-se um plano de recapitulação das experiências anteriores. Vê-se o servo 

submetido a situações semelhantes àquelas do passado, nas quais não conseguiu sedimentar 

suas possibilidades renovadoras. Desafetos lhe são trazidos para que testemunhe amor e 

compreensão — as metas principais a atingir. Se possui meios, são rememoradas cenas do 

passado em que faliu total ou parcialmente. Em caso contrário, intuições sadias lhe são 

trazidas, induzindo-o a ver, em suas dificuldades, a oportunidade de perdoar e esquecer 

atendendo aos ensinos do Divino Rabi da Galiléia. 

 



 40 

No trabalho de recapitulação do passado sente renascerem os desejos inconfessáveis 

de recusa à confraternização. Observa em sua alma um aspecto semelhante ao lado do avesso 

das boas disposições anteriormente alimentadas. Seu espírito, que antes se assemelhava a um 

lago de águas tranquilas refletindo a claridade superior, apresenta-se agora inquieto. 

 

Mas não desanima. Observando a paisagem externa, vê que tudo continua corno antes, 

apesar das impressões negativas que o assaltam. A dor é muito mais dor, agora que vive 

também em seu íntimo a incapacidade de levar adiante a vida no mesmo ritmo de serenidade 

anterior. 

Indaga de si mesmo: 

 

— "Que me sucede? Onde a minha alegria, o meu entusiasmo? Por que as situações 

que despertavam compaixão e alegria de servir cristãmente deixaram-me agora mal disposto e 

contrariado? Ter-me-ia cansado e esgotado todas as energias renovadoras? Será impossível 

restabelecer a paz em que vivia como um eleito do Senhor, embora em con-tato permanente 

com o erro e a iniquidade que só perdão me inspiravam? Que fazer em tal situação? A quem 

recorrer? Haverá mesmo quem o possa fazer?!..." 

 

E desilude-se, temporariamente, de solucionar seu problema, tomado de um 

sentimento de fatalismo que o aproxima da resignação e da humildade. 

 

Enquanto luta, é observado pelos amigos espirituais que o reanimam e instruem 

respeitando, porém, os limites do livre arbítrio. Agem como o auxiliar de laboratório, trazendo 

os elementos químicos e colocando-os à mão daquele que tem a responsabilidade da 

experiência. 

Nesta situação, qualquer que seja a sua ideologia, todos os meios lhe serão 

proporcionados para atingir o objetivo de libertação. 

 

Aprenderá a caminhar sob o peso constrangedor das sugestões negativas de toda 

ordem — os venenos sutis do descrédito, da desilusão, do amor-próprio, características 

preponderantes do meio que o cerca. Sua alma revive experiências nem sempre identificadas, 

imantando-se às antigas reações e, de forma velada, é induzida a repetir-se em desmando que, 

a todo custo, deve conter, 

 

E a batalha renova-se com regularidade exaustiva. Voltado para a análise íntima de 

suas deficiências, passa a compreender que está ligado, por tendências semelhantes, ao irmão 

que se encoleriza, que desespera e que descrê de si mesmo, penalizando-se do sofrimento 

alheio, irmão do seu. Ao sentir-se reviver em personalidades diversas do passado, nas quais 

alimentou incompreensão tão profunda quanto a dele, procura ajudá-lo. Tomado de tais 

sentimentos, lança-se ao trabalho ativamente e, ao abrir os olhos, vê-se renovado! Sua nova 

situação assemelhasse à de alguém que, prisioneiro de muralhas intransponíveis, inesperada-

mente vê-se a trilhar o caminho libertador, sem que, momentos antes, dele tivesse o menor 

conhecimento! 

 

Reconhece ter percorrido anteriormente aquele caminho que é o da compaixão, porém 

não da forma atual. Fortalecido, energias novas percorrem-lhe o ser e não mais lhe vibra na 

alma o desejo incontido de sonhar muito alto, junto às estrelas... 

 

Já não se considera um iluminado, mas um servo. Sentiu, em seu próprio ser, as duas 

condições e sabe que a segunda se ajusta melhor aos propósitos de renovação. 



 41 

Estuda-se um plano de recapitulação das experiências anteriores. Vê-se o servo 

submetido a situações semelhantes àquelas do passado, nas quais não conseguiu sedimentar 

suas possibilidades renovadoras. Desafetos lhe são trazidos para que testemunhe amor e 

compreensão — as metas principais a atingir. Se possui meios, são rememoradas cenas do 

passado em que faliu total ou parcialmente. Em caso contrário, intuições sadias lhe são 

trazidas, induzindo-o a ver, em suas dificuldades, a oportunidade de perdoar e esquecer 

atendendo aos ensinos do Divino Rabi da Galiléia. 

 

No trabalho de recapitulação do passado sente renascerem os desejos inconfessáveis 

de recusa à confraternização. Observa em sua alma um aspecto semelhante ao lado do avesso 

das boas disposições anteriormente alimentadas. Seu espírito, que antes se assemelhava a um 

lago de águas tranquilas refletindo a claridade superior, apresenta-se agora inquieto. 

 

Mas não desanima. Observando a paisagem externa, vê que tudo continua corno antes, 

apesar das impressões negativas que o assaltam. A dor é muito mais dor, agora que vive 

também em seu íntimo a incapacidade de levar adiante a vida no mesmo ritmo de serenidade 

anterior. 

 

Indaga de si mesmo: 

 

— "Que me sucede? Onde a minha alegria, o meu entusiasmo? Por que as situações 

que despertavam compaixão e alegria de servir cristãmente deixaram-me agora mal disposto e 

contrariado? Ter-me-ia cansado e esgotado todas as energias renovadoras? Será impossível 

restabelecer a paz em que vivia como um eleito do Senhor, embora em con-tato permanente 

com o erro e a iniquidade que só perdão me inspiravam? Que fazer em tal situação? A quem 

recorrer? Haverá mesmo quem o possa fazer?!..." 

 

E desilude-se, temporariamente, de solucionar seu problema, tomado de um 

sentimento de fatalismo que o aproxima da resignação e da humildade. 

 

Enquanto luta, é observado pelos amigos espirituais que o reanimam e instruem 

respeitando, porém, os limites do livre arbítrio. Agem como o auxiliar de laboratório, trazendo 

os elementos químicos e colocando-os à mão daquele que tem a responsabilidade da 

experiência. 

Nesta situação, qualquer que seja a sua ideologia, todos os meios lhe serão 

proporcionados para atingir o objetivo de libertação. 

 

Aprenderá a caminhar sob o peso constrangedor das sugestões negativas de toda 

ordem — os venenos sutis do descrédito, da desilusão, do amor-próprio, características 

preponderantes do meio que o cerca. Sua alma revive experiências nem sempre identificadas, 

imantando-se às antigas reações e, de forma velada, é induzida a repetir-se em desmando que, 

a todo custo, deve conter, 

 

E a batalha renova-se com regularidade exaustiva. Voltado para a análise íntima de 

suas deficiências, passa a compreender que está ligado, por tendências semelhantes, ao irmão 

que se encoleriza, que desespera e que descrê de si mesmo, penalizando-se do sofrimento 

alheio, irmão do seu. Ao sentir-se reviver em personalidades diversas do passado, nas quais 

alimentou incompreensão tão profunda quanto a dele, procura ajudá-lo. Tomado de tais 

sentimentos, lança-se ao trabalho ativamente e, ao abrir os olhos, vê-se renovado! Sua nova 

situação assemelhasse à de alguém que, prisioneiro de muralhas intransponíveis, inesperada-



 42 

mente vê-se a trilhar o caminho libertador, sem que, momentos antes, dele tivesse o menor 

conhecimento! 

 

Reconhece ter percorrido anteriormente aquele caminho que é o da compaixão, porém 

não da forma atual. Fortalecido, energias novas percorrem-lhe o ser e não mais lhe vibra na 

alma o desejo incontido de sonhar muito alto, junto às estrelas... 

 

Já não se considera um iluminado, mas um servo. Sentiu, em seu próprio ser, as duas 

condições e sabe que a segunda se ajusta melhor aos propósitos de renovação. 

 

Luz, recebeu-a, valorizando-a, porém, não sem antes identificar onde estava a sombra 

que mais se fazia necessário socorrer. 

 

Herói do espírito e da verdade, acrescentou aos próprios bens a felicidade de ser 

pequeno e, em sua consciência desperta para as próprias deficiências, encontrou o ponto 

miraculoso de ligação com o amor verdadeiro a seus semelhantes. 

 

Esclarecê-los? Sim, é preciso, mas antes é necessário amá-los e ampará-los, pois 

também terão necessidade de lutar estoicamente contra os males acumulados no passado. 

Sentir-se-ão sós, precisarão de afeto, o alimento que encoraja a prosseguir. 

 

Onde houver dor aí estará, a infundir coragem para a resistência indefinida ao erro, 

que não tem senão a existência fictícia, proporcionada por nossos hábitos enraizados no 

passado. 

 

Tornou-se apóstolo da renovação pelo amor, força ainda tão desconhecida da 

Humanidade, que lhe sofre a ausência, como se caminhasse num deserto sem chuvas. 

 

Observando-lhe as disposições, os amigos espirituais submeteram-no a novo exame, 

verificando que a intensidade da luz áurica havia diminuído externamente em brilho e 

expansão. Encontrava-se agora dentro de um halo restrito de luminosidade de cor 

individualizada. Era menor a sua irradiação, mas pertencia-lhe o esforço pessoal e tinha raízes 

firmemente lançadas à intimidade do ser, fazendo parte integrante das células perispirituais. 

Nem o mais forte vento das contrariedades terrenas poderia toldar-lhe o brilho. Já não se 

constituía em bateria carregada de energias celestiais, mas era um dínamo capaz de gerar as 

forças que o tornavam útil, de forma bem definida, a seus companheiros de lutas. 

 

Dera-se o trabalho dentro dos moldes previstos e na batalha travada consigo mesmo, 

adquirira, insensivelmente, as forças que o encaminhavam, com humildade, à consolidação da 

paz. Esquecidos encontravam-se os sonhos de realizações de vulto, pois o servo era humilde e 

o que fazia lomava, naturalmente, suas características pessoais. Gran-jeou muitos afetos 

nobres que o faziam feliz. Se lhe afirmassem ser um grande missionário, não poderia crer. 

Não se preocupava em ser elevado a altitudes espirituais que sabia existirem em escala 

infinita. Sem sonhos de grandeza, construía, no pouco de cada instante, a chama pequenina de 

sua felicidade íntima, defendendo-a cuidadosamente cios ventos da curiosidade alheia. 

Fechava-se em sua modéstia, como quem cerra as janelas ao vento destruidor das chamas 

bruxuleantes. Porém, as portas de seu espírito encontravam-se sempre abertas a quem 

necessitasse do calor que a pequena luz de seu coração já podia irradiar. 



 43 

E assim viveu muitos anos exemplificando amor, alimentando-o no coração e 

despertando-o em seus irmãos. Encontrara a chave da paz: o amor e o trabalho, que con-

solidariam aos poucos a própria renovação. 

 

Sorria com brandura e não se notaria sua força renovadora senão a ele achegando-se 

completamente. Sua mansidão era como um imã, atraindo desviados e infelizes. Ac invés de 

procurar, era procurado. Já não se inflamava diante da perspectiva de ajudar, pois sabia que 

estamos sendc constantemente ajudados e o Bem é uma força avassaladora a impor-se 

naturalmente. 

 

O Senhor chamou a Si os mensageiros que enviara e disse-lhes: 

 

"— Deixai-o. Está feita a transformação. O serve encontrou-se a si mesmo". 

 

 

ANDRÉ LUIZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 44 

 

 

CAPÍTULO 9 

 

O amor às Esferas Superiores 

e a necessidade de trabalho 
 
 
 

As almas que labutam sem cessar na Terra por aperfeiçoar seus sentimentos, tendo em 

vista unicamente uma confraternização mais completa com as Esferas Superiores, a elas serão 

atraídas logo após o desencarne, como a algo que lhes faz parte integrante da existência. 

 

Há, no espaço infinito, localização adequada ao nível espiritual de cada ser. Os que 

amam o Bem e a ele se afeiçoam enquanto agrilhoados a um corpo denso, no momento 

oportuno dele se despojam com alegria, para usufruir a felicidade tranquila a que fazem jus, 

em vista de seu proceder bem orientado. 

 

Ao desencarnar, têm a imediata sensação de liberdade, pois suas mentes já estavam 

habituadas ao intercâmbio com planos espirituais mais elevados, de certa forma per-

manecendo libertas das constrangedoras inibições que tolhem as almas ligadas ao imediatismo 

da vida material. 

 

Nós, que acompanhamos seus voos mentais, conhecendo-lhes as possibilidades de 

afastamento temporário do corpo físico, incentivamos suas tendências espirituais mais nobres, 

realizando à noite pequenos passeios nos quais gravam impressões benéficas à sua evolução. 

Porém, com que surpresa muitas vezes não conseguimos o total aproveitamento do 

trabalho realizado, pois aqueles que tiveram a bênção de recordá-lo não crêem na 

possibilidade de terem sido realmente beneficiados com um passeio aos jardins celestes! 

 

Se lá encontraram os seres amados, agrava-se a situação, porque absurda lhes parece a 

possibilidade de se tej realizado o seu sonho mais querido. E vemos, contristados que o bem 

que lhes procuramos fazer fica em parte prejudicado pela incredulidade em relação ao que é 

positivo. 

 

Os mais chegados ao nosso coração não escapam à regra, com raras exceções. 

 

Há uma tendência generalizada nos próprios espíritos afeitos às verdades eternas, para 

se deixarem contaminar pelo negativismo que satura a atmosfera psíquica do homem, de um 

modo geral. Seres que ao influxo de mentes positivas caminhariam radiantes de luz e 

felicidade, ensombram-se de maneira desoladora, ao verem tacitamente negada pelos que os 

cercam, a possibilidade de realizações sublimes. Entretanto, por sua situação espiritual, 

poderiam ser naturais veículos de aprendizagem nova junto aos que se comprazem na 

incompreensão, por não terem jamais acesso à luz que os faria ver mais adiante. 

 

Se têm as raízes do Bem profundamente lançadas no espírito, continuam a investigar, 

preservando a esperança dos olhares profanadores daqueles que se entregam às expansões do 

cinismo e da indiferença. 



 45 

Põem-se a examinar as filosofias em voga à procura da solução desejada, mesmo que 

de concretização remota. Entusiasmados com a vertigem de transformação que invade o 

mundo presente, crêem que alguém certamente deverá ler estudado, de maneira correta e 

precisa, o angustiante problema da insatisfação humana, já que a época é de rxaiidão no 

controle cias manifestações coletivas. 

 

Oservai bem. Estas almas, embora não estejam interessadas em beneficiar-se de 

maneira exclusiva, não conseguem encontrar a solução sonhada. Desiludidas prematuramente, 

desejariam percorrer em isolamento completo as estradas da vida. 

 

Almas evoluídas c nobres, torturam-se inutilmente ante a incompreensão alheia. 

Vergam corno hastes tenras em solo árido, embora pudessem ser rijos troncos, se trans-

plantadas a terreno fértil. 

 

Que lhes falta? Fé. Se atravessassem o oceano em busca dessa virtude e amparadas por 

almas afins a seus objetivos de engrandecimento espiritual, pudessem finalmente dar 

expansão em ambiente adequado, às suas tendências espiritualistas, ainda assim seriam 

deficientes na fé, por não conseguirem a vitória junto aos irmãos menos esclarecidos. 

 

Nem mentalmente pode o ser iluminado pelo amor às esferas espirituais elevadas fugir 

ao convívio humano que mantém em constante combustão os resíduos da incapacidade de 

ajustamento ao meio. 

 

Para que seriam elevados à condição de seres intimamente harmonizados, senão para 

colaborar, num desejo espontâneo de dar-se, com o meio hostil? 

 

O triste irmão, enredado na trama do destino, pergunta-lhe como conseguiu a paz que 

irradia. 

Responde-lhe que foi procurando entrar em contato com as Esferas Superiores e 

deixando que o tempo, o grande mestre, chegasse a trazer-lhe as lições necessárias, para 

permanecer, em seguida, à espera de outras maiores. Não numa espera passiva, mas no 

trabalho de amor à vida, que lhe permite a suprema ventura de ser colaborador do Pai, na 

construção do futuro, junto a toda a Criação. 

 

Que olhem menos para as consequências causadas pelas desarmonias do meio e mais 

para a repercussão benéfica que terão, sobre seus companheiros de existência, as verdades que 

trazem avaramente aconchegadas ao coração. Não encarem o irmão menos afeito à Verdade 

como um pestilento, exilado da Vida mais alta ou um condenado, do qual é necessário 

defender-se. Ao contrário, mesmo correndo o risco de algo vir a perturbá-los em sua 

segurança íntima, ponham a serviço dos sedentos e famintos de amor, tudo que de melhor 

possuírem. Assim, verão maravilhados os prodígios de que são capazes sem suspeitar. 

Contemplarão a transformação do panorama espiritual, já pela alegria que os invadirá, já pela 

libertação gradativa dos que se achavam escravos de suas tristezas, cuja origem eram inca-

pazes de identificar. 

 

O discípulo que tem a felicidade de atrair a si os benefi cios do plano espiritual torna-

se proprietário de um jardim cclênico, no qual lhe é permitido refazer as energias. Porém, há, 

transitando à frente de sua morada, muitos seres que não conseguem lançar o olhar sobre os 

altos muros defensores do ambiente luminoso no qual vive. Fazem algazarra e, em suas 

vibrações inferiores, perturbam a paz cio servo justo e compreensivo. Surge então para ele o 



 46 

momento de decidir se permanecerá tentando, inutilmente, conservar o isolamento ou abrirá 

generoso a porta de comunicação para o exterior, entrando em contato com os seres distraídos 

de seus destinos superiores. 

 

Dúvidas de toda a sorte assomam-lhe ao espírito bem formado e reto. Sabe que há um 

momento adequado para a transmissão dos bens espirituais e põe-se a meditar, desejoso de 

acertar. Não quer conservar indevidamente a "luz sob o alqueire", mas deve evitar "jogar 

pérolas aos porcos..." 

 

Encontra finalmente a solução, que lhe é inspirada nos moldes verdadeiros do Bem a 

que se afeiçoou: resolve demonstrar Amor que jamais será inoportuno e, nesta alta vibração 

cristã, permanecerão asseguradas as claridades de auxílio adequado, sem quebra de equilíbrio 

através de esclarecimentos prematuros. Todo o Amor que vibrar jamais será demasiado ao 

irmão ferido pela luta, tantas vezes levada a efeito com armas inadequadas! Fugirá, desta 

forma, a ofuscar o espírito imaturo de seu semelhante, permitindo-lhe ver somente os efeitos 

do Bem, sem perturbá-lo com a violação de sua mente arredada da atmosfera de luz que só 

enaltece os espíritos a ela afeitos. 

 

Sai de suas muralhas defensoras, aquelas que o auxiliaram a encontrar-se a si mesmo e 

segreda a seu irmão que é feliz e que, a ele também cabe a oportunidade de retirar-se aos 

jardins internos da alma, para fazer-se tranquilo e realizado em seu sonho de felicidade 

espiritual. 

 

Cresce a admiração do ser auxiliado, quando vê que passara tantas vezes junto àquela 

muralha sem desconfiar de que lá houvesse um jardim acolhedor, no qual alguém estivesse 

procurando cercar-se de luz celestial! ... 

 

Envergonha-se então o discípulo, por haver-se conservado tanto tempo temeroso da 

incompreensão humana. Esqueceu-se, reflete ele, de que a Humanidade ruidosa e turbulenta 

assim permanecia, em grande parte, por encontrar-se impossibilitada de um convívio maior 

com a Verdade, que se fecha e se protege, sob a alegação de preservar-se para subsistir. 

Compreende, como dever, colocar óleo nas dobradiças enferrujadas dos portões de seus 

jardim e permanecer atento ao ruído dos passos trôpegos ou desnorteados, dos que lá fora 

transitam. E algo estranho passa a notar em si: uma ansiedade, antes inexistente, pelo convívio 

de seus companheiros encarnados. Consegue, por amá-los e desejar vê-los libertos, conservar 

sua própria paz com mais firmeza, pois sente que lhes é necessária. E isto se dá, mesmo nas 

circunstâncias que antes o embaraçariam, por lhe serem indesejáveis. 

 

O Amor que aprendeu a vibrar é maior do que a força negativa irradiada pelas almas 

rudes à sua volta. 

 

E, a ele que muitas vezes se sentirá ameaçado de submersão completa nos problemas 

imediatos da vida, dizemos: 

 

— "São belíssimos os jardins celestiais das Esferas Superiores. É inenarrável a ventura 

desfrutada pelos que fazem jus à felicidade de penetrá-los. Porém, concitamo-los a conservar 

sempre abertas as portas de comunicação com o exterior, pois há uma ventura infinita em 

cruzá-las cons-tantemente sem alimentar o mais leve desejo de separativis-mo. Só necessita 

de muralhas isoladoras o espírito mal preparado, pois não confia em sua capacidade de amar a 



 47 

Verdade em quaisquer circunstâncias e teme contagiar-se pela loucura temporária que assoma 

a sua porta sob o aspecto da dor, da ansiedade, da aflição... 

 

Serão as armas adquiridas ao contato dos planos superiores mais fracas do que o 

impacto causado pelos sofrimentos alheios? 

 

Se assim for, que se compadeça e invoque a bênção do Senhor para si e para os que 

esperam sua colaboração na Terra. A ele, que já conhece o caminho, será possível trans-

formar-se em intermediário das energias de recuperação. 

 

A renovação espiritual é trabalho que exige esforço intenso e não se fará jamais 

isoladamente. Foi o espírito criado com objetivos elevados de cooperação na Obra Divina. 

Como justificar a procura exclusivista da paz? Por que serão insuficientes os esforços feitos 

em situação de isolamento por muitos que se dedicam a procurar a evolução espiritual? 

Amedrontam-se almas de vibrações puras e mentes esclarecidas, diante dos problemas que 

exorbitam cie seu exclusivo círculo espiritual. Possuídas de estranha sensação, fogem ao 

contato mais íntimo com seres que, a seu ver, encontram-se abaixo de si na escala espiritual. 

Que incapacidade os molesta para enfrentar situações diferentes cie seus problemas de pura 

abstração, nos campos mais elevados do pensamento? 

 

Passada é a fase em que devêramos incentivar o estudo e aprofundar o conhecimento 

superior, através da auto-disciplina em ambientes adequados ao desabrochar de flores tenras. 

Muitas dessas flores, cultivadas com carinho em trabalho a que nos dedicamos através de 

encarnações sucessivas, foram submetidas a testes e exercícios de fortalecimento que devem 

agora relembrar. Atraídas a assembleias espirituais no espaço, receberam orientação necessá-

ria para que suas pétalas de compreensão e afetividade, cultivadas com amor, fossem 

enrijecidas para o trato com as atmosferas pesadas de descrença e materialismo. De acordo 

com o que então foi previsto e planejado, seriam suas energias empregadas a bem da 

Humanidade, sem esmaecer o colorido de sua formação espiritual superior. 

 

Cabe-nos, como amigo em cujos sentimentos confiam, despertar-lhes, sempre que 

possível, o desejo de renovação, para que permaneçam como flores viçosas, mesmo que 

cortados lhe sejam os talos e pútridas as águas em que as desejem conservar. 

 

Segundo promessa feita, com a frequência esperada de uma fraterna e indestrutível 

afeição, junto a cada um estaremos, sob a forma de intuição e do aconchego da alma, 

proporcionados o mais generosamente possível, em nome do Bem a que irmanados nos 

dedicamos. 

 

Temos permissão do Senhor para assim proceder. Abre-nos Ele os caminhos para 

circularmos livremente entre o paraíso sonhado e a oficina de trabalho redentor, alimentando-

lhes os sonhos de um retorno feliz às paragens que amam. 

 

Discípulos de todas as latitudes, despertai para a felicidade de servir, sem ver onde 

nem como! 

 

Abri, alegremente, as comportas da Vida Espiritual Superior e, como zeladores destas 

comportas, a felicidade que delas jorra também a vós atingirá! 

 



 48 

Afastai para bem longe as saudades, os desanimes, as nostalgias em relação aos planos 

espirituais que vos são afins. 

 

Assim as belezas dos jardins celestes vos ecoarão na alma, quer estejais no ambiente 

agressivo de irmãos perturbados ou realmente a percorrê-los, em momento de sublime 

felicidade. 

 

No trabalho construtivo junto ao semelhante sereis vitoriosos e trareis em vós uma 

pequena amostra daquela paz das esferas superiores, da qual bastará a mais ínfima parcela a 

vibrar no coração, para transformar-se em uma torrente infinita de bênçãos atingindo-vos e 

estendendo-se por toda a parte onde vos conduzirdes! 

 

 

Paz e Amor, 

 

 
RAMATIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 49 

 

CAPÍTULO 10 

 

Conceitos humanos 
 

 

E grande a alegria que sentimos ao entrar em contato convosco, pois nesse 

intercâmbio de ideias temos oportunidade de estudar juntos os conceitos humanos que nor-

teiam vossas atividades. Afastados do ambiente terrestre, alargamos a visão psíquica e 

sentimos o desejo de transmitir-vos nossas conclusões. 

 

A Terra aproxima-se da época feliz em que seus habitantes poderão manter 

intercâmbio constante com os planos espirituais superiores. Então podereis transformá-la no 

paraíso sonhado por todos, mesmo pelos que, não possuindo raciocínio consistente em relação 

aos meios de alcançar a felicidade, sentem a necessidade de uma renovação de valores na 

sociedade. 

 

A sensibilidade humana caminha, muitas vezes, séculos adiante do conhecimento. Por 

isso há almas nobres que, impossibilitadas de restabelecer a Verdade no ambiente em que 

vivem, pressentem seu advento, tendo em vista o contraste chocante entre a harmonia da 

Criação e o desajuste da Humanidade. Procurando solucionar adequadamente este problema, 

confiam em que a Ciência terrena, com seu progresso, encontrará a fórmula conciliadora para 

a situação. Anseiam por uma descoberta mais significativa, revolucionando a vida no planeta, 

para acomodar as camadas sociais que atualmente se assemelham a uma solução 

supersaturada, cujos elementos em depósito procuram agitar-se a fim de subir à tona. E 

esperam indefinidamente, pois, assim que, navegando sobre a grande massa líquida em que 

simbolizamos a sociedade, surge uma esperança de melhoria coletiva, aqueles que em 

situação privilegiada se encontram mais próximos, isolam-na do aproveitamento da maioria, 

tendo em vista um usufruto mais completo para sua casta já tão beneficiada. 

Permanecem os sonhadores em expectativa infindável, e afinal, cansados pela 

repetição de fenómenos semelhantes, resolvem mudar de rumo. Entregam-se uns ao imedia-

tismo da vida, sem saber para onde apelar; outros vão em busca de horizontes novos, 

desesperançados de uma solução científica para o problema da Humanidade. Desiludem-se da 

Ciência, que deveria estar a serviço da evolução, mas deixam-se devorar pela cupidez de seus 

patrocinadores, como hidra que de seu próprio ser se alimenta. 

 

Esta é a situação de imensa parcela de seres humanos que se voltam para o estudo dos 

problemas da vida. 

 

Cortaram-lhes, desde tenra idade, as raízes mais profundas do ser, oferecendo-lhes aos 

olhos puros de adolescentes um ambiente psicológico de materialismo. Seus espíritos, ao 

despertar para a vida, encontram-se como o vegetal prejudicado em suas bases de sustentação. 

Impedidos de se alimentarem com a riqueza do solo, representada pelas noções verdadeiras da 

vida espiritual, sentem-se inseguros e procuram, no ar, absorver o alimento que lhes falta às 

raízes. Vulneráveis às tempestades, dia após dia indagarão de si mesmos qual a origem de sua 

insegurança. 

 



 50 

Em breve concluem, com fundas razões, que o mal é generalizado e assim sendo, há 

necessidade de se conformarem. Cristaliza-se a desilusão e ao contato das provas mais duras, 

é frequente encontrarem-se completamente vergados ao solo, até que alguém os socorra e os 

faça crer que têm raízes capazes de recuperação, podendo enfim encontrar base para a 

subsistência, se empregarem os meios adequados. 

 

Se, com todo o esforço dos seres de intelecto e razão superevoluídos não alcançaram a 

compreensão que os libertaria, como ouvem agora pronunciar palavras de esperança, quando 

já se entregam à desilusão? 

 

Aqueles que falam de renovação serão certamente almas infantis, entregues às ilusões 

alimentadas com o objetivo de acomodar as massas ignorantes. 

 

Porém, nas condições precárias em que se encontram, não desdenharam dar atenção às 

palavras de esperança, embora considerando-as ilusórias. É que elas encontram eco nos 

sonhos mais profundos de harmonização, recalcados em seus modernos psiquismo, 

"saneados" pelas constantes psicanálises libertadores de ilusões indesejáveis... 

 

Consentem em sonhar um pouco, assistindo com tolerância ao espetáculo inédito da 

exposição ingénua de ideias de seus novos amigos. 

 

Após uma troca mais longa de impressões, sentem-se transportados a um mundo novo, 

em que a benevolência os introduziu. Reconfortados com as "ilusões" que lhes transmitiram 

os espiritualistas, sentem-se como crianças deixando-se embair pela conversa amiga de um 

adulto habilidoso, mas não podem furtar-se ao desejo de possuir a estabilidade da alma de 

seus companheiros "iludidos". 

 

Assemelham-se a enfermos que permitem a mãos caridosas pensar-lhes as chagas, 

embora conservem a origem do mal sem grandes alterações. 

 

Não suspeitam de que o contato do magnetismo salutar de seres profundamente 

espiritualizados tem o condão de produzir o clima ideal ao desabrochar, embora tardio, das 

raízes do espírito. Notam uma nova estabilidade em suas rea-ções, desde que, por uma 

"fraqueza", deixaram-se envolver pela influência da "vertigem de ilusões". Reagem ao 

encantamento voltando a ler seus filósofos preferidos, numa atitude vibrada em nome da 

"razão". Libertam-se das "crendices" e põem-se novamente a caminhar em "sã consciência". 

 

É imensa a força do hábito formado na época da construção da personalidade. À 

míngua de alimento, murcham novamente os pequenos pontos de vida que desabrochavam 

nas raízes em vias de renovação. Tornam à condição de vegetal mofino, procurando 

indefinidamente no ar, o que encontrariam no solo generoso a que estão ligados e ao qual 

negam-se a recorrer com a profundidade necessária e urgente. 

 

Resta-lhes agora decidir. Têm nas mãos os esclarecimentos espirituais que nenhum ser 

pode alegar desconhecer. Serão almas angustiadas por deliberação própria ou corajosos 

estudantes das verdades que saltam aos olhos de quem não se deixa contaminar pelas 

contradições materialistas. 

 

Diante do panorama dos atuais conceitos humanos, vimos exortar a todos vós que 

tendes à vossa guarda almas que surgem para a vida! Dai-lhes ambiente sadio a fim de que 



 51 

suas raízes de espiritualidade nascente não se ressintam de uma atrofia prematura! Se não 

quiserdes ver-lhes empanado o brilho do olhar quando começarem a contemplar as verdades 

cruas da existência de provações, alimentai-lhes o desenvolvimento natural e harmonioso do 

ser, em sua totalidade! Defendei-vos, a vós e a eles, da ameaça que significa a descrença, a 

incredulidade, a falta de esperança. 

 

Ao jardineiro iniciante e incauto, é natural o procedimento desavisado, que o faz 

esperar flores encantadoras de um vegetal desarmonicamente cultivado. Vós, porém, que 

viveis no século do conhecimento e da técnica, sabeis o que significa o subconsciente e sua 

repercussão sobre o procedimento futuro dos indivíduos. Com esta noção, abristes novos 

caminhos na esfera educacional e entrastes na compreensão de que há algo a pesquisar no ser 

humano, de forma científica e razoável, além do que se revela sob o aspecto intelectual e 

material. Já começais a conhecer as raízes da alma. É preciso, agora, dar um passo avante e 

produzir, sabiamente, o alimento que a desenvolva com a vitalidade desejável. 

 

Procurai com ardor, redobrado pela exiguidade do tempo que vos resta, o alimento 

espiritual para aqueles que de vós dependem. 

 

Existem fontes fidedignas a jorrar belíssimo acervo de conhecimentos espirituais 

elevados. Estabelecei-vos junto aos pioneiros da nova era da Humanidade e senti, em toda a 

sua grandeza, a beleza do momento que passa! 

 

Época virá em que não será mais necessário ao homem possuir um valor acima do 

comum para encontrar o real sentido da vida, que já será noção comprovada no seio da 

Humanidade firmemente estabelecida em suas conquistas superiores. Hoje, porém, ainda é 

preciso uma bravura da alma para que vos liberteis das convenções amortecedoras dos 

impulsos mais nobres. 

 

Alistai-vos na coorte dos trabalhadores varonis que, à semelhança dos desbravadores, 

levam sobre si o peso da descrença de quem os vê partir em busca do verdadeiro sentido de 

espiritualidade que rege a vida! 

 

Quem suar e sofrer ao contato da agressividade do meio estará apto a permanecer em 

sintonia com o futuro de paz, sonho irrealizável dos que, fracos em sua vontade de progredir, 

permanecerem comodamente junto às concepções desfalcadas da época do materialismo 

corruptor. 

 

Uma alegria infinita aguarda a Humanidade do futuro, pois gozará de um saneamento 

espiritual e moral jamais esperado. 

 

Serão ouvidos os cânticos de Natal anunciando o renascimento, "em espírito e 

verdade", das ideias cristãs em cada homem que se candidatar à permanência na Terra, 

herdando-a como possuidor dos nobres títulos de "brando e pacífico". 

 

Mães, moldai-vos aos ensinamentos de Jesus e servi como livros palpitantes de 

verdades eternas, aos olhos virgens que vos fitam esperançosos de uma vida feliz! 

 

Encarnai, diante daqueles para quem constituis modelos, os ensinamentos evangélicos 

que desejardes incutir lhes nas almas extremamente maleáveis. 

 



 52 

Servi de sustentáculos das virtudes que, cultivadas no lar, darão ao pequeno ser em 

desenvolvimento a consolidação de convicções inabaláveis, porque formadoras de sua própria 

constituição psíquica. 

 

Libertai-vos da descrença, vós que sois as semeadoras da vida, a base da sociedade, o 

leme da Humanidade! 

 

Assim, a paz do Senhor estará convosco, Suas colaboradoras que então sereis! 

 

 

Paz e Amor, 

 

 

NICANOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 53 

 

CAPÍTULO 11 

 

O Mago dos Magos 
 

 

Entregando-se a pesquisas de ordem sobrenatural, viram-se os homens do passado 

envoltos em lutas com o plano espiritual mais próximo, exatamente como sucede nos dias 

atuais, aos iniciadores de uma nova era, no seio da sociedade descrente e materializada. 

 

Os espiritualistas do presente contam com a experiência milenar daquelas almas que 

se revezaram no aperfeiçoamento das condições de segurança para o trabalho espiritual e, a 

este património acrescentaram a certeza de que o espírito, ao manusear os valores do 

conhecimento superior, precisa contar com o lastro de ouro dos sentimentos cristãos. 

 

Em se tratando de magia, estava o Oriente muito bem aquinhoado. Seus sábios, 

inebriados diante da Obra do Eterno, procuravam extrair-lhe todos os segredos acessíveis ao 

entendimento humano e, diante de cada nova conquista, louvavam a Sabedoria que de tudo 

transparecia a seus olhos maravilhados e lúcidos. 

 

Observando-os, a Divina Providência sentiu que atingiriam um grau de elevação 

suficiente para iluminar os corações sequiosos de paz, possibilitando a compreensão dos 

objetivos máximos da evolução espiritual às almas que se encontravam sob sua influência 

direta. 

 

Dirigindo-se a atenção para o outro lado do globo, percebia-se a pobreza de 

conhecimentos espirituais, com a consequente desarmonia de objetivos. Os homens cultos do 

Ocidente permaneciam sem orientação adequada, atraídos pelos valores da matéria física. À 

falta de precedentes elevados de pesquisas bem orientadas, toda cogitação espiritualizada da 

vida era incluída entre os assuntos desprovidos de base consistente, que à primeira investida 

do intelecto poderia ruir. Diante de tais perspectivas, raros persistiam além dos primeiros 

passos. 

 

Justificável, em todas as épocas, que ao humilde e pequenino ser dirigido pelo mais 

sábio, poucas luzes seja possível alcançar; entretanto, como admitir que sejam desconhecidas 

dos que o orientam, as normas mais elementares do bom-senso em prejuízo das diretrizes 

reais do pensamento humano? 

 

Em vista disso, estabeleceu-se no Espaço severa pesquisa dos elementos capazes de 

reformar o aspecto constrangedor do caminho escolhido pelas mentes humanas que, em orgias 

e libações nefandas, incluíam suas próprias divindades! Era a cegueira máxima a que se 

poderiam deixar resvalar almas criadas para o crescimento e para a luz! 

 

Observou-os o Compassivo e concluiu que toda a força de seus Magos reunidos pouco 

impressionaria a crosta de indiferença espiritual dos filhos desviados. 

 



 54 

Louco seria quem se propusesse a fazer a represa de tal avalanche de erros. Seria 

irremediavelmente tragado pela fúria do instinto descontrolado, agravado pelo requinte da 

inteligência superestimulada nas vibrações de vaidade e amor-próprio. 

 

Este era o panorama da Humanidade ocidental ao tempo de Roma. 

 

O desvario atingira o clímax e cada ser, garboso em seu aspecto físico, apresentava, ao 

lado de uma lúcida mentalidade calculista, sombria interpretação da vida, que a seu ver era 

um palco onde lhe cabia assenhorear-se de tudo. 

 

Quem lhes falasse em sentimentos, certamente receberia como resposta estrepitosa 

gargalhada e seria, imediatamente, classificado como um fraco, uma criatura falida em seus 

dons de máscula arrogância, virtude máxima de um povo conquistador. 

 

Não ficavam longe quanto ao discernimento, os que lhes sofriam a corrosiva 

influência. Invejavam-lhes a situação privilegiada e tudo dariam para que se invertessem os 

papéis, quando passariam a exercer domínio semelhante. 

 

E trocavam-se vibrações de ódio, em que o fraco só o era pela incapacidade de se 

organizar para a reação, mas permanecia como um gerador permanente de incalculáveis ondas 

de malefícios espirituais visadas contra quem o oprimia. 

 

Choques violentos sucediam-se e, a pouco e pouco, a situação tornava-se 

insustentável. A alegria destrutiva deveria ter um paradeiro. Quem assim se comprazia na 

opressão de seres indefesos, precisava ser esclarecido. 

 

Reuniu-se todo o Amor que vela sobre a Terra. Concentraram-se nobres semblantes 

em atitude de perquirição dos desígnios divinos. Deram-se as mãos os magos celestes e 

puseram-se a preparar o caminho. Sondaram o organismo doente que deveria ser saneado, 

entregando-se à tarefa de um tratamento pré-operatório. 

 

O Amor, com a força plena de sua magia, desceria sobre a Terra na pessoa de Jesus. 

 

Aos que tivessem olhos de ver, já não apresentava o mesmo aspecto, a atmosfera 

espiritual que circundava a Terra. Uma interpenetração, cada vez mais acentuada, de fluidos 

benéficos era feita dia a dia. A luz combatia as trevas decisivamente. Procurava-se preparar 

com desvelo um ambiente de paz que predispusesse o maior número possível de homens a 

receber a Boa-Nova. Estava sendo realizada a maior magia que já se preparara na Terra — 

abriam-se as esferas siderais e davam passagem ao Mago dos Magos. Em sua mansidão 

caminhava em sentido descendente, a irradiar ternura às almas transviadas. 

 

Durante séculos, mensageiros do Bem tentaram acordar a mente humana para a alegria 

de iluminar os próprios caminhos. Voltaram, em sua maioria, decepcionados com a acolhida 

inadequada de seus irmãos. Sócrates, Platão e muitos outros entregaram ao Senhor os talentos 

multiplicados, porém logo que se retiravam ao lugar de origem no Espaço, contemplavam a 

erva daninha a penetrar o campo cultivado com tanto amor. Assim que regressavam também 

seus discípulos mais chegados, permaneciam os ensinamentos deixados como palavras 

curiosas, proferidas por mentes privilegiadas. Somente um antídoto proporcional, em sua 

grandeza, ao mal existente, poderia conseguir o objetivo visado. Assim, continuou o Enviado 



 55 

Divino sua descida, marcando indelevelmente a época em que a Humanidade teve o privilégio 

máximo desde seu surgimento. 

 

Repentinamente os poetas surgiram impregnados de doces e angélicas inspirações. O 

amor ao belo e ao justo reacendeu-se em grande número de corações. Parecia que algo de 

definitivo sucedia à Humanidade. Por algum tempo deixou o ambiente de ser dominado pelas 

forças das trevas. Surgiu nas almas que cultivavam a incompreensão total da vida, uma 

estupefação que lhes anestesiava a ação deletéria. Sentiam-se tolhidas e seriam capazes de 

afirmar que algo de estranho lhes sucedia, caso tivessem o hábito de analisar-se com 

imparcialidade e firmeza. Havia uma vibração de irrealidade para quem considerasse o real 

como sinónimo de sórdido. 

O mesmo frémito de paz e alegria, que pairava em torno do homem impermeável às 

intuições superiores da vida, fazia-se sentir de modo mais nítido àqueles que traziam seus 

espíritos em constante ligação consciente com as Esferas Superiores. Recolhidos em ambiente 

de pura inspiração superior, os Reis Magos compreenderam que era chegado o momento de 

dar à Humanidade o testemunho de identificação que colaboraria para o reconhecimento do 

Mestre dos Mestres. 

 

Antes mesmo que Jesus nascesse já estavam a caminho, certos de que iam na direção 

indicada, pois brilhava diante deles a irradiação portentosa da Estrela da Vida. A magia 

branca a que se dedicavam era irmã da imensidão do Amor de que era portador o Mago 

Celestial. 

 

Depositaram a Seus pés as oferendas que lhe atribuíam o cetro da realeza espiritual, a 

chefia das coortes angélicas c o símbolo do amor por sacrifício, por renúncia. Davam-lhe a 

dianteira em todas as realizações espirituais, pois possuía a conquista máxima da vida: era a 

encarnação imorredoura do Amor sem limites. Seria vendido, traído, menosprezado, sem que 

se perturbasse a profundidade infinita de Seu Amor. A força que trazia Consigo era de molde 

a transformar a vida do planeta em suas bases mais profundas. Porém, caminharia incógnito 

entre os homens até que se vissem deslumbrados por Sua luz. 

 

Deu aos homens o espetáculo da virtude incorruptível ao contato do mundo infeliz. 

Veio para os cegos, para os coxos, para os estropiados da alma e do corpo. Saiu à rua levando 

em torno de Si a defesa da própria luz, em conta-to direto com o Pai, numa condição de 

sintonia jamais igualada por aqueles que, com afinco e dedicação exclusiva, se entregaram ao 

culto da espiritualidade. Para Ele, o pequenino, o aparentemente desprovido de tudo, estava 

aberta a cascata de luz que se irradia das mais altas Esferas Espirituais. 

 

Amava intensamente. Eis a magia a que nenhuma força desagregadora poderia resistir. 

Poderoso, ao ponto de possuir o domínio da vida, deixou-se imolar e eis que se sublevam as 

forças da Natureza, clamando cheias de espanto! Ergue-se um brado de terrível admiração! 

Paralisaram-se almas que se dedicavam, desenfreadamente, a cultivar os bens da vida 

material. - "Como, então o Mestre, o poderoso Mago que fazia voltar ao corpo inerte as forças 

dinâmicas da vida, desprezou os bens materiais, a tal ponto que se negou a utilizar do poder 

que possuía em defesa própria?!" Era espantoso! Admitia-se que tolerasse, com relativa 

superioridade digna de sua grandeza, os remoques, as injustiças, o massacre físico mesmo, 

mas não ao ponto de dar ao adversário a vitória final! 

 



 56 

Aquele era um mago diferente, raciocinavam intrigados. Que motivos teriam tolhido 

Sua ação a ponto de Se entregar à destruição? Era inexplicável, pensavam em suas 

concepções imediatistas e propunham-se a investigar. 

 

Abria-se o campo a nobres descobertas. Estava lançada a semente que somente exímio 

jardineiro poderia trazer com êxito. 

 

Espantosa havia sido a convicção nova que trouxera e colocara diante do ambiente 

perturbado dos seres humanos. Amara os que O perseguiam e caluniaram. Envolvera com a 

ternura esclarecida os que se consideravam réprobos diante de todos. Estendera mãos 

compassivas aos párias da sociedade. Invertera os valores da vida... 

 

Quem, em sã consciência, teria agora a coragem de se colocar acima d'Ele e reprimir 

rudemente o erro, repudiar insensivelmente o infeliz? Quem se atreveria a julgar-se superior a 

seu irmão, quando Ele se colocara abaixo de todos lavando os pés de seus humildes 

seguidores, rudes homens do povo? 

 

E passaram a cultivar-lhe a memória aqueles que antes O negariam, pois exigiria uma 

renúncia por demais dolorosa o fato de quererem atraí-los à espiritualidade sem antes lhes 

haverem dado o exemplo de um Amor sublime. Seria necessário um acontecimento de 

repercussão clamorosa para que modificassem suas concepções de vida. Quem seria capaz de 

refazer-lhes a tela do pensamento, sobrepondo imagens espiritualizantes às tintas grosseiras e 

corrosivas até então utilizadas? 

 

Somente o Filho Unigénito, por não haver sobre a Terra quem O igualasse em pureza, 

em Amor divinizado e sublime. Quem ombrearia com o Puro, o Inigualável? Quem possuiria 

Sua brandura e Sua mansidão? Quem seria, como Ele, capaz de trocar a grandeza inacessível 

das Esferas de Luz, pelo pó do solo da Terra, tisnado pelo ódio injustificável do erro contra a 

Verdade? 

 

Cumpriu sua missão e deixou a herança do Seu exemplo, a luz de Suas palavras, a 

doçura do Seu Amor. Aquilo de que o homem necessita, como socorro urgente e básico para a 

sua iluminação, foi amplamente divulgado pelos atos e palavras do Mago dos Magos. 

 

Paira sobre toda a Humanidade Seu amor envolvente. Há milénios O procuramos 

embora permaneça ao nosso lado. Desfaçamos as sombras que nos envolvem e Ele nos 

surgirá, luminoso e belo. 

 

A Vitória é do Bem! 

 

São imensas as hostes de luz que se preparam para o reencarne na Terra. Ela 

pertencerá, finalmente, a seus legítimos herdeiros, àqueles que se filiaram ao Pai generoso, em 

nome do qual nos veio falar Seu Divino Filho. 

 

Magos do Bem em potencial surgem aos milhares, sob a forma de almas que O amam 

e pretendem segui-Lo. Estendem "seu poder sobre toda a carne", pois já não é mais segredo 

para a Humanidade fortalecida pelo Amor, que todos nós somos capazes de realizar as 

grandes mágicas que o Pai nos reserva num futuro de luz e de paz.  

 



 57 

Falam as almas dos mortos, curam-se os doentes, transforma-se o panorama da Terra. 

E Ele ressurge em todos os corações. Tem duração eterna a magia do Amor que trouxe à 

Terra! 

 

Alistai-vos em Suas fileiras e a paz vos virá aos corações! 

 

 

Que Jesus esteja convosco, 

 

 

ARIEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 58 

CAPÍTULO 12 

 

A sociedade 

 

 
Sendo a sociedade síntese dos indivíduos que a compõem, reflete com precisão suas 

virtudes e defeitos. Deste modo, só serão verdadeiras as reformas sociais cujos princípios 

forem "sentidos e vividos" pela maioria dos homens. 

 

Como sabemos, o exemplo é mais eloquente do que o conselho ou a repreensão. Quem 

sente, pois, as injustiças sociais e aspira por reformas capazes de amenizarem a sorte de seus 

semelhantes, medite profundamente no que foi dito acima. 

 

Que força de persuasão pode haver em quem prega igualdade de riquezas, sem saber 

dividir espontaneamente aquilo que possui? As palavras proferidas em nome da propaganda 

de suas ideias muito menor força terão do que o exemplo. Procurando distribuir com os 

menos afortunados os bens materiais e intelectuais que alcançou, estará cooperando de modo 

eficaz para a reforma social, não só influindo verdadeiramente sobre algumas criaturas, como 

no conjunto da sociedade em que vive. 

 

Entretanto, a aplicação das ideias que traduzem fraternidade e amor, requer 

amadurecimento na capacidade de renunciar em benefício do próximo, sem o qual esses prin-

cípios não chegariam a ser "verdade e vida". Pode-se apreciar uma doutrina, verificar seus 

méritos, mas não conseguir executá-la realmente, havendo ainda o perigo da insatisfação e do 

desequilíbrio, provocados pelo desajuste entre o pensamento e a capacidade de realização. 

 

As mentes humanas agem como o prisma que intercepta os raios puros da luz, 

refratando-os em cores. Por vezes, o pensamento que desejamos propagar vai adquirindo 

diversos aspectos nas mentes que atinge e em muitas toma a cor vermelha, que evidencia a 

paixão descontrolada de quem não orienta com sabedoria os ideais. 

 

Uma obra, para ser sólida, precisa ter bases pacientemente sedimentadas. Nenhuma 

cúpula, por mais bela que seja, permanecerá por muito tempo elevada para encantamento dos 

que lhe apreciam a arte, sem estar sustentada por sólidos alicerces. Não resistiria aos embates 

do tempo, ruindo fragorosamente, causando tristeza e decepção a seus arquitetos. Tomar por 

ideal a fraternidade e contribuir para sua implantação no seio da sociedade humana é, por 

certo, o caminho do dever. Entretanto, cuidar para que a construção se faça de modo concreto 

é muito importante, a fim de que não se despedace, levando de roldão a esperança e a fé na 

vitória do Bem sobre o Mal, pois atribuiriam o fracasso à impossibilidade dessa realização, 

transformando-a em utopia, embora o insucesso apenas devesse ser atribuído ao fato de não 

terem sido medidas devidamente as possibilidades das "pedrinhas" formadoras dos alicerces 

de tão nobre empreendimento. 

 

O Cristianismo, conjunto de postulados morais que virá implantar a fraternidade 

social, muito mais que em palavras, baseou-se no exemplo daqueles que sinceramente o 

tomaram como bandeira. 

 



 59 

O exemplo deixado pelo Cristo, que aplicou o tempo vivido na Terra ao piedoso 

serviço de soerguer e consolidar as almas ansiosas e sofredoras; a serenidade com que viveu 

seu ideal, mesmo no momento do supremo sacrifício, e a vibração de renúncia, de amor e de 

perdão que estendeu a todas as criaturas, foram as pedras sólidas sobre as quais se colocaram 

as outras que se vêm ajustando à construção magnífica do edifício cristão. 

 

Cremos que, mais solidamente contribuiremos para a concretizarão desse ideal 

sublime, transformando-nos em "pedrinhas" consistentes embora pequeninas, que se dispo-

nham a renunciar à vaidade de serem apreciadas como componentes da cúpula deslumbrante, 

em benefício do papel de sustentáculos da obra que carece de tempo e paciência para ser 

realizada de forma duradoura e indestrutível. 

 

 

AKENATON 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 60 

CAPÍTULO 13 

 

Jesus 
 

 

O humilde servidor do Oriente que vos fala vem de longínquas plagas espirituais render 

homenagem ao Mestre, cuja sabedoria não exigiu escolas iniciáticas para impor-se à 

consciência da Humanidade, como um sol de irradiações eternas. 

 

Ninguém O iniciou. Sozinho, poderia realizar grandes prodígios. Exemplificou como a 

criatura deve comportar-se na busca do aprimoramento espiritual. 

 

Foi um Modelo incomparável e desde o seu adventc ninguém pode alegar ignorância ou 

sentir-se desamparadc na solução dos problemas da vida. A Terra deixou de sei um exílio 

depois de iluminada com a Sua presença entre os homens. 

 

Antes de projetar Sua influência direta sobre o cenáric da civilização romana, a Luz do Seu 

Espírito já envolvia toda a espiritualidade circundante da Terra com uma aura de harmonia 

indescritível. Antes de ser Jesus, já era entidade da mais alta hierarquia espiritual. 

 

 

************  

 

 

Em minha encarnação na índia, tive a felicidade de estabelecer contato com as verdades 

espirituais que amo Considerava-a uma terra de sonhos em que as maravilhai da vida eram 

devidamente apreciadas. Entretanto, as emocoes que me inspirava a visão dos belos cenários 

eram sentidas como através de um véu, em virtude de serem muito mais nítidas, para mim, as 

vibrações de alegria no plano espiritual. A intensa felicidade inspirada pelo contato com a 

Natureza era puro reflexo do sentimento de ser arrebatado aos domínios do que se acostumava 

classificar de irreal. Que maravilhosa a vida que dava movimentos ágeis aos pés que corriam 

sobre os campos! Que encantamento permitia abeirar-nos das lindas paisagens, gravando no 

íntimo do ser as imagens cheias de doçura de um lago ao pôr-do-sol! Que generosidade do 

Senhor colocar-nos em tal paraíso! 

 

Víamos, nas flores, pedras preciosas a rolar sobre o tapete da relva e lamentávamos os que 

permaneciam emparedados em seus palácios, ignorando os quadros grandiosos que a 

Natureza oferecia. 

 

Porém, tudo isto era somente o cenário em que se desenrolava a feliz realidade de uma obra 

humana que nada deixava a desejar, diante de tal exuberância externa. O clímax de tal 

ambiente pertencia ao homem — ser em que se desvelara a Criação. Fundia-se nele a dupla 

característica da realização material e espiritual. Através do pensamento tornava-se 

colaborador desta obra miraculosa. Entendia-a e dela podia participar. 

 

Milhares de seres, durante séculos, inebriaram-se do perfume que exala a investigação dos 

círculos espirituais. Imenso é o número dos que se sentiram atraídos por esta vibração 

irresistível que transforma a vida num canto de louvor ao Ser Supremo. Viveram nesta 

atmosfera de sonhos, jamais igualada. Grava-se, indelevelmente na alma, a lembrança da paz 



 61 

então desfrutada. Quem possui o mais, jamais se satisfará com o menos e onde quer que passe 

a viver, estará farejando no ar grandezas desconhecidas por seus irmãos menos felizes. Será 

tido à conta de visionário. Identificá-lo-ão como criatura que desperdiça energias em 

contemplar coisas inexistentes e muitos ficarão penalizados diante dos prazeres a que está 

impedido de entregar-se, por sua índole desajustada com as atividades comuns. 

 

 

*********** 

 

 

Jesus recrutou seus seguidores entre aqueles que haviam passado por experiência desse teor. 

Possuíam a capacidade de abstrair-se do ambiente físico, deixando-se envolver por Sua 

vibração de Amor puro. Como explicar que por Ele passassem, indiferentemente, milhares de 

criaturas desprezando a oportunidade de se esclarecer? Que fenómeno impedia grande parte 

dos que O viam, de enten-dê-Lo e senti-Lo? Havia uma dificuldade enorme entre seus 

seguidores, para assimilar-Lhe os ensinos. Parecia-lhes ouvir cariciosa melodia, que estavam 

impedidos de fixar na memória. Cessada sua vibração, diluía-se no ar, incapaz de permanecer 

a vibrar em cordas menos diáfanas. Houve, porém, os que puderam absorvê-la em grande 

parte. Vinham preparados por milénios de provações rudes ou haviam recolhido o néctar 

fertilizante das verdades eternas em encarnações anteriores. 

 

Discípulo muito chegado pude colocar-me a Seu lado corno taça que recolhia a linfa do amor 

de forma abundante. Em outras encarnações, colhera junto a espíritos esclarecidos que me 

serviram de mestres as primeiras gotas da água da vida. Verdade é que muito me faltou ainda 

em capacidade receptiva para absorver tudo que Ele possuía para dar. Paralisado em minha 

estupefação, sentia-me pequeno demais para acompanhar-Lhe os voos da Mente Pura. Porém, 

em nenhum lugar senão a Seu lado era feliz. Buscara durante toda a vida o fio que me 

religaria às verdades eternas. Transplantado dos ambientes puros da espiritualidade hindu 

onde recebera preparação para seguir o Mestre dos Mestres, contemplara, com visível horror, 

a deturpação do Amor, única lei a que meu coração se poderia submeter. Houve, porém, o dia 

em que o Mestre chegou e recolheu-me a Seu aprisco. Entendi Suas palavras, pois estava a 

esperá-las. Meu ar de sonhador não era sintoma de inércia. Buscava-O avidamente, pois sabia 

que O encontraria. Não poderia definir com palavras tais sentimentos. Eram intuições 

inarticuladas. Ultrapassavam os domínios do pensamento expresso. Brilhou nova luz em meu 

caminho quando O vi. O tempo parou deixando de existir, pois só se contam os dias antes de 

ser conhecida a eternidade — dentro dela não existe o relativo. O Senhor chegara! A vida 

começara! Toda a nostalgia era do passado. Passei a vibrar noutro plano a que era chamado, 

irresistivelmente, pela força magnética de Jesus. Sentia-me completo, pois havia finalmente 

alguém que me entendia e em cujo semblante eu contemplava a mágica doçura das expressões 

angélicas. Eram desagradáveis os ambientes humanos? Já não me importava. Havia onde 

dessedentar-me quando o resseca-mento espiritual parecia iminente. Eram rudes os homens? 

Facílimo era perdoá-los, com Jesus a mirar-nos. Seu magnetismo arrastava-nos às raias do 

inconcebível, e vi reunidas num só ser, todas as grandes virtudes! 

 

Se o Universo desaparecesse, n'Ele se poderia observar a maravilha do divino a entrosar-se no 

humano, síntese que era de todas as altas qualidades do espírito, ligadas, por Amor, a um 

corpo perecível. Toda a beleza criada pelo Pai na Terra, ainda era pobre para exteriorizar-Lhe 

as virtudes indescritíveis. 

 



 62 

Assim sentíamos todos nós que O apreciávamos, embora ainda não O pudéssemos 

compreender totalmente. 

 

O azul do céu foi testemunha do enlevo em que O ouvíamos, preparando-nos para as 

situações difíceis. Como Mestre, não nos ocultava que no futuro teríamos de dar provas do 

muito que recebêramos. Temíamos o momento em que aquela Luz desaparecesse de nossos 

olhos carnais. Voltaríamos a identificar a paisagem constrangedora do caminho, obscurecida 

pela ausência de Sua irradiação divina ... 

 

 

************ 

 

 

Com a Sua partida, chegou a luta, a treva, a prova. 

 

Novamente vi-me a braços com a rudeza do ambiente, tentando vencer a saudade e a tristeza. 

Apagara-se a luz que fazia a treva inexistente a meus olhos e sentia o dever de acender a 

pequena chama da minha fé para não me deixar ficar à margem da estrada. Forças novas 

surgiam em mim, como um acréscimo de azeite à lâmpada que por desnecessária houvesse 

permanecido esquecida. Sentia-me caminhar com menos dificuldade do que em minha estrada 

solitária de antes. Meu olhar que até Sua chegada vivera a fitar a distância em expectativa, 

voltava-se agora para o caminho, a identificar a paisagem na qual era preciso continuar a agir. 

Pus-me de pé e recomecei nas bases novas de quem se sente inteiramente transformado. 

Chegara o momento do testemunho e seria fiel. Em minha profunda confiança no futuro, 

conseguia haurir as energias que me permitiriam cumprir Sua vontade, embora não 

desfrutasse mais de Seu convívio reconfortante. 

 

Amei, vivi, sofri, sempre iluminado pelo desejo ardente de revê-Lo. Não conservava mais os 

olhos fitos em um ponto incerto do caminho, mas sabia o que procurava. Tudo que passara 

não importava. Era preciso caminhar, porque mais adiante O encontraria... 

 

 

************* 

 

 

Busquei-O em encarnações sucessivas, na índia, no Egito, na Atlântida. As mesmas reações 

me tomaram sempre ante Suas mensagens. 

 

Assim sucede a todos que O encontram. Ele se revela através da inspiração Crística, surgida 

em cada época através dos meios disponíveis. No Egito, pelos mistérios de Isis e Osíris; na 

Atlântida, em seus templos suntuosos onde eram conservadas cuidadosamente as revelações 

do Plano Superior. Na índia, na Grécia, onde quer que houvesse um ser de boa-vontade, Ele 

penetrou em seu coração. 

 

Houve vários focos, atraindo os que O amavam. Jorrava a luz e o espírito se sentia a ela 

imantado. Altas entidades espirituais, expoentes do conhecimento e da Verdade, vieram ao 

mundo em épocas sucessivas, preparando as sementes que agora se espalham por toda a parte 

a produzir árvores acolhedoras, sob cuja sombra pode o viajor repousar e alimentar-se dos 

frutos da espiritualidade. A verdade não é mais cultivada em ambientes fechados como 

pomares destinados a guardar com exclusivismo o produto do labor espiritual. O Senhor 



 63 

espalhou Suas sementes de modo indiscriminado. Em concorrência ao erro, que se propaga 

com as formas mais aperfeiçoadas do progresso material, colocou rijos troncos, sustentadores 

da ramagem exuberante das verdades do espírito. 

 

A toda parte onde vos dirigirdes, encontrareis Seus enviados. De acordo com Sua promessa, 

bocas humildes falarão em Seu nome. Seres que antes se julgavam incapazes de constituir-se 

em Seus enviados ver-se-ão envolvidos em Sua inspiração, para que se fortaleçam e tomem 

parte no movimento de renovação do planeta. 

 

Bem identificais a semelhança dos tempos atuais com as descrições do Apocalipse. Porém, 

não vos deixeis envolver pela tristeza que revelam em suas cenas. No mesmo instante em que 

foram trazidas como mensagem divina, foi mostrada sua finalidade libertadora e construtiva. 

É uma bênção a possibilidade de serdes cientificados dos eventos finais do ciclo. Assim, mais 

facilmente despertareis para a necessidade de vos ligardes aos vossos sonhos de purificação. 

 

Fixai-vos, mentalmente, nos olhos lúcidos e meigos do Divino Amigo e procurai segui-Lo. 

Felicito-vos, filhos bem-amados, pela transformação que se avizinha. 

 

Como Jesus, desejamos a renovação necessária, ansiando por Luz, Liberdade e Amor! 

 

O mundo melhor que se construirá, compensará mil vc/.es as lutas sustentadas pelo seu 

advento. 

 

Navegando atualmente sob um céu ameaçador, tereis redobradas as vossas energias após a 

tempestade, quando o sol vos atingir, para gáudio inaudito de vossos espíritos! 

 

Recordai as palavras de Jesus. Ouvi-Lhe a voz serena a prometer as bem-aventuranças e a 

acariciar a cabecinha dos pequeninos. Fazei-vos confiantes como eles e deixai-vos envolver 

pelo Seu Amor que é a força renovadora, vita-lizante de todos os Seus bem-amados filhos. 

Estendei-Lhe vossas mãos e recebei Seu amparo na hora em que mais d'Ele necessitais! 

 

 

JOÃO, o Evangelista (1)  

 

 l — NOTA do médium — O espírito que deu a presente comunicação apresentou-se 

com o aspecto de um hindu. Irradiava profunda vibração de humildade e trazia o peito 

descoberto; porém, pouco depois, tranfigurou-se na personalidade de João Evangelista, 

passando a irradiar vibrações de uma suavidade indescritível, que não deixou perceber 

mais detalhes. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 64 

CAPÍTULO 14 

 

Irmãos da Terra 
 

 

Quando o Salvador, mensageiro do Amor Divino, desceu ao vosso mundo, ouviu-se 

suave melodia, glorificando o Criador do Universo e augurando paz aos homens de boa-

vontade. Os pastores, envoltos nas vibrações indescritíveis deste cântico, puseram-se a 

caminho à procura d'Aquele que se fazia pequenino para melhor vos amparar e engrandecer: 

Jesus! Contemplando-O, sentiram-se jubilosos diante da cena singela e humilde que, através 

dos séculos, haveria de comover toda a Humanidade, num eterno convite à meditação, ao 

esforço consciente no Bem. A vibração mais pura do Amor estava presente na Terra, porém 

só a sentiu quem realmente trazia o coração cheio de boa-vontade, em condições de amar sem 

restrições o Verbo Divino. 

 

Hoje o Senhor renova Seus apelos e o fato se repete. Quem alimentar disposições 

positivas poderá captar o sentido profundo do cântico de fraternidade que ressoa por toda 

parte. Como os pastores, sentir-se-ão tocados de uma certeza íntima quanto ao caminho que 

os levará ao Pai! 

 

Dois milénios são passados sobre o advento de Jesus na Terra e a harmonia de Suas 

palavras mansas, exuberantes de ternura, encontra-se abafada pelo ruído apocalíptico do 

dragão voraz da discórdia que reina entre os homens. 

 

Entretanto, eles não se encontram abandonados. O Senhor continua a envolvê-los e 

muitos conseguirão reviver as emoções enternecedoras dos pastores humildes. Serão 

justamente os que procuraram manter-se em contato maior com a Criação e não perderam de 

vista sua origem espiritual, conseguindo captar as harmonias de confraternização entre a Terra 

e o Espaço Infinito, compreendendo que não existem fronteiras entre as diversas moradas da 

Casa do Pai. Ouvem os hinos de Amor Universal que marcaram de forma indelével o dia do 

nascimento de Jesus, qual mensagem de felicidade, proporcionando a cada ser a certeza de 

sua filiação divina! 

 

Dentro da mesma vibração fraterna, viemos ao vosso encontro cumprir um programa 

de despertamento espiritual. Temos a missão de atrair à compreensão superior da vida os que 

não crêem mas conservam a boa-vontade em seus espíritos e de fortalecer o ânimo daqueles 

que, embora tendo fé, sentem-se oprimidos pelas dissensões inconsistentes em torno da 

Verdade. Através de milénios vêm lutando envoltos pelo nevoeiro que só lhes permite 

distingui-la parcialmente, porém entrarão agora numa era de esclarecimento maior. Se 

souberem firmar-se em seus anseios de progresso espiritual, serão plenamente compensados 

em seus esforços, como herdeiros da Terra, dignos de um mundo que se reajusta e progride. 

 

Temos esperado este contato convosco estudando o vosso planeta e alertando, de 

quando em vez, sua Humanidade. Chegamos a esta hora de intercâmbio, na posse de detalhes 

que nos permitem colaboração mais íntima com a vossa coletividade. 

 

Porém, faz-se necessário que os homens da Terra se reajustem aos princípios 

evangélicos, à Boa-Nova pregada por Jesus. Logo que haja um índice maior de aproveitamen-

to destas verdades básicas, viremos até vós como companheiros universais, permutando 



 65 

convosco as atividades do nosso espírito a serviço do Bem e da Verdade que norteiam os 

ideais superiores da Vida! Enquanto isto não suceder, serão inúteis todos os esforços para 

assenhorear-vos dos 

conhecimentos maiores pertencentes a um grau evolutivo ainda não conquistado 

através do procedimento cristão de fraternidade universal. 

 

O chamado aí está. Meditai, procurando pôr em prática os ensinamentos contidos nas 

mensagens reunidas neste volume, como se estudásseis uma cartilha de regras fundamentais 

para bem viverdes na conformidade com a Lei Divina. Dirigem-se elas a toda a Humanidade, 

procurando orientá-la mediante a palavra autorizada de vossos companheiros mais 

experientes. 

 

A eles nos unimos neste apelo, numa campanha pela assimilação da Verdade cristalina 

que emerge de todas as correntes espiritualistas da Humanidade terrestre. Cada uma tentou 

sintetizar as Verdades Eternas mediante concepções exclusivistas e seus aspectos resultaram 

dissemelhantes. Cabe aos homens do presente destruir as barreiras criadas por divergências 

aparentes, a fim de alcançarem a alegria proporcionada pela certeza de que o Universo é 

povoado de almas irmãs cujo Pai é Deus, Fonte Viva do Amor Universal! 

 

Vosso mundo será transformado num jardim edênico e refulgirá iluminado pelos 

vossos próprios esforços, desde que domineis os instintos que vos escravizam à posse de 

vantagens enganadoras e efémeras. 

 

Libertai-vos do imediatismo! Lançai o olhar ao Universo, não em sua extensão física, 

mas em sua profundidade de Amor infinito. Procurai atingir as dimensões morais e espirituais 

de cada fato. Então será possível concretizar vossos sonhos de astronautas do Universo, pois 

ser-vos-á concedido o passaporte de espíritos categorizados, em condições de usufruir a glória 

de semelhante vantagem. 

 

De Marte continuaremos a esperar que vossos pensamentos e ações vos tornem dignos 

desta conquista. Então imensa será nossa alegria em receber-vos como mensageiros de mais 

um orbe liberto do cativeiro da ilusão, que o condenava ao insulamento, impedindo seus 

habitantes de fruírem a liberdade de se locomoverem no éter infinito como as águias de paz e 

amor, a serviço das obras sublimes do Senhor dos Mundos. 

 

 

HAMMOD 

 

 

NOTA do médium — Este espírito dirige uma falange marciana que colabora com a 

Humanidade terrestre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 66 

 

CAPÍTULO 15 

 

Na subida 
 

 

No caminho evolutivo, há que refrear a curiosidade e desenvolver o sentimento. Em 

simbolismo bastante expressivo, comparam-se as duas asas do ser que deseja elevar-se às 

alturas, ao conhecimento e ao amor; ambas devem possuir igual robustez para que os voos se 

façam de forma harmoniosa e feliz. De nada nos serviria desenvolver uma deixando a outra 

atrofiada. 

 

A quem nos arguisse sobre as condições de progresso, nada mais poderíamos 

responder. Todas as vezes em que for sentida a dificuldade de assimilar as verdades eternas, 

procure-se a razão na atrofia de uma das forças constitutivas deste equilíbrio necessário. 

 

O homem possui sensibilidade e razão. Sejam quais forem as denominações que se 

dêem a estes dois aspectos fundamentais do ser, há que trazê-los em constante esforço de 

equiparação. 

 

A pesquisa excessiva atrai a concentração do pensamento e, consequentemente, das 

energias criadoras, para a parte intelectual do ser, deixando-o deficiente no que se refere à 

harmonização com a vida, no contato com os semelhantes. Age como a criança aplicada em 

seus estudos, que agrada ao mestre e deslumbra seus companheiros. É o aluno ideal, mas não 

um ser harmonizado. Construiu para si uma torre, porém esqueceu-se da escada que o levaria 

ao solo, encontrando-se prisioneiro por imprevidência próiria. Quando a vida o obriga a entrar 

em contato com os problemas de todos os dias sente que o estão constrangendo a saltar de sua 

torre, em perigo de fraturar-se desastrosamente. 

   

A realização espiritual pode ser representada numa pirâmide de base triangular, por 

cujo vértice superior peneira generosamente a luz, quando o pensamento se volta para as altas 

investigações espirituais, interessado no domínio do equilíbrio representado pelo binómio 

razão-senti-mento, base sólida da formação harmoniosa do ser. 
(1) 

 

A luz que se estende pelo interior da pirâmide da realização íntima, chega com o 

tempo a mostrar, em toda a sua beleza, o triângulo da base, cujos vértices estão constituídos 

pelas virtudes sustentadoras do espírito: fé, esperança e caridade. 

 

Há, porém, necessidade de que a luz chegue a atingir a base do ser através do trabalho, 

encarado como condição feliz de atividade, dinâmica harmoniosa do espírito voltado para o 

Bem. 

 

1 — NOTA do Autor Espiritual — Aqueles que costumam repudiar a expressão 

sentimento por confundi-la com sentimentalismo, poderão substituí-la com vantagens por 

sensibilidade, característica permanente do espírito em todos os graus evolutivos. 

 

 

 



 67 

Entretanto, conhecido o valor da luz que lhe penetra o ser, geralmente entra a criatura 

a amá-la de tal forma que esquece de utilizá-la, entretido em investigar-lhe as origens. Sucede 

então que se forma, a meia altura do eixo de sustentação da pirâmide, que neste caso 

simboliza a personalidade, uma intercessão produzida pelo plano mental da curiosidade, que 

projeta sombra sobre a base, obscurecendo os sentimentos, por estar a atenção exclusivamente 

dedicada a investigar. Produz-se assim a retenção das clari-dades que penetravam pelo ápice, 

pois somente a parte mediana superior encontra-se disponível. Em breve, saturado em sua 

capacidade de receber a força que emana do Alto, o espírito cristaliza-se e estaciona, até que, 

identificando o processo de paralisação, resolve utilizar a quantidade de luz que já pode 

absorver. Retira o plano intercessor e permite que se Ilumine a base de sua individualidade, 

produzindo-se, em consequência, o fenómeno lógico de uma abertura de espaço. Descida que 

seja a energia assimilada, haverá lugar para nova entrada de força superior. Entretanto, 

somente poderá receber novas claridades, quando tiver permitido que a luz assimilada penetre 

totalmente as bases de sua personalidade eterna. 

 

Frequentemente, o discípulo desejoso de progresso familiariza-se perfeitamente com a 

teoria de uma escola espiritualista, conhecendo os termos exatos para cada fenómeno e as 

características com que se apresentam aos olhos do observador. Está intelectualmente 

preparado. Chega o momento da experiência e ordenam-lhe: — "Age!". Sabe o que deve 

fazer, porém o conjunto da situação de fato o paralisa, porque encontra-se deficiente na 

produção do amor, que impulsiona o ser a realizar com esquecimento de si mesmo. Estudou, 

pormenorizadamente, o panorama de ação a que se submeteria; analisou-o demasiadamente, e 

perdeu o dom de sintetizar, o que o impede de ver a única força que liga todos os elos da 

existência — o Amor. Perdeu a noção do conjunto, por prender-se aos detalhes como se, 

investigando a tessitura de uma flor, ficasse privado do espetáculo do belo jardim em que se 

situa. Amando a vida mais alta, deseja entendê-la e angustia-se, perdendo a oportunidade de 

senti-la nos mais insignificantes ângulos da existência. Certo que é inebriante a alegria de 

pesquisar verdades eternas, mas é preciso estacionar diante das investigações 

temporariamente irrealizáveis, pois antes de mais nada, exige-se de quem sabe, o dom do 

equilíbrio na aplicação adequada das verdades que já conhece. 

 

Abriram-se as portas dos templos onde se cultivava a paz através do esclarecimento e 

os discípulos são enviados a toda parte com a missão de demonstrar Amor. Nesta fase da vida 

planetária, os conhecimentos elevados serão úteis na proporção em que influírem na conduta 

de renúncia a benefício do conjunto. Em nenhuma ocasião como agora esteve tão procurado e 

tão necessário, o sentimento cio Amor que a inspira. A maioria dos seres que não tiver mais 

tempo para uma assimilação demorada da Verdade através do intelecto, poderá ser atraída a 

ela por corações que transfundam Amor, força que coage docemente à renovação interior. 

 

A sensibilidade humana é passível de evolução infinita através do intelecto; entretanto, 

precisamos buscar, no momento, a equiparação da Humanidade em um nível médio de 

evolução. Para isso, um divino intercâmbio se faz necessário: quem recebeu, deve dar para 

tornar-se digno de mais receber. Se tendes conhecimentos e eles não vos proporcionam a paz, 

meditai que a insatisfação não vem do pouco conhecer. Vem do realizar menos do que 

seríamos capazes. Se deixarmos para trás a investigação e nos entre-tivermos na realização 

despreocupada do Bem, a alegria nascerá espontaneamente. 

 

Não fazemos o panegírico da ignorância nem do dogmatismo. Porém, pela ordem 

natural que nos faz caminhar do menor para o maior, compreendemos que há necessidade de 

investigar profundamente, em primeiro lugar, qual a vontade do Senhor em relação a nós, 



 68 

sentindo-Lhe os desígnios em relação ao nosso pequeno cosmo interior, para que, postos em 

dia fielmente com a compreensão que nos compete, tenhamos cabedal suficiente para 

interrogá-Lo em relação a este ou aquele detalhe de Sua Obra Grandiosa. Não nos cabe 

conhecer a estrada antes de sabermos quais as nossas possibilidades para percorrê-la. A cada 

quilómetro perlustrado, receberemos os esclarecimentos necessários à nossa estabilidade. E 

no caminho evolutivo, se levarmos nos olhos lentes demasiadamente fortes, certamente 

sofreremos quedas causadas pelo desequilíbrio entre o raio visual que possuímos e a extensão 

de nossas passadas. Viveremos em expectativa ansiosa, por não estarmos certos da capacidade 

de ajustar-nos ao que conhecemos. Ao contrário, se olharmos naturalmente à volta, tudo nos 

parecerá muito bem proporcionado. As verdades para as quais estivermos amadurecidos, ser-

nos-ão reveladas numa adição natural que não nos transformará o aspecto exterior, nem nos 

incapacitará para a fusão necessária com a vida comum. Livres da ação seccionadora da 

investigação acirrada, permitiremos que as energias criadoras que o Senhor nos envia se 

expandam até as bases de nosso espírito. 

 

 

Amaremos a verdade sabendo que seu mais belo atributo é o imperativo de servir e 

amar. Seremos deuses na proporção direta em que construirmos o Bem e nesta certeza 

encontraremos a esperança de aproximar-nos, cada vez mais, de uma compreensão elevada da 

vida, vivendo-a mais do que investigando-a. 

 

Vibremos de alegria nas compreensões eternas, mas libertemo-nos, constantemente, da 

interferência indesejável dos planos intercessórios da luz, que se colocam dentro de nós, sob a 

forma de situações privilegiadas de entendimento e razão. 

 

Deu-nos Jesus a prova máxima de beleza e elevação espiritual que devemos procurar 

alcançar, quando lavou os pés dos discípulos e renunciou a reagir diante da injustiça. Somente 

para destacar Sua grandeza contribuíram gestos que não seriam copiados pelos que se julgam 

superiores a Ele, mas que não sentem a extensão do Seu Amor. 

 

Quem O seguir, de mais nada precisará. A alma iluminada pelo amor que Ele pregou 

atrai a si partículas desta vibração divina e é capaz de clarear os próprios caminhos com esta 

simples irradiação. Através do intelecto poderemos forçar vagarosamente a elevação e subir, 

palmo a palmo, a encosta da grande montanha da realização espiritual. A cada novo passo 

porém, apesar de nos sentirmos recompensados, necessitaremos recompor as energias através 

do trato ameno dos que nos cercam do carinho produzido pelo Amor e enquanto não 

estivermos familiarizados com as vibrações do sentimento puro que nos cerca em cada degrau 

evolutivo, será impossível nova caminhada. Com a alma inflamada pelo Amor, a subida 

parecer-nos-á mais fácil, pois sucederá como se houvesse, no topo da montanha, um poderoso 

imã, em cuja faixa de atração estivéssemos permanentemente envolvidos. Esta força abrir-

nos-á uma receptividade espantosa para a compreensão da paisagem externa. Mesmo sem 

conhecermos tecnicamente as designações que assinalam a estrada da vida espiritual, 

poderemos entendê-las porque haverá uma luz a circular entre nós e o Criador, tornando tudo 

mais claro e não sentiremos dificuldades em afinamos com os planos evolutivos de que nos 

aproximarmos. 

 

A própria força da vibração do amor encarregar-se-á de manter-nos em constante 

renovação automática. 

 



 69 

As estradas do Amor e do Saber que nos levam ao cume da montanha da 

espiritualidade parecem muitas vezes paralelas, mas na verdade são convergentes. Há um 

ligeiro desvio na estrada dos que se entregam, com exclusividade, ao estudo. Quando 

identificam o engano e começam a aproximar-se insensivelmente da direção certa que os 

atrairá ao ponto culminante da montanha, percebem que muito mais importante do que 

compreender, é sentir, vibrando nos mais doces enlevos que o Senhor nos pode proporcionar. 

No desvio de sua rota encontrarão outros que, atingindo o clímax da caminhada intelectiva, 

sofreram a mesma transformação benéfica. Unindo-se aos que subiam a montanha por 

caminhos diferentes, admirar-se-ão de que, tendo iniciado de pontos tão afastados, pudessem 

encontrar-se a meio caminho. Os que chegarem através da razão, mostrar-se-ão fatigados, e 

risonhos os que vierem através do amor. Todos lutaram, porém estes últimos levaram a 

vantagem de ajustar primeiro o coração, acomodando-se ao caminho, para então compreendê-

lo. Os outros, compreendendo sem saberem acomodar-se, muito sofreram e foram feridos. 

Abraçando-se, fundir-se-ão em vibracoes de harmonia e, renovados, caminharão para o Alto. 

Quem poderá então detê-los? Já poderão voar, pois terão desenvolvidas as duas asas 

da espiritualidade! Não precisarão mais pisar o solo, ferindo os pés. Estarão realizados e 

felizes. 

Que o Senhor esteja convosco e que a toda a Humanidade seja possível compreender e 

sentir quão belos são os caminhos que percorre! 

 

 

NICANOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70 

CAPÍTULO 16 

 

Compaixão 
 

 

É o sentimento de amor por quem sofre embora não possamos, muitas vezes, dar-lhe 

mais do que a certeza de nossa solidariedade fraterna diante das situações penosas em que se 

enredou pelo descuido dos deveres espirituais. 

 

Em nossas frequentes peregrinações sobre a Terra, vemo-la como um imenso campo, 

onde nos cabe o papel do pastor que se alegra todas as manhãs, no contato com as ovelhinhas. 

Assim como não têm elas consciência do papel que desempenham, entregando-se à renovação 

de energias no pasto, também vós sois levados, todos os dias, a renovar experiências no 

campo da vida, a bem da fixação de aprendizagens necessárias que nem sempre valorizais 

devidamente. Nasce o Sol e vemos despertar as almas como as ovelhinhas, movimentando-se 

em diversas dire-ções. Como o pegureiro, observamos os que se propõem a aproveitar as 

claridades do dia. 

 

Que fazem? À semelhança do rebanho pacífico procuram movimentar-se lado a lado 

com amor? 

 

Enfrentam contrariados as pessoas que os cercam e o trabalho que os espera. 

Desejariam utilizar o tempo de forma diferente, e classificam o próprio labor de desagradável 

e inútil, sentindo-se humilhados em submeter-se às contingências da vida que os constrangem 

a uma disciplina indesejável. 

 

Que profunda compaixão nos despertam! Corno gostaríamos de transmitir-lhes o 

sentimento da beleza que há em tudo! Teriam então, ao despertar, um sorriso nos lábios e a 

alegria no olhar! Caminhariam leves, se possuíssem a consciência plena de suas realizações! 

 

Aproximamo-nos, procurando transmitir-lhes intuições sadias sobre o objetivo da luta, 

mas nossos pensamentos esbarram na indiferença contumaz em que estão envolvidos por um 

hábito longamente alimentado. Revoltam-se contra qualquer instrução tentada através duma 

palavra amiga e mais profunda. Envoltos em suas atividades absorventes, deixam-se arrastar 

como num torvelinho, anestesiando a capacidade de discernir num sentido mais amplo da 

vida. 

 

Procuram nos médicos do corpo a cura para os males que se originaram na alma 

enferma, digna de compaixão pelas incompreensões em que labora. Vem-lhes a inspiração do 

Alto, encontrando-os descuidados de seus deveres espirituais. Se lhes falam em espíritos, há 

uma imediata associação com fantasmas e assombrações. Estrelas, planetas, espaço, fazem 

parte das novelas de ficção científica com que se recreiam nas horas vagas. Falta-lhes a 

disposição adequada para erguer o olhar e absorver ideias novas. 

 

Entretanto, à sua volta continuam a descer as mensagens de amor dos que desejam 

divulgar a Verdade, corno testemunho da compaixão do Senhor pela Humanidade sofredora. 

Atualmente, uma atividade intensa no plano espiritual remove as sombras dos lugares onde se 

acolhiam por séculos. Legiões de trabalhadores do Evangelho aproximam-se das cavernas 

onde o erro se abrigava até então e, lançando generoso facho de luz a seu interior, convidam-



 71 

no a sair, a transformar-se em verdade radiosa! A beleza das prédicas de Amor que o Senhor 

inspira aos mensageiros do Bem, muitas vezes, tem o condão de transformar os pensamentos 

sombrios de seus irmãos, alegrando-lhes os corações no reencontro com a Luz. Incorporam-se 

aos trabalhadores da última hora, a lutar arduamente contra a incapacidade momentânea de 

improvisar virtudes não cultivadas. Entretanto, contam com o apoio dos guardiães que os bus-

caram carinhosamente, através das inclemências dos ambientes sinistros. Incorporam-se aos 

Caminheiros da Verdade, sentindo-se estimulados a realizações benfeitoras. Fracos, indecisos 

em suas atitudes renovadas, buscam mentalmente o porto seguro do Amor e indagam de si 

mesmos como puderam fugir da luz que tanto bem agora lhes faz. 

 

Sentem que o pouco produzido por cada um somado aos esforços dos que os 

precederam na tarefa, formam o conjunto de harmonia utilizado pelo Senhor na execuçãa final 

da paz, ideal de uma Humanidade esgotada em sua capacidade de sofrer pelos próprios 

desvarios. 

 

Já não se impõe compulsoriamente a Verdade à sociedade atual pois, esclarecida 

cientificamente, libertou-se do dogmatismo, embora continue a vogar ao sabor das ondas, 

incapaz de encontrar a direção segura. 

 

Os homens já sentem que precisam buscar dentro de si as respostas para as 

interrogações que nascem a cada momento, perturbando-lhes a clareza de raciocínios. Se fir-

mes em seus propósitos de pesquisa sincera, encontrarão as alegrias do Evangelho de Jesus. 

Necessitam, porém, de uma predisposição que os capacite a assimilar-lhes os ensinos e esta 

predisposição chama-se Amor. Amor que se revelará através da compaixão pelo semelhante, 

integrando-os ao número dos que, há dois mil .tnos, fazem do Meigo Pastor de Almas 

inspirador de seus gestos de fraternidade! 

 

— "Levanta-te e caminha", disse Jesus, ensinando-nos a não permanecer 

espiritualmente estacionados em torno das deficiências que nos tolhem os passos. Libertemo-

nos da paralisia espiritual do tédio. Rompamos com a tradição de egocentrismo que nos 

impede de alargar o raio visual. Deixemos que ele atinja o maior âmbito possível e, assim, o 

centro da circunferência representado pelo nosso eu estará reduzido à sua verdadeira 

proporção. Logo que ampliarmós os pensamentos e dilatarmos a sensibilidade para o Bem, 

maior será a capacidade do círculo em que nos situamos, para conter as bênçãos que nos 

felicitarão a alma. 

Que nossos corações possam expandir luz neutralizando as trevas, como pequeninos 

sóis interiores. 

 

Por mais obscuros que vos sintais, dai ao máximo o Amor de que vos sentirdes 

capazes. Trabalhai, mesmo que vos tolham, frequentemente, os sentimentos negativos de 

inferioridade. São ressurgimentos de culpas passadas, ameaçando encobrir vossos bons 

propósitos. Fazei-vos surdos aos apelos da retaguarda e segui adiante! Clamam contra vós 

aqueles que não compreendem os objetivos mais nobres? Deixai-os entregues à sua faina 

inglória e segui avante resolutos! 

 

O Senhor vos espera no caminho. Acena-vos e deixa que sigais ao Seu encontro. 

Desceu à Terra como o pastor procurando a ovelha desgarrada. Acarinhou-a, instruiu-a, fê-la 

sentir Seu Amor. Voltou-Se então à estrada real da Vida e espera-a, renovada em suas 

disposições de servi-Lo. Que importa tenhamos seguido atalhos ínvios onde o Compassivo 



 72 

nos veio buscar? Seu olhar agora se fixa em nós convidando-nos a segui-Lo, sem 

esmorecimento! 

 

Que a luz das verdades cristãs faça de vossas vidas o sonho realizado das almas que se 

enamoraram do Bem, transformando-vos em trabalhadores ativos e felizes na Seara do 

Senhor. 

 

Sejamos todos um só rebanho para um só Pastor. 

 

Que se generalize a atividade em Sua vinha e alegres cantem em uníssono os que O 

servem com ardor, sejam os últimos ou os primeiros a incorporar-se às falanges do Amor. 

Atendei, o Senhor vos chama! Amai-O, amando a toda a Criação! 

 

 

BEZERRA DE MENEZES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 73 

CAPÍTULO 17 

 

Maria 
 

 

Como legionário romano em Jerusalém, eu a vi e encantei-me com sua doçura, sendo 

impossível desde então esquecê-la, porque o amor ao que é belo e puro enche a alma de suave 

enlevo. Guardei a imagem de seu rosto angelical como uma relíquia em contraposição aos 

quadros apavorantes das guerras cruéis. 

 

Precisava permanecer longe da família por motivos profissionais, naquela terra infeliz 

e rude, cheia de almas inconformadas a odiar com todo o vigor os incautos dominadores 

colocados entre eles e sua tão ambicionada soberania. 

 

Por mais belos e superiores em cultura e arte, por mais esclarecidos nas conquistas 

intelectuais da época, não passaríamos nós, os romanos, de simples intrusos, elementos de 

destruição e desgraça, diante do mais humilde filho do povo judeu tão cheio de orgulho em 

suas tradições. 

 

Como colocar-me em situação de simpatia diante daquela alma fiel às suas crenças 

religiosas? — pensava ao observá-la. 

 

Não havia em sua beleza a mais leve sombra de coque-teria feminina. Dir-se-ia tratar-

se de um anjo, antes que de uma mulher. Caminhava com simplicidade, parecendo esquecida 

de si e do que a cercava. Digna filha de um povo que se dizia escolhido, seu próprio ser 

encarregava-se de clamar que era um ente cheio de nobreza. 

 

Por muitos anos não pude esquecê-la. Instintivamente, estabelecia a comparação entre 

sua imagem e a de qualquer outra mulher que surgisse em meu caminho. Entretanto, encontrei 

um sincero amor na companheira que o destino me concedeu. Com seus cabelos ruivos, seus 

olhos claros e suas mãos carinhosas encheu minha vida de paz. Fui feliz e pude viver 

normalmente, cercando-a das atenções que alimentam um amor fiel na esposa dedicada. 

 

Lembrava-me do meu sonho de rapaz como de um romance lido, que permaneceu na 

esfera mental, como recordação agradável. Homem maduro e realizado, encarava meus 

sonhos de jovem como pruridos de sentimentalismo que, inegavelmente, tiveram encanto em 

sua época. Cumpria fielmente meus deveres e possuía a recompensa da família bem 

abastecida e feliz. 

Certo dia, fui chamado a cumprir uma ordem. Teria que participar da execução de um 

criminoso. Todas as medidas estavam sendo tomadas para reforçar a guarda, pois era o 

criminoso muito popular e temia-se algum distúrbio. Armei-me como convinha e pus-me a 

caminho. De passagem, olhei distraidamente a casa que me prendera os sonhos da mocidade e 

segui apressado em díreção às obrigações do dia. Juntei-me aos companheiros e partimos em 

busca do prisioneiro. 

 

Grande surpresa nos esperava! Deveríamos flagelar um homem que em nada se 

assemelhava a um criminoso. Man-tinha-se digno e sereno como se fosse julgar a nós. Sentia-

mos como se devêssemos apanhar as chicotadas que lhe eram desferidas e havia um 

constrangimento geral com a situação inesperada. Libertamo-nos, logo que pudemos, certos 



 74 

de que jamais veríamos coisa semelhante. Mas entregue a novo julgamento, concluíram que 

era necessário ir até ao fim e pusemo-nos a caminho, contrafeitos, nós que já estivéramos em 

contato direto com a Sua personalidade inconfundível! Não entendíamos bem a finalidade 

daquilo, mas era preciso obedecer. Seguimos através as ruas da cidade onde a multidão nos 

cercava. Foi terrível aquele dia!... Parecia que todos os espíritos malignos saíram às ruas e nós 

éramos seus mandatários. Mais adiante paramos para auxiliá-Lo a levantar-se de sob o peso 

da cruz que carregava e, com a rudeza exigida pela situação, fizemo-Lo caminhar novamente. 

Eis que surge, do seio da multidão, um grupo de mulheres e paro estarrecido! Vejo, com o 

semblante transtornado de aflição e carinho, aproximar-se de nós a eleita de meu coração. 

Sinto-me imediatamente na condição do mais horripilante dos carrascos. O impulso de 

simpatia que me despertara o Condenado transforma-se instantaneamente em horror por mim 

mesmo e tenho ímpetos de fugir. Quero correr a socorrê-la e não tenho coragem! Permaneço 

qual estátua a observar a cena. Uma das mulheres aproxima-se do Condenado e enxuga-lhe o 

suor e o sangue, beijando-Lhe as mãos crispadas de dor e sofrimento. Neste momento alguém 

mais rude da comitiva executora afasta, asperamente, as recém-chegadas. Eu permaneço 

imóvel; não fosse o horror da cena, creio que todos teriam notado meu estado de estupor. 

Procuro reagir, mas já não consigo olhar para o que faço. Meu pensamento está fixo na 

mulher que vi — a donzela meiga transformada em estátua viva de dor! Como poderia ajudá-

la? Sustar a condenação era impossível. E eu que ansiara, no passado, por estar junto a ela, 

desejaria que não me visse e que não estivesse presente! Não ousava sequer fitá-la, eu que 

sonhara com a sua presença e pusera em suas mãos a condição única para ser feliz na Terra! 

 

Observei-a para que não fosse desrespeitada. Insensivelmente, acerquei-me do seu 

grupo, como que atraído pelos únicos seres que fossem dignos naquela turba. A dor não lhe 

roubava a maravilhosa vibração de anjo caído do céu. Continuava a caminhar como ser único 

na Terra. Compreendi então que meu sentimento em relação a ela era mais do que amor — 

era veneração. Por que destino cruel aquela que seria digna de figurar entre as primeiras de 

seu povo via-se assim espezinhada pela situação aviltante de mãe de um criminoso, embora 

tão sereno em Sua dor? Que problemas intrincados a teriam conduzido a sofrer desta forma? 

 

Doeram-me as pancadas percutidas pelo martelo no madeiro da cruz. Sentia-me 

arrasado ao pensar como estariam penetrando fundo em seu coração feito para amar e não 

para ser trespassado por uma dor tão cruel. De pé, entre outras mulheres, parecia que 

carregava sobre si toda a dor do mundo e eu desejaria prostrar-me diante dela, implorando-lhe 

perdão para os que a faziam sofrer assim. Não sabia quais as culpas de seu Filho, mas estava 

certo que a ela nada poderia ser inculpado. Juraria que fora mãe dedicada, prestimosa e tal 

nobreza se irradiava também d'Ele, e facilmente viam-se os reflexos de uma afinidade 

angelical entre ambos. 

 

Vi-a chorar e não a pude consolar. Amei-a com ternura ilimitada naqueles instantes; 

entretanto, vi-a engrandecida sem compreender sua real situação. 

 

Sua figura humana não pôde inspirar-me a ponto de revelar-se única entre as mulheres 

que pelo mundo passariam. Estive diante dela genuflexo em espírito. Apreciei sua grandeza 

de alma e não sabia que presenciava o maior drama da história e que estava possuído do 

grande privilégio de contemplar a Mãe de Jesus! O amor profundo que me inspirava tinha 

origem no fato de ser um espírito de alta hierarquia que baixara à Terra, em missão de 

renúncia e Amor. Possuindo em alto grau semelhantes virtudes, bastaria um simples olhar seu 

para que os homens se sentissem guindados aos sentimentos mais elevados. Logo que não 



 75 

fossem dos mais embrutecidos, sentir-se-iam inspirados por seu meigo semblante feminino, 

cuja ternura jamais fora igualada. 

 

Passou sobre a Terra como um suave rocio, que beija levemente as flores que toca, 

refrescando-as e tornando-as mais belas. Sua doçura era tal que me encantou e me manteve  

preso, apesar do turbilhão de paixões, à nossa volta, naquela tarde. Ao retirar-me de lá, estava 

convicto de que os condenados deveríamos ser nós e uma estranha ordem de ideias inverteu 

os valores da vida a meus olhos daí por diante. Já não possuía firmeza no comandar ou 

obedecer. Ansiava por alguma coisa que não saberia explicar e que me locava, fundamente, 

no olhar dela e de seu Filho. Por convicção íntima, sabia que o mundo seria melhor dirigido se 

quem estivesse nos tronos possuísse a brandura daqueles dois seres. 

 

Por mais estranho que me parecesse, os sentimentos revividos de uma juventude 

longínqua não alteravam em nacla o amor em meu coração pela companheira de existência. 

Senti, assim, quão nobre é o amor verdadeiro, aquele cheio de idealismo. Vibra de forma tão 

generosa ao ser inspirado pelas almas puras, que não desaparece quando partilhado; ao 

contrario, incentiva quem o sente a dar-se, multiplicando-se para melhor doar-se. Inspirado na 

elevação de espírito que se irradiava de tal criatura, pude amar com mais firmeza a esposa que 

possuía, pois via agora em todas as mulheres um reflexo de sua grandeza d'alma. Pre-

dispunha-me, com sua simples recordação, a julgar que havia uma semente daquela 

grandiosidade de que era portadora, em cada mulher. Era um ideal sublime a ser atingido por 

todas e em todas passei a respeitar uma candidata às virtudes angelicais que identificara, sem 

dificuldade, naquela que conhecera tão superficialmente, mas cuja observação ligeira fora o 

suficiente para inspirar-me de forma tão elevada! 

 

Soube mais tarde que não me enganara. Ela era de fato a mulher escolhida na 

espiritualidade, modelo divino de todas as outras. 

 

Amo-a, como um legionário seu, hoje cheio de compreensão quanto aos deveres 

cabíveis em relação a este amor. Personagem obscuro de um drama que ainda não se findou, 

troco hoje os papéis e, em vez de contemplá-la penalizado diante de sua dor, ponho-me a 

serviço da Humanidade, por cujos erros também ela chorou. Cada gota de orvalho de seu 

pranto correu generosamente sobre o solo em que pisou e converteu-se em alimento para as 

almas que a amaram sem a compreender e que no presente procuram sentir a grandiosidade de 

sua missão ainda não terminada junto aos homens. Deixou sobre a Terra o perfume de sua 

passagem. Em sua personalidade inspiraram-se santos e poetas, pois os santos são os poetas 

da vida real. Sublimou-nos os sentimentos de amor. Deu-nos, em sua grandeza espiritual, o 

exemplo do que pode ser o toque feminino na vida do homem: dedicação, amor, grandeza 

moral. Elevou à categoria de anjo protetor a condição de mulher, que até então permanecia 

catalogada entre as propriedades prazenteiras do homem. Enfim, despertou entre nós o 

sentimento de grandiosidade que existe na missão de ser mulher ao cuidar, com suas frágeis 

mãos, d'Aquele que tem nas Suas a orientação do mundo! 

 

Que mais belo destino poderão as mulheres desejar desde então do que, com sua 

aparente fragilidade, servir de sustentáculo para toda a Criação? Que outro ideal do que 

construir, na obscuridade do lar e no silêncio do seu coração, o caráter dos que sairão pelo 

mundo a servir, tendo a coluna mestra de seus sentimentos sustentada pelas vigas do Amor 

que aí foram introduzidas por doce influência materna? 

 



 76 

Colaboradoras da vida, despertai para a grandeza de vossa situação! Sois as preciosas 

empresárias do Senhor. De vossas escolas anónimas de Amor saem, gerados em carne e em 

espírito, os embriões do futuro. Libertai-vos das falsas concepções da época que buscam 

destruir os nobres sentimentos femininos envolvendo-vos na perseguição de situações 

privilegiadas no terreno da animalidade! Os que sustentam que sois instrumentos de seu 

prazer exclusivista ignoram as sementes de vida superior que existem em vós. Mostrai-lhes 

que não sois somente agradáveis aos olhos, fazendo-os sentir que possuís aquele suave 

encanto que não sabem ainda avaliar, para compreender com exatidão a vossa condição 

feminina. 

 

Negai-vos a estacionar na condição animalesca a que vos querem restringir. Irradiai às 

suas almas a grandeza do espírito negando-vos à submissão aos encantos fáceis da vida. Dai-

lhes testemunhos suficientes de altruísmo e amor, repetindo-lhes à saciedade, que a esta 

missão tudo sacrificareis, pois viestes ao mundo para dar, a quem desejar, a oportunidade de 

vida e progresso que recebestes ao serdes recolhidas em vossos lares pelo aconchego do Amor 

materno. 

 

Bradai aos quatro cantos do mundo: — "Somos mães! Esta é a missão que nos 

enobrece! Tudo o mais é secundário e virá por acréscimo. Como tal, sentimo-nos mandatárias 

imediatas do Senhor, pois entre Ele e nós há a ligar-nos a condição de criadoras e 

mantenedoras da vida! Que nos respeitem e que nos amem, por verem em nós as interme-

diárias e zeladores da existência!" 

 

Um humilde servo de Maria, 

 

 

DRACUS 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 77 

CAPÍTULO 18 

 

O lar 
 
 

Célula viva da sociedade, produz em seu interior os movimentos e reações necessários 

à manutenção do conjunto a que pertence. Às primeiras horas de sua formação, exala-se 

caricioso perfume dos elementos de amor que lhe são introduzidos. Há entusiasmo, alegria, 

esperança. Sorriem os que tomaram a si a tarefa de sustentá-lo, certos de todas as realizações 

na preservação da paz e da felicidade. 

 

Paira em torno deles uma vibração de alegria, produzida pela capacidade de sintonia 

de corações positivos com tudo que se conserva em faixa vibratória semelhante. A felicidade 

e a paz são recebidas como coisas naturais, e somente serão devidamente valorizadas quando 

a luta se introduzir como companheira indesejável neste reduto do amor, a perturbá-lo, 

forçando-o a abandonar sua tranquilidade, a bem da disciplina do Universo. 

 

Às primeiras vibrações de amor em torno do lar que se inicia, surge no coração dos 

cônjuges o desejo de ver realizado, objetivamente, algo que comprove a capacidade criadora 

de suas vidas. Como um raio de sol, penetra o principezinho, amado e acarinhado, em seu 

reino de ficção. Nada mais será aí realizado sem consulta prévia aos interesses do novo 

hóspede. Quem ousaria contrariar a dedicação dos que lhe deram o ser? Esquecidos de suas 

predileções anteriores, dão-se ao trabalho feliz, cercando de atenções e carinho a obra do 

amor que lhes surgiu no cenário da vida. De seu caráter, de seu futuro, nada conhecem. Dão-

se com inteira dedicação ao pequenino ser e esperam que em amor lhes seja possível 

continuar a viver e servir. Nada lhes arrefece o ânimo. Renunciam ao sono, nos passeios, às 

vaidades e acham-se santificados em suas purãs intenções. Trouxeram ao mundo uma célula 

divina, que lhes enche de bênçãos a existência. Amam a vida que lhes atendeu aos mais 

íntimos anseios da alma. 

 

Passa-se o tempo com seu cortejo de renúncias. À proporção que o trabalho aumenta, 

diminui a possibilidade de repouso, de alegria despreocupada de lazer. As horas antes 

dedicadas à palestra repousante e feliz, terão que continuar indefinidamente no rol dos 

momentos de árdua atividade a benefício da sustentação da paz comum. 

 

Quem é o esposo? Quem é a esposa? Células geradoras e mantenedores da vida. Se 

souberem interpretar devidamente o papel que a vida lhes outorgou, é chegado o momento de 

se sentirem realizados, pois há um programa de imensa beleza traçado pelo Senhor àqueles 

que pretendem desfrutar os benefícios da bendita simbiose de almas no matrimónio. São 

parceiros de uma atividade abençoada que os glorifica, instrui, eleva e dignifica. Aprenderão a 

dar e, após se verem espoliados por amor, fitar-se-ão nos olhos sentindo a felicidade do dever 

cumprido! Serão intensamente felizes se compreenderem a infinita grandeza que existe em 

serem os substitutos do Pai junto a quem deles tudo espera. 

 

Há um universo dentro de cada lar. A grandiosidade da Criação em seu esplendor não 

poderia caber, é certo, nos limites estreitos de uma pequena morada terrestre. Porém, se 

observarmos o fenómeno da formação de um lar, veremos que há na realidade aí uma 



 78 

reprodução do Universo, de tal grandeza espiritual, que ainda não foi alcançado pela maioria 

dos homens. 

As virtudes de que são portadores os espíritos de alta hierarquia têm seu embrião nas 

pequeninas vitórias de todos os dias. Quem poderá ser um anjo de luz em missão de Amor e 

renúncia, se jamais tiver vibrado em um início dessa virtude pela dedicação a seu núcleo 

familiar? Como poderá vencer as distâncias interplanetárias com a alma risonha e feliz, se não 

tiver antes aprendido a percorrer pacientemente os quilómetros incontáveis, entre a sala e a 

cozinha, entre o quarto do doente e a enfermaria que lhe fornecerá os recursos de alívio? 

Neste humilde vaivém, consolidam-se as virtudes do espírito. Muitas almas que a ele se 

entregaram, robustecendo de forma feliz as próprias vibrações de paz, voltaram 

espontaneamente a repetir os exercícios de paciência e sacrifício que lhes proporcionaram as 

alegrias do esquecimento de si mesmas. Amaram de tal forma o lar como instituição 

elementar do Amor, que a ele novamente se prenderam felizes, como particulares integrantes 

de paz da grande sinfonia que envolve a Terra. Sabiam, ao reencarnarem, que quanto mais 

lhes fosse exigido pelo grupo familiar, mais seria preciso aprender a dar. Surgiram então estes 

heróis anónimos, estigmatizados pela cegueira humana como vítimas de seus companheiros 

de existência, almas sem capacidade para a reação. A humildade é o sentimento predominante 

em seus espíritos. Tudo lhes pode ser proveitoso, dependendo de suas reações nobres, a 

alegria que da Terra levarão consigo, sob a forma de vitória interior. Conhecem a alegria real, 

pois embora pareçam escravos de obrigações penosas, estão libertos das paixões que 

agrilhoam a alma ao longo da vida. Trazem a coroa de espinhos que aparentemente lhes foi 

imposta, mas na realidade é um laurel de luz, irradiação da mais nobre de todas as virtudes: a 

renúncia por Amor. Dirão muitos que são seres de visão acanhada, ignorando que assim 

vivem porque não saberiam entregar-se à faina inglória das paixões vis. Experimentai, mesmo 

mentalmente, examinar as reações que tomariam de chofre nobres almas cheias de sabedoria e 

paz, se submetidas a ebulição semelhante. Quem não terá visto grandes mestres do intelecto e 

da razão sucumbirem diante de provas que a um rude cam-pônio é dado enfrentar com 

serenidade no seio de sua organização familiar? Seria a força da resignação produto da 

ignorância? Ou o elevar-se aos píncaros da razão na afirmação de auto-suficiência 

intelectual terá produzido o atrofiamento da humildade e da confiança na justiça do Eterno? 

Um halo de luz vibra com calor em cada lar harmonizado, pois existem aí autênticas 

vitórias do espírito. São mandatários de Deus aqueles que conseguem harmonizar forças 

heterogéneas a benefício do progresso geral. Que se rejubilem, pois suas vitórias são 

constatadas nas vitórias do conjunto e ninguém pode delimitar, com exatidão, a contribuição 

de cada qual. Dentro do lar as maiores dádivas são realizadas no silêncio do próprio espírito 

cônscio de seus deveres, e as mais profundas alegrias são confiadas a Deus com a felicidade 

de uma irmanação completa junto ao semelhante. 

 

Dirigi todos os vossos esforços no sentido de estabelecer, entre vós e vossos irmãos, 

uma tal corrente de simpatia e Amor, que possais honestamente afirmar que procurais "amar a 

Deus sobre todas as coisas e ao próximo como a vós mesmos". Esforçai-vos e que não haja, 

entre vós e vossos companheiros de jornada, a menor barreira impedindo dirigir-vos em 

termos de igualdade para com todos. Amai-os, sejam eles como forem. Servi-os, 

engrandecendo vossa capacidade de dar. Se desejais o progresso dos que vos cercam desejai-o 

tanto quanto o vosso próprio, aproveitando as oportunidades de evolução que eles vos pro-

porcionam. Quanto à parte que lhes compete, o Senhor os proverá tanto mais rapidamente 

quanto os souberdes amar e servir. Não os recriminemos por não serem capazes de realizar 

tanto quanto nos agradaria. Amemo-los como são e a paz nos virá ao coração. Sejamos 

amigos, fraternos, con-soladores e fortes em nossa capacidade de servir, como a árvore 

frondosa de tronco robusto. 



 79 

 

Que o Senhor vos auxilie, pequeninos elementos formadores das células do lar, a fim 

de que, saneados em vossas disposições de nobremente servir, possais colher o fruto de 

vossos esforços, na alegria de serdes focos de luz a irradiar harmonia e paz. Desta forma, em 

breve todos os corações que vos cercam estarão a vós ligados pelos mais doces laços afetivos. 

Tereis então oportunidade de vos retemperardes nas ondas infinitas do amor verdadeiro! 

 

 

ANDRÉ  LUIZ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 80 

CAPÍTULO 19 

 

Alegrias espirituais 
 
 

Uma palavra de amigo, num infortúnio qualquer, produz o efeito de bálsamo que, com 

carinho, é posto sobre a ferida. Por isso, dirigimo-nos às almas que, inexperientes, ferem-se na 

ânsia de caminhar através das estradas espinhosas da libertação espiritual. Encontra-se, muitas 

vezes, o espírito num vasto campo, estacionado, quando lhe falam de "paragens celestiais" 

que poderão ser atingidas após grandes esforços. Põe-se a caminho, decidido a vencer e, sem 

sentir a mágoa que lhe causam os espinhos, transpõe grandes distâncias, chegando ao fim da 

estrada onde pode repousar, contemplando o largo campo florido de sua "terra de promissão". 

Bendiz o nome do Pai e prostra-se em adoração sem limites, desejando permanecer para 

sempre no campo da paz e da realização positiva que lhe é facilitada. 

 

Sua coragem e desenvoltura granjearam-lhe a possibilidade de alargar horizontes, 

porém, seu nível espiritual não permite maior permanência no local que atingiu. É ali tolerado 

temporariamente como prémio ao valor de quem se candidato a novas conquistas. Por espírito 

de disciplina, no momento do regresso, submete-se pacientemente, mas permanece-lhe no 

íntimo a revolta, sob a forma de inconformidade. Identificando a inferioridade do ambiente a 

que pertence, lamenta-se ao invés de alegrar-se por receber estímulo tão generoso ao seu 

progresso espiritual. De retorno ao convívio amoroso de seus companheiros, que antes lhe 

proporcionara alguma alegria, sente-se desanimado e infeliz!... 

 

Pobre ser! Ao ser brindado com a possibilidade de atravessar os muros que o 

separavam do campo da Vida, após longa caminhada de sacrifícios, somente soube trazer no 

coração o veneno da tristeza, através da inconformidade com sua humilde condição. Se não 

lutar contra essa tendência nociva, mais tristezas acumulará cio que alegrias, pois nada lhe 

parecerá satisfatório em seu ambiente comum. É necessário equilíbrio aos que atingem um 

determinado estágio espiritual, a fim de compreenderem as nuances sutis do egocentrismo que 

se apresenta embuçado sob o aspecto de idealismo. Nunca será demasiado alertar as 

consciências que se enamoram das grandezas da Vida Eterna quanto à necessidade de 

aprender a ver, como convém, os diversos aspectos da vida diária. Não se esqueça o espírito 

desejoso de progresso de que a argamassa sólida sobre a qual repousa a construção definitiva 

do espírito baseia-se na união perfeita de pequenas pedrinhas trazidas ao edifício moral 

através do cuidado minucioso com o minuto que passa. 

 

Nenhum bem será realmente duradouro se houver a contrabalançá-lo um mal, como a 

moeda não terá valor se cunhada somente em uma das faces. 

 

Comprova-se o real valor do discípulo pela capacidade de enfrentar com galhardia as 

mais diversas situações. Aquilataremos de sua evolução na capacidade que testemunhe de 

produzir, nos olhos alheios, o reflexo das alegrias que refulgiram nos seus. Que sorria ao ver 

sorrir, que ame como é amado pelos que lhe estão à vanguarda. 

 

Somente quando se mostrar capaz de receber as dádivas materiais e espirituais sem 

desequilíbrios poderá candidatar-se a maiores aquisições. 

 



 81 

Que acarinhe, abençoe, ame os que lhe seguem os passos, como um meio de mostrar-

se grato a quem lhe faz o mesmo. Não como uma necessidade de retribuição, mas como um 

exercício de aprimoramento das próprias vibrações. Quando se aconselha a gratidão ao Pai, 

não há aí uma indicação de personalismo no Ser Supremo. Ensina-se o aprendiz a integrar-se 

à felicidade de servir. Recomenda-se que dê como recebe, para que sinta a realidade de que, 

muito mais se beneficia quem dá, do que quem estaciona na condição receptiva através duma 

falsa noção de conveniência. 

 

O processo indicado para a aquisição da alegria espiritual permanente é recebê-la nos 

momentos de júbilo e transmiti-la através do trabalho árduo àqueles que não a conhecem. No 

esforço de conservá-la para despertá-la em alguém, teremos conseguido multiplicá-la dentro 

de nós! 

 

Orai e meditai. Após, felicitai-vos com o testemunho de Amor. Quando orais ou vos 

entregais ao trabalho espiritual, alargam-se vossos horizontes, pois procurais colocar-vos em 

situação de igualdade, perante Deus, em relação a vossos irmãos, elevando humildemente 

vossos corações. Estendei t-st as vibrações a todas as horas de vossa vida para que estejais em 

constante prece, por atos e palavras. Que não haja um hiato. Que às vibrações e palavras, 

sigam-se as ações. 

 

Ponde à prova o que afirmamos! Esquecei-vos de todas as indagações em torno de 

vossa paz e ocupai-vos, com amor, a fazer a dos outros no que vos for possível. Tudo mais é 

supérfluo porque inconsistente, se nesse desejo sincero de harmonização com a Vida não 

estiver baseado. Todo esforço que não vier de um anseio de real integração no conjunto da 

Vida será um desviamento do objetivo principal. Será necessário então construir estradas de 

retorno que lhe adiarão o momento de alcançar a paz. 

 

As alegrias espirituais intensas são trazidas a título de estímulo ao esforço de 

integração harmonizada com as situações da vida, que só é possível através do esquecimento 

próprio e do desejo constante de produzir efeitos semelhantes em nossos irmãos mais 

próximos. 

 

Graças a Deus, 

 

 

NICANOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 82 

 

CAPÍTULO 20 

 

O sexo como instrumento de purificação e  

engrandecimento da alma 

 

 
Nesta hora em que a Humanidade se volta para os valores materiais como única fonte 

de bem-estar, na esperança de obter felicidade por meios inadequados, é oportuno examinar, 

sob o aspecto real, um dos instrumentos mais capazes de desvirtuar-se em mãos inábeis — o 

sexo. 

Através dos milénios vem o homem cavalgando, com maior ou menor êxito, a alimária 

de seus instintos, desprezando-os ou superestimando-os, mas raramente se dando conta da 

poderosa força motriz que leva consigo e, mais dificilmente ainda, sentindo o verdadeiro 

objetivo a que se destina. 

 

O Senhor colocou a atração do sexo como a mais remota manifestação do Amor 

Universal, como a ponte que ligaria os seres no despertar da consciência individual, ao grande 

envolvimento de Amor que paira sobre a vida. Justifica-se pois que seja o instinto que mais 

fortemente se manifesta nas criaturas após o de autoconservação. Existir para amar é uma 

conjugação de fatores que rege a vida normal, projetando-se através duma escala infinita de 

sublimação que conduz a graus cada vez mais aperfeiçoados de felicidade e paz! 

 

Profundos trabalhos de renovação espiritual são executados sob o impulso desse 

instinto, sem que os interessados possam avaliar quanto devem à tão incompreendida atração 

do sexo. 

 

Por ser a força mais generosa da vida, inebria o homem ;i ponto de distrai-lo do 

objetivo real a que se destina e, geralmente, só após profundas desilusões, sente-se ele capa-

citado a raciocinar sobre a forma adequada de aplicá-la. 

 

É profundamente triste que ainda não haja alcançado a divulgação devida o conceito 

de que o sexo é uma força essencialmente libertadora, capaz de aproximar o homem cio seu 

Criador, nas características primordiais de Sua natureza divina — criar e amar, dar vida e 

sustentá-la, doar-se para renovar a si e ao semelhante. O homem que detém o controle dessa 

energia interior pode ver, no sexo oposto e no seu próprio, seres dotados de uma possibilidade 

maravilhosa de engrandecimento, mantenedores e guardiães da vida no planeta. Esta a função 

precípua do instinto iluminado pela razão. A par dessa prerrogativa humana e eterna de 

modeladores de almas e de corpos, há as consequências correlatas de uma possibilidade 

crescente de amar e servir ao semelhante através do contato recíproco. O homem, com suas 

características de liderança e firmeza, é capaz de transformar-se no apoio e no estímulo às 

realizações de suas irmãs, almas femininas que esperam amparo e incentivo para a realização 

do sonho de projetar-se no panorama da vida como intermediárias e manipuladoras das forças 

que se combinam para a continuidade da espécie. 

 

Desse contato recíproco, em que cada qual deve dar-se para possuir, surge o jogo de 

forças morais e espirituais de transformar, sublimando, as características individuais, numa 



 83 

necessidade crescente de assimilação e reajustamento. Não sabemos a qual dos dois aspectos 

atribuir maior realce, maior valor: se à reprodução em si ou à possibilidade de reajustamento 

recíproco, no estreito contato estabelecido entre os seres que a ela se entregam. Mesmo aque-

les que obedecem ao instinto de forma elementar, sem noção do seu elevado teor de 

espiritualidade, não escapam à influência educativa do convívio humano, a despertá-los para 

os princípios básicos do sentimento, degrau inicial para uma introdução aos valores eternos do 

espírito. Como crianças atraídas à escola pelos folguedos, assimilam os ensinamentos de que 

ela é pródiga e, em breve, ver-se-ão promovidos a um grau superior de compreensão, sem 

mesmo se aperceberem. Aquele pois que abre as portas da existência para novos seres, não só 

dá vida aos que chegam, mas especialmente está animando em si o desabrochar de valores 

espirituais, por ser forçado a multiplicar-se em seu mundo interior. Molda-se aos 

acontecimentos, crescendo, à proporção que o tempo passa, na formação de um corpo de 

ideias e criações próprias, como se fosse, aos poucos, gerado para uma nova existência 

espiritual no seio generoso da vida! 

 

Infelizmente, porém, há duas formas de deturpação interior do instinto, provindas da 

incompreensão causada por uma distorção psicológica: uns perdem de vista os valores eternos 

dessa força espiritualizante; outros, por sentirem sua intensidade, passam a temê-la tolhendo-a 

indefinidamente, negando-se a reconhecer a possibilidade de evoluir ao seu impulso. Em 

ambas essas formas, o espírito encontra-se desviado. Na primeira, nega-se a evoluir, esta-

cionando no terreno das sensações animalizadas sem aspirar à essência divina dos valores 

eternos que se ligam a um fator essencialmente temporário e instável: o instinto sexual. 

Desnudam a grande verdade da vida de sua força espiritual contemplando-a qual estátua 

morta, incapaz de transfigurar-se. Perdem o doce milagre da sublimação do amor, não 

ultrapassando a fronteira que separa a felicidade material da felicidade do espírito. 

 

Que dizermos àqueles que se fecham à influência da carne por temor de enfrentá-la? 

Estarão desenvolvendo as forças de repressão, aplicando suas energias num sentido de reter e 

não de sublimar e desenvolver. A energia pura da espiritualidade que pode ser canalizada 

através da experiência do sexo é digna de transportar os homens aos degraus da purificação, 

se orientada num sentido verdadeiro e jamais degradará quem a sente e vive como uma bên-

ção da vida. Quem sobe aos cumes de uma espiritualização real, pode prescindir dessa forma 

embrionária do amor, mas jamais a sufocará enquanto existir. Ao contrário, usufruirá, ao seu 

contato, das premissas de uma situação de espiritualidade em vias de se concretizar. Não 

existe evolução consolidada para a sublimidade do amor espiritual quando for necessário 

sufocar o instinto. Aquele que já o sublimou, orienta-o sem recalcá-lo; não foge dele porque 

não o teme e sente a verdadeira interpretação que lhe deve dar: fonte de união, de progresso 

coletivo, de amor, em suas manifestações primeiras. 

 

A mente evoluída dirige o sexo. Canaliza-o para as suaves impressões do amor 

doação, que a aproxima do amor universal, no sentido verdadeiro de fraternidade, feliz por 

participar das lutas e problemas evolutivos dos seres a quem se liga. 

 

Eis porque a evolução do instinto sexual leva o homem a congregar-se em famílias e, 

embora sua natureza animal muitas vezes clame contra essa condição restritiva, a situação de 

espírito em processo evolutivo não lhe permite mais prescindir do aconchego dos seres 

amados. 

 

Muitas palavras têm sido pronunciadas em torno do problema que constitui para o 

homem tornar-se senhor de sua natureza animal, porém a solução para tal impasse só será 



 84 

alcançada quando sentir que prepondera em si a sensibilidade espiritual sobre a instintiva e 

isso só se fará quando souber alcançar as suaves vibrações do amor cristão ao semelhante. À 

proporção que esta capacidade de amar em espírito e verdade se desenvolve, deixa o homem 

de esboroar-se contra a dureza do instinto animal, para guiá-lo como força útil aos seus 

objetivos mais altos. 

 

A luta travada no caminho evolutivo para alcançar o domínio do instinto é cheia de 

espinhos, porém eles serão menos perigosos à proporção que a criatura não os fixar em si. 

 

Nas sucessivas encarnações em que o espírito mergulha na matéria densa, vai aos 

poucos sentindo a possibilidade de aliviar-se do peso da escravidão ao instinto. Registrando 

em sua consciência as consequências nefastas de uma submissão indesejável à força animal, 

chegará, pela experiência própria, a conquistar um grau evolutivo superior no qual possa ver a 

distância o terreno em que pisa quando ao contato da matéria, estabelecendo rumos novos à 

própria vida. 

 

O instinto então surgirá diante dele como uma das muitas forças que a Natureza 

concede com a finalidade grandiosa de plasmar na Terra o reino de Paz e Amor com que 

sonha sem saber onde buscá-lo. 

 

Glória a Deus, o Senhor de todas as coisas, cuja sabedoria criou as forças da vida com 

o objetivo sublime do engrandecimento espiritual. 

 

Paz e vitória a todos os homens! 

 

 

RAMATIS 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 85 

 

CAPÍTULO 21 

 

A amiga fiel 

 
 

Diante da eternidade, somos como ânforas muito antigas onde são colocadas camadas 

sucessivas de experiências. Sc pudéssemos mergulhar a sonda do pensamento ao fundo do 

vaso, veríamos que, o que nos causa aversão hoje, foi muitas vezes objeto de nossa predileção 

no passado. 

 

Aquele que condena, asperamente, o proceder leviano de seus companheiros de 

existência, não raro passou pelas mesmas experiências, agasalhando idênticas reações. 

 

No percurso realizado, cuja extensão não podemos avaliar, milhares de atitudes 

extemporâneas terão sido (ornadas por nossos espíritos sequiosos de proveito imediato na 

pauta dos sucessos diários. Impulsos que hoje nos pareceriam incompatíveis com nossa 

natureza marcaram, indelevelmente, as atitudes mentais do pretérito, trazendo ao espírito 

conturbado o determinismo fatal de reviver proveitosamente a experiência malograda. Além 

dessa experiência renovadora, contará agora com o ónus de ter infligido a dor e o desencanto 

a seus companheiros de jornada. Permanece em dívida com a Vida e sente-se impelido a 

saldá-la com esforços redobrados. Sua alma encontra-se condicionada aos reflexos negativos 

do passado e, em idênticas situações, reações semelhantes surgirão. 

 

Agasalhando propósitos sinceros de renovação, o espírito que deseja reiniciar a 

jornada terrena busca um elemento salvador que o desperte no momento da prova decisiva. 

Conhece a força do hábito sedimentado em sucessivos fracassos e teme o esquecimento 

temporário em que se verá imerso. Valoriza então a Dor como fonte de esclarecimento e 

alerta. Certamente que, como filho de Deus, a luz o atrai intensamente. Sonha com a ventura 

das almas eleitas. Não há, em seu espírito, uma atração mórbida para o sofrimento, porém 

compreende que se puser "algumas pedrinhas dentro do seu calçado", já não caminhará tão 

distraído como se fizera costume seu. Em sua alma rebelde a reflexão está condicionada à Dor 

e parece-lhe perigoso caminhar sem esta companheira, que o tem despertado para a visão mais 

clara da vida. Num gesto de profunda nobreza abraça-a e pede ao Senhor lhe permita levá-la 

consigo no caminho da renovação. Desfaz-se das facilidades que o predispuseram ao gozo 

excessivo no passado e submete-se à disciplina espartana. 

 

Mas a Dor é companheira tristonha. Suportada longamente traz profundo cansaço. 

"Quanta gente distraída e feliz à beira do caminho", pensa o viajor, "e eu a carregar comigo 

este fardo tão pesado!" 

 

Observando-o, vemos que caminha, mas seu coração vacila prestes a entregar-se ao 

desânimo. Sente-se só e seus olhos fixam-se, insistentemente, nos que parecem cercados de 

alegria. Em sua solidão, ainda não valoriza a felicidade interior de sentir-se acompanhado pela 

sentinela fiel, que por vontade própria procurou trazer consigo na jornada do olvido 

temporário. 

 



 86 

Abre as janelas da alma e ouve o convite do prazer em que tantas vezes se deleitou no 

passado. Ao pequeno fio de consciência das verdades eternas que corre timidamente sob a 

forma de uma ténue hesitação, opõe a resistência do desejo de prazer-deturpação do anseio de 

felicidade que o caracterizou em suas resoluções nobres no além. Assim, represada a 

consciência mais alta, dispõe-se a rein-gressar no âmbito das experiências deletérias, com 

esquecimento de todo um programa de realizações. 

 

Julga, enfim, poder felicitar-se com a ruidosa companhia dos que trazem afivelada ao 

rosto a máscara da felicidade fictícia e enganadora. Buscando o prazer desregrado, tem a 

impressão de quem se reintegra a um ambiente compartilhado em épocas não identificadas. 

Nesses momentos não percebe a seu lado a sombra fiel de sua existência. Nos primeiros 

volteios dessa girândola, sente-se feliz e muito bem acompanhado, pois todos à sua volta 

estão ocupados no mesmo anseio de perturbação da própria consciência. Mas toda alegria 

fictícia é intermitente por carecer de bases, consumindo energias que poderiam fazê-la 

duradoura. Atingindo este estágio, a alma é compelida a deter-se para a renovação de forças e 

contempla insensivelmente o que a rodeia. Observa o mesmo fenómeno em seus companhei-

ros. Cada um deles tem ao lado uma sombra igual àquela que o acompanhou sempre pela 

vida, produzindo-lhes os mesmos sinais de tristeza. Admira-se de que não as pudesse ver 

logo. Compreende a ilusão que lhe causou a máscara afivelada aos rostos risonhos impedindo-

o de identificar os sinais denunciadores dos mesmos males. Continuando a observá-los, vê 

que ajustam sistematicamente à fisionomia sofredora a ilusão de uma expressão de alegria, em 

nada semelhante à que idealizou para si. Sente que para continuar a ronda inconsequente terá 

de transformar-se em ator fracassado, que não vive seu papel com sentimentos profundos e 

nada realmente duradouro alcançará por tais caminhos. 

 

Encontra-se novamente desanimado. A Dor, companheira incómoda, não o abandona 

nem mesmo quando lhe opõe o gargalhar histriónico dos prazeres fictícios. Nem o vinho, nem 

o ruído, nem a libertação total dos instintos, conseguem afastá-la. Por fim, levado por um 

velho ensinamento que aconselha a enfrentarmos aquilo de que nos desejamos livrar, volta-se 

decidido a investigar as razões da louca persistência com que é seguido. Está decidido a desa-

fiá-la e, com todas as energias reunidas, liberta-se afinal de tão incómoda perseguição. 

Encara-a revoltado, enfurecido. Sentindo-se lesado em sua felicidade pessoal por um mórbido 

instinto de perseguição, reúne energias para a reação. Volta-se colérico e, ao fixá-la, para 

admirado! Esperava encontrar um feroz Mefistófeles, façanhudo e irónico e vê-se à frente de 

uma triste sombra de olhos lacrimosos e atitude perdida de desânimo!... Desarmado em sua 

violência, interroga-a quanto aos seus propósitos, e ouve, com espanto, que ela é sua escrava! 

Espera, pacientemente, o dia em que seu senhor a libertará. Através de milénios o vem 

seguindo, fielmente, como serva humilde. A cada experiência vivida, sobre seus ombros, 

novos fardos são lançados e mais pesada se sente. Terminada a cegueira temporária das 

encarnações, dá-se o reencontro mais nítido em que seus préstimos são devidamente 

valorizados; porém, diante do esquecimento compulsório da nova existência, sente-se 

repudiada e esquecida. 

 

Incalculável é a admiração de seu impulsivo interlocutor! Vê-se impossibilitado de 

continuar a argui-la por um delito cujas consequências só a ele cabe sanar! Jamais semelhante 

ideia lhe passara pela mente e reconhece que estivera' sempre empenhado em fugir a qualquer 

investigação honesta. Sente-se humilhado e pequenino em sua inconsequência. Aquela 

sombra já não lhe causa aversão. Responsabilizado, suas fibras de honestidade começam a 

despertar, num chamamento interior para a análise de seus atos. Fará uma parada procurando 

aliviá-la de seu peso, já que a ele cabe a culpa de permanecer oprimida e infeliz. 



 87 

 

Surgem alguns traços de altruísmo e os primeiros passos são dados no caminho da 

redenção. Despertou em si o sentimento do dever e através dele encontrará a alegria sonhada. 

E saem, ambos, em busca de novos caminhos nos quais ele permanecerá a seu lado, a 

princípio pelo sentimento de honra, e após algum tempo, pelo prazer, antes desconhecido, de 

consolar os tristes e oprimidos. 

 

Conseguirá enfim levar a cabo sua missão e, após reconhecer a Dor como amiga 

insubstituível, libertando-a de seus fardos, correrá a mostrá-la, como um trofeu de luz, a todos 

aqueles que ainda não a puderam entender. Exibi-la-á como conquista máxima de sua vida, 

concitando seus companheiros a um exame profundo da própria situação. Será um pioneiro 

entre aqueles que ficaram para trás. Dirão que a nova máscara afivelada ao rosto o transforma 

de tal maneira que é quase impossível identificá-lo, mas não resistirão à curiosidade de 

examinar-lhe as novas condições de vida. Grande surpresa os espera, pois encontraram 

alguém cuja satisfação serena não se desfaz, sendo já impossível para ele alcançar os 

extremos da alegria inconsciente seguida da tristeza da depressão. Indagando dos processos 

que utilizou para conseguir tal resultado, receberão como resposta — "Consultem as sombras 

que os seguem". Julgam-no louco. Como poderá uma sombra trazer tranquilidade a alguém? 

Explica-lhes então o trabalho a que se entregara junto à sua própria Dor e, após, apresenta-a 

resplandecente de luz aos olhos estupefatos dos que a conheceram como escrava infeliz e 

obscura!... 

Após essa demonstração retira-se abraçado a ela, risonho, sob o olhar cheio de espanto 

dos que o ouviam, disposto a voltar tantas vezes quantas forem necessárias, para animá-los a 

fazer o mesmo teste de interrogação à própria Dor!... 

 

 

Após essa demonstração retira-se abraçado a ela, risonho, sob o olhar cheio de espanto 

dos que o ouviam, disposto a voltar tantas vezes quantas forem necessárias, para animá-los a 

fazer o mesmo teste de interrogação à própria Dor!... 

 

 

EMMANUEL 
(1)

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

l — NOTA do médium — Este espírito, que já se apresentara como romano, 

mostrou-se, ao fim desta comunicação, como um padre católico de idade avançada, que 

viveu no Brasil. 

 

 

 

 

 

 



 88 

 

 

CAPÍTULO 22 

 

Vitória 
 
 

 
Em nome do Senhor está terminada a primeira parte deste pequenino esforço realizado por 

indicação nossa, a quem serve com o desejo de acertar. 

 
Na pauta das atividades humanas, muitas realizações positivas esmaecem, antes mesmo de 

atingir o vigor inicial, dissolvidas pela insegurança no querer e no sentir. 

 
A segurança que propicia a vitória exige esforços constantes de perseverança dirigida com 

um objetivo único. 

 
Ao tentar caminhar na estrada da realização em sentido oposto ao que até então se dirigia, 

precisa o aprendiz usar persistentemente o ariete do pensamento firme contra as muralhas da 

incompreensão, por ele mesmo construídas no passado invigilante. 

 
Para nós que procuramos cercar de carinho toda virtude iniciante, torna-se muitas vezes 

impossível evitar um prolongado hiato entre duas fases de produção construtiva, em virtude de ser 

propriedade exclusiva de seu possuidor a chave do pensamento, que aciona a ponte movediça dos 

sentimentos, propiciando ou retendo a passagem das verdades eternas pelo canal da inspiração. 

 
Através do trabalho de esclarecimento espiritual, o Senhor nos permite colocar no extenso 

campo de Sua Seara várias sementinhas e, com o correr do tempo, temos a satisfação de vê-las 

apresentar os primeiros indícios de transformação. Em um prodígio de força vital, prenúncio de 

germinação, desfaz-se a casca do seu envoltório, permitindo a fixação ao solo, com a consequente 

possibilidade de desenvolvimento completo. É quando a alma começa a esquecer-se de si mesma, 

lançando fora de seu antigo envolvimento de pensamentos egoístas, as raízes de um desejo 

sublimado de servir. Julgareis que daí por diante realizará livremente e essa impressão também 

lhe chega, mas em breve sentirá que para firmar-se tem de vencer a dureza do solo nem sempre 

preparado pela chuva benfeitora do amor; suas raízes terão de contornar as pedras do endure-

cimento moral por seu livre arbítrio colocadas no solo em que agora deseja desenvolver-se. Há 

que renascer e recomeçar no terreno mal cuidado do passado, porém, a cada pequenino obstáculo 

contornado, sentir-se-á mais vigorosa. 

 
Na floresta intrincada das incompreensões humanas, coloca o Senhor o rio tranquilo da 

Fé, para os viajores que desejarem chegar à meta sonhada. Todas as vezes que sentirem sua 

embarcação ameaçada de submersão pela insegurança e fragilidade do material de que se constitui 

terão de invocar novos recursos, com a firmeza da vontade aliada à alta compreensão dos 

objetivos reais da existência. 

 
Com o auxílio do Alto, deve o viajor compreender que sua jornada não vale por si mesma, 

mas pelas consequências que tiver para si e para os outros, conquistando uma visão de conjunto 

na qual todos os detalhes serão vistos com o valor secundário que realmente têm. Só a beleza da 

vida, só a felicidade do serviço por amor, terão verdadeiro sentido. A floresta que o cerca tem, 

realmente, aspectos horripilantes para quem se detém a examiná-los; porém estará a salvo se 



 89 

construir a embarcação da confiança e navegar suavemente o rio da misericórdia divina que a atra-

vessa. 

 
Assim, desejamos encorajar os médiuns iniciantes que sentem desabrochar em si a flor da 

boa-vontade, pois toda realização feliz é produto de esforço contínuo, através de longos períodos 

de exercícios e trabalho árduo. Nenhuma virtude, nenhuma aptidão é produto de improvisação 

fácil. Ao espírito desejoso de servir, recomendamos persistência, pois não existem privilégios. 

Consideramos os médiuns vitoriosos como seres que amaram tanto o ideal de servir que 

desenvolveram em si as forças capazes de destruir os obstáculos que os separavam da 

inspiração mais alta. Sabendo que o Sopro Divino paira sobre a Criação, compreenderam que 

fazem parte do grande concerto de almas reunidas em torno do Senhor para a produção da 

vida. Tímidos, vacilantes, porém certos do que desejavam, iniciaram suas atividades 

redentoras e em breve viram-se totalmente envoltos pelo amor absorvente do Pai. 

 

Essa escalada dá-se às vezes de forma tão sutil, que o próprio espírito nela empenhado 

não consegue avaliá-la. Absorto nos múltiplos aspectos do serviço aos seus ideais, o tempo 

para ele corre celeremente. Em uma curva do caminho mais adiante, tem um rápido instante 

de retros-pecção e mal se reconhece! Que importa o que ficou para trás?! Há tanto que fazer 

no caminho! Sorri, satisfeito, e não se detém na contemplação do trabalho. Ama a atividade 

porque é uma prece constante e sabe que nunca findará a oportunidade redentora. Quem está 

no caminho, que tarefa lhe caberá? Não pergunta nem vê! Alegra-se em ser elemento ajustado 

à engrenagem da Vida superior. Que valor terá seu trabalho? Não o preocupa, pois sabe que 

tudo, em última análise, pertence ao Senhor; tanto ele, como a tarefa a realizar, como a inteira 

Criação! Assim sendo, estando também mergulhado nesse conjunto no qual impera a har-

monia porque pelo Pai é dirigido, para que se preocupar, se Ele somente espera de Seus filhos 

que amem e sirvam?! Se diante d'Ele colocou o produto de seu trabalho dizendo: 

 

— "Pai, aí está o que Te pude trazer!", que mais importa? 

 

Se os homens estivessem divididos em vitoriosos e fracassados, não haveria a menor 

sombra de justiça dentro da vida. São os próprios espíritos que se costumam classificar dessa 

forma. Entretanto, nem uma nem outra afirmação tem caráter de estabilidade — vitória como 

fracasso são situações criadas pela vontade mais ou menos firme. Quem bem puder 

compreender, não se julgará jamais vitorioso ou fracassado de forma definitiva. As vitórias 

são parciais e gradativas dentro da vida; cada uma nos habilita à conquista de outra maior. 

Reconhecendo essa verdade, saberá que o Senhor é seu pastor e nada o deterá. Sentirá nos 

diferentes aspectos da vida, mesmo nos que ameaçam deprimi-lo, situações desprovidas de 

estabilidade, porque a força dinâmica e criadora que leva consigo é capaz de mudar o pano-

rama circundante. Compreenderá, enfim, que ao idealizarmos algum bem, lançadas estão as 

bases de uma realização concretizada à proporção que forem sendo afastados os obstáculos e 

a identificação dos mesmos nada mais significa do que uma orientação a ser dada à vida! 

 

O Eldorado da união com Deus é alcançado através do desbravamento dos caminhos 

virgens que deverão ser trilhados pelo espírito em sua própria intimidade. Porém as sugestões 

do desânimo surgirão a cada passo. Mentes habituadas ao negativismo só poderão afeiçoar-se 

à ideia de uma generosidade divina, a fluir sem cessar sobre a vida, quando, por esforços 

continuados de reerguimento, ficar realmente comprovado a seus olhos o imenso envolvimen-

to de Amor existente sobre toda a Criação. Tantas vezes falirão em sua fé, sofrendo a dor de 

se sentirem sós, seguida da reação necessária do reajustamento à corrente do pensamento reto, 

que concluirão ser absurdo entregar-se assim às oscilações do próprio sentimento, quando a 



 90 

Grandeza da Vida permanece imutável. Compreenderão afinal que nada mais fazem do que 

arremessar-se à margem do caminho, colocando aos olhos a venda da incredulidade na 

grandeza do próprio destino. A cegueira temporária tanto os molestará que finalmente 

chegarão a caminhar sem interrupções, cansados de desfazer o nó com que atavam a venda 

aos olhos. Os olhos da alma são feitos para fitar o Alto, para refletir o azul do céu, a claridade 

de lá irradiada. 

 

São feitos para receber a mensagem orientadora da vida, que nos dirigirá para o local 

adequado ao serviço. Devem ser mantidos límpidos e serenos, para refletirem com clareza as 

imagens de pureza e felicidade capazes de concretizar na Terra a vontade do Senhor. 

 

A vitória será alcançada se vos esquecerdes de vós mesmos, lembrando-vos que sois 

parte da Criação. Assim podereis sentir o amparo do Senhor porque a Ele estareis ligados em 

união com todo o Universo! 

 

Paz e Amor, 

 

 

RAMATIS 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 91 

 

 

SEGUNDA PARTE 
 

ESTUDOS COM RAMATIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 92 

 

CAPÍTULO l 

 

Unificação das correntes espiritualistas 

do oriente e do ocidente 
 
 

PERGUNTA: — Agrada-nos imensamente o critério sistematizado pelo qual são 

aprofundadas as Verdades Eternas nas obras espiritualistas do Oriente. Sentimo-nos 

atraídos pelos conhecimentos que revelam da natureza superior da criatura humana. 

Porém, notamos não existir ainda uma concordância integral entre a filosofia do Oriente e 

o Espiritismo. Que nos dizeis a esse respeito? Gostaríamos de ser esclarecidos, pois amamos 

a Verdade Eterna sob todos os aspectos em que ela se manifeste. 

RAMATIS: — Num mundo em que todas as conquistas do progresso resultam de 

esforços de conjunto é natural que as Verdades Eternas também sejam investigadas e ana-

lisadas pelas partes que laboram nesse setor. 

 

Assim como a permuta de conhecimento do progresso material alcançado em cada 

povo beneficia toda a Humanidade, o intercâmbio entre o labor espiritual do Oriente e o 

idealismo cristão do Ocidente resultará numa evolução mais ampla, possibilitando às diversas 

correntes espiritualistas um ajuste mais proveitoso às condições de vida no terceiro milénio. 

 

Seja-nos permitida uma comparação trivial. Quando vos dispondes a preparar um 

caldo suculento procurais três elementos necessários: tempero, água e legumes. Assim, as 

diversas experiências que adquiris formam as características do vosso eu, que revelam o 

cunho ou "tempero" da vossa personalidade. O líquido indispensável para dar ao caldo a 

consistência necessária está representado na vossa formação espiritualista. E, finalmente, os 

"vegetais" ricos de vitaminas são constituídos pela seiva existente nos frutos que colheis no 

atual movimento espiritualista, cuja liderança está afeta ao Espiritismo, que é o Cristianismo 

redivivo em virtude de sua substância exalar a essência das Verdades Eternas interpretadas em 

"espírito e verdade". 

 

Assim como a reunião daqueles três elementos forma um alimento integral, as 

correntes espiritualistas do Ocidente e do Oriente formarão o alimento espiritual capaz de 

fortalecer as consciências de maneira mais completa. 

 

Os pioneiros do novo movimento cristão devem empenhar-se nessa unificação, sem 

quaisquer particularismos, porquanto existindo um só Deus, esta realidade não comporta 

limitações nem divisionismos. 

 

Ao homem deste fim de século caberá a tarefa de congregar os fiéis isentos de 

fanatismo, no sentido de deixarem aos que "herdarem a Terra" uma comprovação de que, 

mesmo através do tumulto e das aflições do "fim dos tempos", houve uma legião de seres que, 

num esforço de equipe, legou ao futuro uma síntese de tudo que a Humanidade aprendeu de 

útil e construtivo quanto ao grandioso destino espiritual que está reservado ao vosso planeta, 

na conquista de mais um grau sideral a caminho da evolução. 



 93 

PERGUNTA: — A que devemos atribuir o fato de que, embora a filosofia do 

Oriente não se harmonize ainda integralmente com os espiritualistas do Ocidente, estes 

sentem por ela uma grande atração? 

RAMATIS: — A espiritualidade do Oriente é como um facho de luz que os atrai 

docemente à meditação e à compreensão da possibilidade que tem o homem para evoluir, 

como se esse facho luminoso se deslocasse mais para o alto à proporção que o discípulo dele 

se aproximasse. Entretanto, essas almas que, embora filiadas ao espiritualismo do Oriente, já 

sentiram a beleza dos ensinamentos cristãos, sabem que não podem caminhar fascinadas por 

essa luz que as atrai, mas antes devem atentar para os irmãos que, à sua volta, necessitam de 

amparo e esclarecimento. Reconhecem que, assim como o espiritualismo do Oriente é 

semelhante à luz do luar que encanta e eleva o espírito para as considerações mais puras da 

existência, o Cristianismo é como o sol que infunde vida e calor na renovação espiritual 

realizada sob o influxo de uma claridade nova. E que, ao homem do futuro, já não será 

necessário a reclusão nos ambientes consagrados para dar expansão aos valores do espírito, 

pois saberá valorizar tanto o serviço espiritualizante da caridade fraterna à luz do dia, como as 

profundas cogitações do espírito sob o brilho das estrelas. 

 

A era do Amor, em sentido cósmico, tem sido edificada por partes. Primeiro era 

preciso investigar seus fundamentos e sua objetividade. Por isso, durante séculos os espíritos 

sedentos de luz encarnaram no Oriente, aprofundando-se no estudo e adquirindo vibrações 

puras de sintonia com a Fonte da Vida. Em seguida era preciso aprender a sentir o Amou E 

agora, ei-los dispostos a cooperar nas obras que estão sendo estruturadas no Ocidente, 

condicionadas a uma fraternidade amorosa, de amplitude coletiva. 

 

Assim, os espiritualistas do Oriente e os do Ocidente, irmanados pela afinidade de 

suas intenções, terminarão por unir-se sem quaisquer restrições, voltados para Aquele que 

desceu ao vosso mundo dando provas edificantes do Amor de amplitude universal. 

 

A separação de ambas as escolas é apenas teórica, pois assim como nos colégios 

modernos os alunos mudam de disciplina para alcançarem um grau de conhecimento mais 

alto, também os espíritos cursam escolas diferentes, porém todos visando à mesma finalidade. 

 

 

 

PERGUNTA: — No profundo respeito que nos inspiram as ideias alheias, 

especialmente no que se refere à filosofia de vida, receamos causar choques no setor 

delicado das convicções religiosas, ao estudar convosco as opiniões diferentes que existem 

no âmbito do moderno espiritualismo. Muitos julgarão que estaremos lançando discórdia e 

prejudicando os postulados que a Humanidade tem adotado através dos séculos. Que nos 

dizeis a tal respeito? 

RAMATIS: — Para aqueles que estiverem escravizados ao sectarismo, serão inúteis 

quaisquer esforços para convencê-los de que, na época atual, faz-se mister analisar tudo e 

cada um seguir o que lhe parecer mais certo. Buscarão todos os artifícios para não serem 

desalojados da posição em que se encontram. A estes nada perturbará o nosso trabalho, a não 

ser no esforço de evitar que suas convicções sejam abaladas. No futuro, sentir-se-ão 

prejudicados pelo tempo que perderam, porém só poderão queixar-se de si mesmos. O bom-

senso impõe que não devemos deixar de atender aos anseios da parcela maior da Humanidade 

que deseja evoluir, temendo desagradar à minoria que prefere continuar presa a tradições e 

preconceitos. 



 94 

Os que estão convencidos de haver alcançado o estágio mais alto, na realidade, negam 

a si mesmos a possibilidade de avançar. Entretanto, os que galgam mais um degrau con-

quistam uma visão mais ampla. O progresso exige esforço contínuo em busca de mais luz e 

isto não desmerece as aquisições anteriores, pois na realidade o que se trata é de aperfeiçoá-

las como se as olhássemos através de lentes mais perfeitas, para aumentar-lhes as 

perspectivas. 

 

Em todas as épocas o progresso tem encontrado o obstáculo dos que se apegam à 

ordem em vigor, aceitando-a como o ponto final da evolução. 

 

O envolvimento de paz e amor que se fará na Terra não comportará limitações de 

qualquer espécie. Os que tiverem acompanhado a marcha evolutiva do espiritualismo 

compreenderão que a evolução espiritual está subordinada à dinâmica de um progresso 

ilimitado. 

 

 

PERGUNTA: — Por sabermos que a Verdade não pertence com exclusividade a 

nenhuma corrente espiritualista, como definir nossa escolha diante de interpretações tão 

diversas de um mesmo tema? 

RAMATIS: — O homem atual é um Hércules que procura alcançar em prazo curto as 

tarefas que, por negligência, deixou de realizar em vidas pretéritas. No entanto, apesar de 

possuir como o personagem mitológico a força poderosa que o habilita a grandes feitos, 

deixou que suas faculdades espirituais, por " falta de exercício", se atrofiassem, tornando 

difícil a tarefa que teria sido fácil se não descurada — a procura do sentido real da Verdade. 

 

Todos os espiritualistas têm a Verdade como fundamento do seu código, pois ela 

consiste no aperfeiçoamento espiritual do homem, a fim de se integrar nos princípios morais 

das virtudes superiores. 

 

Por conseguinte o que acima de tudo deve importar é a iluminação e firmeza da 

consciência no preceito áureo da Lei Divina: Amar a Deus sobre todas as coisas e ao próximo 

como a si mesmo. 

 

Todas as correntes espiritualistas são úteis, porém, de acordo com a sentença 

evangélica, "cada um receberá conforme as suas obras" e não conforme a doutrina a que haja 

pertencido. Não importa o caminho que trilhamos mas sim, como nos comportamos na 

jornada. E como decorrência lógica das razões expostas, tem judicioso fundamento a 

advertência de que "a semeadura é livre, mas a colheita é obrigatória". 

 

O amor à Verdade isento de sectarismos, o desejo reto de manter-se em união com o 

Bem, o ideal iluminado de ser útil ao próximo sem quaisquer limitações, eis as únicas 

diretrizes positivas que facultam ao espírito a sua auto-evangelização. 

 

Os espíritos enobrecidos na escola do Cristo não foram aqueles que consideraram a 

sua filiação a uma determinada corrente filosófica como a única âncora capaz de salvá-los, 

mas os que no mundo enfrentaram as ondas de incompreensão, lutando por salvar seus irmãos 

que, não sabendo "nadar", corriam o risco de "afogamento". 

 

Os que amam a Verdade na sua grandeza límpida, adquirem uma força magnética de 

atração dominadora que os torna capazes de vencer a luta espiritual. 



 95 

A existência de inúmeras religiões e seitas em vosso mundo e suas divergências é 

produto da incompreensão humana. À proporção que essa diminuir, o homem concluirá mais 

facilmente a maneira de unificar as concepções da Verdade que possui. 

 

 

PERGUNTA: — Por valorizarmos profundamente os ensinamentos espiritualistas 

do Oriente, lamentamos que não sejam adotadas largamente entre nós certas posturas 

físicas e mentais que facilitam a ligação, em maior escala, com as correntes superiores do 

espírito. Que nos dizeis a isso? 

RAMATIS: — Certamente que a disciplina mental e física é um fator de importância 

primordial na conquista de um estado vibratório harmonioso. A alma que se submete a esses 

exercícios adestra-se para realizações subsequentes. Age como o "artista" que vive um 

período de intensa preparação antes de colocar-se junto à orquestra para obtenção do efeito 

maravilhoso de conjunto, que é o coroamen-to feliz de seus esforços isolados. Assim, 

também, o espírito que na solidão de suas meditações esforça-se por colocar-se nas posturas 

mais adequadas para uma afinação superior, faz uma parte importante de sua tarefa, tornando-

se com o tempo um "virtuose" capaz de executar belas harmonias junto à coletividade que o 

recebe em seu seio. 

 

É preciso, entretanto, ajustar os proveitos de tais práticas a um sentido ativo no 

emprego das possibilidades adquiridas, pois todo bem tem a finalidade de ser expandido e a 

alma só poderá sentir-se realizada quando for capaz de escoar, através de sua mente 

disciplinada, as doces inspirações do Bem, transformando-as em ações que infun-dam em 

seus irmãos o amor aos suaves atrativos da vida espiritual superior. 

 

Que o discípulo, cuidando dos meios de engrandecer-se, não se afaste do sentido 

universalista do Bem, buscado através de renúncias às próprias conveniências e tenha sempre 

em mente o objetivo de conquistar nobres possibilidades para aplicá-las no serviço ao 

semelhante. Em caso contrário, fechar-se-á em um círculo de elevação mental desprovido da 

base sustentadora dos sentimentos cristãos de Amor fraterno, sentindo-se à vontade somente 

quando defendido de contatos externos e ver-se-á privado da mais doce e santa alegria — o 

serviço sem condições ao bem de seus irmãos. 

 

Justifica-se a intensa preparação, necessita-se mesmo com urgência desse esforço 

individual pelo auto-aprimora-mento sob todos os aspectos, mas para que traga felicidade ao 

discípulo é preciso providenciar a imediata aplicação de suas conquistas ao bem-estar 

coletivo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 96 

 

CAPÍTULO 2 

 

União das correntes religiosas 
 
 

PERGUNTA: — Por estarmos certos de que o único fator que dinamiza as fibras da 

alma é a prática do amor a Deus e ao semelhante, por que preocupar-nos em harmonizar 

as diversas correntes religiosas, se em todas pode o espírito evoluir e ligar-se a Deus? 

RAMATIS: — Todas as religiões possuem inicialmente a força capaz de torná-las 

instrumentos da elevação espiritual de seus adeptos sinceros. Esta força é como núcleo de 

uma célula atraindo a si os elementos que gravitam em torno. A energia irradiada desse 

núcleo é real e pura. Os seres humanos que giram à sua volta trazem consigo características 

negativas e imprimem à célula um ritmo desarmônico. Entretanto, a força central da fé 

abraçada por eles continua impoluta em seu valor e quem a ela se ligar em estado de pureza 

absorverá os benefícios do aprimoramento espiritual. 

 

Os espíritos que se beneficiam das forças positivas irradiadas da essência de suas 

correntes religiosas, amam-nas muito e desejam vê-las livres das impurezas, simbolizadas no 

citoplasma da célula religiosa e que são os crentes, os elementos humanos imperfeitos e 

obscurecedores da Verdade. Ao subirem a um plano espiritual mais alto almejam libertar o 

núcleo de sua fé e como identificam que sob a aparência externa diferente as outras religiões 

possuem um foco luminoso de verdades iguais, empenham-se numa luta de esclarecimento 

geral. Prevêem o efeito de luz que se produzirá quando os fiéis de cada célula religiosa não 

mais se colocarem como elementos abafadores da claridade central do núcleo da fé. Então, 

voltam a atuar sobre as criaturas humanas chamando-as à confraternização. Procuram através 

das comunicações espíritas ou mesmo como elementos reencarnados, evidenciar a cada grupo 

sectário religioso que, se neutralizarem seus sentimentos egocêntricos, surgirá à vista de todos 

a verdade única — o Amor Universal — a polarizar os homens em torno de si. 

 

O desejo de harmonizar as correntes religiosas tem o seguinte objetivo: desfazer as 

divergências superficiais sobre detalhes criados pelos sentimentos egoístas dos homens e 

mostrar-lhes que o Bem e a Verdade são uma única vibração, possuída parcialmente por todos 

que estão a caminho da conquista maior, na qual não haverá separatismo. Por isso, dedicamo-

nos neste trabalho a desfazer as divergências aparentes em que se fixam os homens para 

permanecerem mentalmente isolados, ao invés de se ampararem mutuamente para a conquista 

da felicidade geral. 

 

No momento atual, as religiões são como células desagregadas de um organismo 

doentio — a Humanidade terrena. As vibrações negativas do exclusivismo adensam-se de tal 

forma em torno dos preceitos básicos da fé, que impedem a força positiva inspiradora de cada 

movimento espiritualista, de ultrapassar os domínios dos preconceitos de seus adeptos. Assim 

as diversas correntes religiosas encontram-se desarticuladas e não conseguem uma força 

conjunta de resistência ao erro. Quando em nome de uma crença alguém se dedica a pregar o 

Bem, lançam-lhe logo em rosto as deficiências da fé em que se apoia e o crente, impedido de 

refutá-las, não tem elementos para provar que a Verdade é una. Então vê-se traído pelas forças 

que deveriam apoiá-lo, porque suas ideias não resistem a um exame lógico e profundo. Não 



 97 

consegue abrir passagem diante das hostes do erro, pois entre as próprias forças que com-

batem as trevas não há coesão e identidade de opiniões. 

 

Baseados nesse fato muitos descrêem e outros recrudescem em suas atividades 

negativas! 

 

É preciso provar ao homem do século XX que, assim como a Ciência não se 

desmoralizou e, ao contrário, fortaleceu-se quando substituiu o sistema geocêntrico pelo 

heliocêntrico, também a religião como ciência espiritual, terá de sofrer semelhante 

transformação salutar. Aqueles que amam as claridades eternas deverão colocar-se a girar em 

torno da Verdade e não continuar desejando que ela gire em torno de seu mundículo 

particular. Na compreensão deste fato baseia-se a felicidade do homem futuro. É uma lei a 

que não se pode fugir. Tornar-se-á ridículo quem desejar entravar o progresso natural da 

Verdade, tal como sucederia a quem hoje afirmasse crer no sistema geocêntrico. O egoísmo e 

a religião não se coadunam. É uma fase ultrapassada aquela em que os homens se faziam 

centro da Verdade única e obrigavam seus irmãos a gravitarem em torno de si, sob pena de 

serem condenados. Ninguém mais possui o monopólio das coisas sagradas. O homem intelec-

tualizado despreza quem deseja escravizá-lo a crenças ingénuas, mas acha-se sem rumo, à 

procura da síntese capaz de coadunar os conhecimentos esparsos e aparentemente con-

traditórios que possui. Como não consegue filtrar através da própria mente a inspiração que o 

faria ver "com olhos de ver", nega sua submissão ao Bem que não consegue harmonizar nem 

mesmo os próprios adeptos. 

Eis, em síntese, as razões pelas quais desejamos aproximar o conteúdo de cada uma 

destas correntes religiosas, provando que nada realmente existe a separá-las, a não ser o 

desejo que têm os homens de prevalecer em suas próprias opiniões. Agiremos como quem 

produzisse uma rea-ção química no citoplasma das diversas correntes espiritualistas ou células 

religiosas. Em virtude da situação espiritual da coletividade terrestre ter chegado a um ponto 

que se assemelha ao estado de desagregação de um organismo doentio, as forças do Bem 

estão agindo com redobrada intensidade. Faremos o trabalho que nos compete. De acordo 

com a vontade do Senhor, os núcleos de fé de todas as religiões fundir-se-ão em uma só força 

central de Luz e Verdade. Os elementos componentes do citoplasma, isto é, os homens 

adeptos destas crenças, ver-se-ão em contato recíproco mais íntimo para formar uma só massa 

citoplásmica, uma só Humanidade, a gravitar em torno da Verdade Única. Nessa 

transformação, tal será a intensidade da Luz que se fará no centro espiritual do planeta, que 

nada permanecerá obscuro e as trevas causadas pelo egoísmo humano serão desfeitas. Quem 

desejar conservar-se nelas não suportará a intensidade da Luz, vendo-se arrastado aos 

ambientes sombrios a que sua mente se ajusta. 

 

Já vemos próxima essa modificação salutar. A Luz e a Verdade constituem um núcleo 

indivisível. Seus fragmentos, dispersos em diferentes épocas sobre a Humanidade do passado, 

adquiriram tal força que se atraem mutuamente para o destino de unificação, pondo em 

evidência a vontade do Pai que será plenamente reconhecida por todos os homens. Já não 

haverá mais adeptos desta ou daquela crença. Haverá homens esclarecidos quanto à única 

Verdade existente — o Bem, que terá os argumentos da razão para impor-se tanto à 

inteligência quanto à sensibilidade! 

 

 

 

 

 



 98 

 

 

CAPÍTULO 3 

 

O Logos Universal 
 

 

PERGUNTA: — Tendo em vista o desejo de harmonizar entre si todas as formas de 

interpretar a Obra Divina, gostaríamos de receber maiores esclarecimentos sobre o que seja 

o Logos Universal. 

RAMATIS: — Os espiritualistas do Oriente denominam a Força Criadora do 

Universo pelo termo "Logos Universal", assim como vós o chamais "Deus", os índios, 

"Tupã", os romanos, "Júpiter", os gregos, "Zeus", os judeus, "Jeová", os budistas, "Brahma". 

É a força Irradiante responsável pela vida. Dela tudo parte e a ela tudo retorna. 

 

Pode ser figurada como o vértice superior de um triângulo. Dele se origina a força 

manifestada na criação da centelha da vida. Esta centelha, em sua primeira fase de existência, 

é representada pelo lado descendente à esquerda do vértice superior que representa o Logos 

ou Força Criadora. A evolução pela qual passa nesta fase é inconsciente. Na segunda fase 

percorre a base do triângulo e já tem consciência de si mesma, mas ainda não se eleva pois 

não está realizada em sua terceira etapa. Nessa última, então, a centelha divina manifestada na 

forma de vida consciente retorna ao ponto que constitui o vértice do triângulo de onde havia 

partido e para o qual volta, enriquecida de experiência que a faz elemento ativo, consciente e 

colaborador do programa traçado para a evolução geral, dentro do mesmo ciclo que acabou de 

perfazer. 

 

O Logos Universal é pois a força ativa da Criação, é Brahm em atividade criadora, 

sustentadora e preservadora do ciclo evolutivo de cada ser. A Ele vos dirigis em preces, 

quando invocais forças para a realização de vossos destinos de luz, ansiando pela paz e pela 

harmonia. A Ele vos sentis atraídos, irresistivelmente, quando atingis o término do período 

básico da consciência individual e tudo vos clama no íntimo sobre a necessidade de uma 

integração ao seio do Eterno. Brahm é inteligência, é o comando, é, por assim dizer, a parte 

intelectual dirigente da Força Criadora. O Logos é a manifestação dessa força. São duas 

maneiras de designar aspectos de uma força única: — a direção e a realização, Brahm e o 

Logos Universal. 

 

A essa Força Criadora referem-se as escrituras sagradas quando afirmam que "no 

princípio era o Verbo" e, após mostrarem ao homem de onde surgiu sua essência, passam os 

profetas a dar as recomendações que lhe permitirão voltar ao seio do Criador. Então assinalam 

a utilidade das normas de conduta que proporcionam a felicidade do retorno ao ponto de 

partida: — Deus, Jeová, ou seja, o Logos Universal. 

 

 

PERGUNTA: — Como devemos interpretar o fato de estarem sempre surgindo 

novas centelhas de vida? 

RAMATIS: — A criação dessas centelhas obedece à necessidade de expansão do 

Bem, que é uma característica a Ele inerente. Tudo que é sutil, nobre, elevado, tende a 

expandir-se generosamente na multiplicação por amor. O Bem é inesgotável, não tem limites. 

Essa peculiaridade da Força Criadora é que a faz produzir, infinitamente, novas centelhas de 



 99 

vida, as quais ao completarem o ciclo de evolução retornando à origem, serão instrumentos de 

reforço à expansão da Força Central da Vida. 

 

 

PERGUNTA: — Em nossa compreensão tolhida e acanhada não concebemos a 

necessidade das centelhas de vidas criadas descerem a um contato tão estreito com a 

matéria. Parecer-nos-ia mais fácil que evoluíssem junto à Essência da Vida Superior, sem 

se perderem num contato tão prolongado com a energia condensada, constrangedora da 

natureza puramente espiritual desta centelha. Como entender tal necessidade? 

RAMATIS: — Assim como afirmam que "o que está em cima está embaixo" e que "o 

microcosmo é reprodução do macrocosmo", poderemos chegar a entender esta necessidade de 

descida, através da análise da natureza humana em suas manifestações mais conhecidas. Há 

uma lição profunda de sabedoria em cada ser, se soubermos observar "com olhos de ver". 

 

A natureza sadia do homem bem formado psicologicamente é otimista e feliz. Há uma 

dinâmica de trabalho e produção a transbordar, naturalmente, do ente equilibrado, 

proporcionando-lhe aquela condição eufórica de quem traz em si o poder de realizar com os 

próprios recursos. Para ele a felicidade consiste em exercitar aptidões despreocu-padamente, 

pois vivendo sob o influxo de uma orientação elevada, encontra alegria no exercício natural 

de suas ativi-dades. Por outro lado, já podereis certamente ter observado o desgosto causado a 

uma criança quando um adulto intervém em seus brinquedos desejando organizá-los, por 

julgar-se mais capaz. O prazer de seus folguedos não se encontra no desejo de realizá-los mais 

perfeito e sim em coordenar, com sua própria imaginação, alguma coisa que exteriorize suas 

aptidões. Nessa possibilidade de externar-se em criações pessoais encontra sua maior 

satisfação. 

 

Tal como o homem de mente sã e a criança, exemplos de simplicidade e sabedoria da 

natureza não tolhida, a centelha de vida tem um programa construtivo, pródigo de beleza e 

prazer, no ciclo que percorre entre a separação do Centro da Vida e a sua volta consciente a 

Ele. A vida é cheia de harmonia em seu aprendizado. Se percorrermos com "olhos de ver" 

essa longa caminhada, ela nos encantara proporcionando-nos somente alegrias através do rea-

justamento a possibilidades mais altas. A negação íntima ao esforço de subida é a única fonte 

de distúrbios, causadora de tantas mágoas a quem sofre sem perceber a função higienizadora 

da dor. O maior benefício que usufrui o espírito e que é a sua consciência individual, com o 

respectivo livre arbítrio, transforma-se, frequentemente, pela má orientação que lhe é 

imprimida, em motivo de reajustes dolorosos e compulsórios, quando há um caminho reto e 

sadio a ser trilhado. O sofrimento é consequência da negação de ajustamento à Lei. A alegria 

do aprendizado e da realização individual é o objetivo da descida. Assim como às mentes 

infantis procurais proporcionar atividades lúdicas e pedagógicas para desenvolver-lhes, 

alegremente, novas aptidões, a centelha individualizada recebe do Poder Central da Vida a 

felicidade da realização e do progresso. Poderá assim usufruir o prazer de executar o Bem 

numa atividade infindável, motivo de união cada vez maior com a harmonia da vida que atrai, 

incansavelmente, à vibração do Amor, da evolução e da paz. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíeis conceder-nos maiores esclarecimentos? 

RAMATIS: — Compreende-se, do que ficou dito, que a condição de atividade e 

realização é uma lei que rege o macrocosmo e o microcosmo. Está no grande como no 

pequeno e ao invés de constituir a inércia um ideal de paz, mesmo que no seio da Divindade, 

seria o encarceramento do espírito, tolhendo sua atividade criadora e portanto sua felicidade. 



 100 

 A fim de realizar-se a si mesmo, deve ele imergir no insulamento que o acordará para 

a condição de indivíduo, chamando-o simultaneamente, pelo contraste do amor que o envolve, 

à integração com o Todo. A descida tem o objetivo de individualizar a centelha divina 

diversificada, dando-lhe consciência própria. No processo de aquisição da consciência 

individual, há necessidade de começar a experiência do mais simples para o mais complexo. 

As formas densas acordam a centelha para a noção da diversificação e na aparente 

irracionalidade da vida material, estimulam a pesquisa e a luta pela unificação com o Todo, 

que permanece presente por um lembrete vago, externado na ânsia de comunhão com o 

Eterno. Este anseio intensifica-se, à proporção que o ser vence as etapas de trabalho espiritual, 

na volta consciente ao ponto de partida, de onde se deslocara pela subdivisão da Força 

Central. 

 

A alegria da Paz e do Amor Universal intensifica-se à proporção que se multiplicam os 

núcleos conscientes que a vibram. Por isso o Bem é dotado da energia de expansão e 

multiplicação em centelhas de vida a emanarem constan-temente da Força Criadora. Não 

importa que, como no caso da "descida", precise fechar-se no casulo da hibernação espiritual, 

dentro da matéria densa. Nessa hibernação conquista, através da intensa concentração em si 

mesma, a energia de reação a tudo que a impede de alçar-se à origem. No exercício de 

libertar-se, conhece-se e valoriza-se como parte do Todo, reingressando nele voluntária e 

cons-cientemente. Então, em vez de usufruir a harmonia de forma passiva, capta-a e 

multiplica-a com os próprios recursos. Transfere-se da condição inicial de bateria carregada 

de energias benéficas concedidas pelo Criador, para a de dínamo transformador na Usina do 

Universo. Através do impulso que lhe imprimiu o mecanismo da vida, aprendeu a produzir a 

energia construtiva do progresso — o Amor Universal! 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 101 

 

CAPÍTULO 6 
 

 

A Mônada 
 

 

PERGUNTA: — Gostaríamos de receber alguns esclarecimentos sobre o que é 

designado pelo nome de "Mônada". 

RAMATIS: — Na divulgação desses conhecimentos encontramos uma feliz 

oportunidade de demonstrar que, sob o véu de palavras estranhas, encontra-se oculta a mesma 

verdade meridiana que se divulga nos lábios humildes de um homem inculto, quando se 

refere, à sua maneira peculiar, aos conhecimentos espirituais que adquiriu. Desejamos romper 

o véu que envolve em palavras desconhecidas as verdades já disseminadas entre todos os 

homens. Quando um humilde cabloco tira o chapéu ao se referir respeitosamente à alma de 

um seu ex-companheiro de existência, está saudando, em espírito, aquilo que não 

reconheceria sob a designação de "Mônada". Estranharia se lhe afirmassem que ambas, a alma 

e a mônada, são uma só coisa. Na incapacidade de compulsar livros espiritualistas, ele ignora 

que haja vários nomes para essa mesma ideia. Porém, como são chegados os tempos em que 

"a luz não deve permanecer sob o alqueire", aparecem por toda parte estudos provocados pela 

ânsia de saber, característica do homem moderno, e as verdades eternas tomarão enfim um 

sentido novo. 

 

"O Senhor criou o Universo e nele colocou o homem". Assim rezam as escrituras sem 

entrarem em detalhes sobre essa "mágica" maravilhosa do Pai. Ela ficaria oculta durante 

algum tempo, porém agora com os estudos da origem das espécies e da constituição única da 

matéria, abre-se campo à investigação científica para o fato de que a origem de tudo tem um 

só fundamento. Pesquisando no fundo dos mares como junto às estrelas, os homens chegarão 

a compreender que a vida em todos os seus aspectos é semelhante. Perceberão que há uma 

centelha de vida a reger todos os fenómenos e, encontrando-a como causa e princípio de tudo, 

compreenderão que há uma nova investigação a ser feita: — "Que espécie de unidade será 

essa que impulsiona, de forma sempre justa e homogénea em seu ritmo evolutivo, a formação 

das espécies diferentes, conservando-lhes simultaneamente as características de 

dessemelhança e de evolução gradativa?" A essa interrogação responderá a ciência com a 

existência da mônada ou centelha de vida, que percorre os diversos estágios evolutivos 

através da matéria densa, ordenando-a e dirigindo-a numa capacidade crescente de orientá-la, 

condensando-a em torno de si. 

 

A ciência, em seus diversos ramos, vem analisando múltiplos aspectos dessa ordem 

geral de progresso a que tudo obedece. A inteligência difusa e esparsa sobre tudo tem sido 

pressentida por vários cérebros de grande alcance, que não puderam levar suas pesquisas à 

confirmação final da existência dessa centelha de vida na obra da Criação. Este será um 

trabalho de síntese que caberá à ciência do futuro quando, de todos os pontos explorados da 

natureza, ressaltar uma característica comum e incontestável de ordem e evolução. A que 

elementos atribuir tal fator inteligente? Quando compreenderdes o mecanismo da natureza à 

saciedade, nada mais tereis a investigar senão a causa dessa ordem perfeita que rege tudo. E 

as inteligências iluminadas do futuro apreenderão o efeito de conjunto, coroamento de 

esforços milenários que tendes feito para a concretização do ideal de uma ciência feliz. Já 

então ela não estará inibida pelos preconceitos que no momento arrastam os cientistas a 



 102 

aceitar os efeitos sem investigar as causas, como cegos que sentem sob os dedos os objetos, 

impedidos de observar-lhes o conjunto total. 

 

A "mônada" ou "alma das coisas" é a partícula de luz que se destaca do Centro da 

Vida e atravessa as diversas escalas evolutivas em busca de sua reintegração ao Todo. São as 

almas dos homens que já passaram pelas escalas primárias de evolução, no processo de 

aquisição da consciência lúcida de cooperadores da Obra do Eterno! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 103 

CAPÍTULO 5 

 

O carma 
 

 

 

PERGUNTA: — Temos notado que não são bem recebidas por todos as inovações 

introduzidos no ambiente espírita por união com os conhecimentos orientalistas. Há irmãos 

que julgam mais acertado conservar a pureza inicial das doutrinas esposadas. Que dizei a 

isso? 

RAMATIS: — A pureza de uma doutrina apóia-se, essencialmente, na limpidez da 

consciência que lhe dá vida. Quem se atém à letra que mata contribui para toldar a beleza do 

ritmo evolutivo das ideias. Uma doutrina codificada pode ser comparada a uma semente 

organizada carinhosamente. Introduzida no seio da terra, germina, produzindo um arbusto em 

terreno sáfaro. Os circunstantes, encantados, procuram regá-la, cercando-a de cuidados para 

que não se prejudique. Entretanto, alguns se apegarão tão profundamente à beleza do 

fenómeno de seu surgimento, que amá-la-ão tal qual é, desejando que não cresça, para não se 

afastar da forma inicial que tanta alegria lhes proporcionou. Entretanto, quem já não ouviu 

falar de árvores que, enxertadas com espécies congéneres, produzem frutos de novo sabor, 

dotados de qualidades mais aprimoradas? 

 

PERGUNTA: — Alegam nossos irmãos que a doutrina já possui bastante luz, não 

necessitando da introdução de exotismos. 

RAMATIS: — É inegável o valor espiritual aprimorado da Doutrina Espírita, 

especialmente por trazer a característica da universalidade de seus ensinos. Em nome dela e 

da caridade cristã que expressa tão bem essa característica primordial, torna-se possível aos 

espíritas a atitude de receber em seu ambiente doutrinário, irmãos provenientes de todos os 

setores e credos, que vêem em seus postulados, confirmações dos que anteriormente 

adotavam. Entretanto, a força inciática de maior pureza contida no "cristianismo redivivo" é 

capaz de resguardar seus adeptos de um entro-samento prejudicial. 

 

Onde estaria a excelência de uma doutrina, que não fosse capaz de, pela análise lógica 

dos princípios estranhos, sobrepor-se a eles renovando-os? 

 

O foco de luz que se acendeu nos princípios espiritualistas quando surgiu o 

Espiritismo Cristão é de uma pureza tal que lhe permite assimilar, iluminando, as ideias 

provenientes de todas as origens. Nessa possibilidade baseia-se a grandiosidade de sua 

missão. 

 

 

PERGUNTA: — Fizemos, inicialmente, essas perguntas porque nos ocorreu a ideia 

de que seria melhor aceito o título de "Lei de Causa e Efeito" do que a palavra "Carma" a 

que nos afeiçoamos através dos séculos. 

RAMATIS: — Que importa mais ao homem esclarecido: os íermos utilizados ou a 

força renovadora do convívio com seus irmãos? Quem tem uma verdade maior é capaz de 

associar-se às verdades menores, fortalecendo-as e aprimorando-as. O significado da palavra 

"Carma" harmoniza-se perfeitamente com a expressão "Lei de Causa e Efeito" usada no 

âmbito espírita, porém ganhará novo brilho ao contato das verdades vividas com sentido 

cristão. 



 104 

PERGUNTA: — Como compreender essa última afirmação? 

RAMATIS: — "Carma" significa encadeamento dos nossos atos com as 

consequências que lhes sobrevêm. Será lógico então que, à proporção que o tempo passa, o 

homem usufrua os benefícios de seus atos acertados e seja constrangido a ratificar as atitudes 

impensadas ou erróneas. De um modo geral essas situações vividas formam uma trama 

psicológica extensiva aos semelhantes, prejudicando-os ou beneficiando-os nesse contato 

mútuo, na condição de espíritos em trabalho evolutivo. 

 

Quem penetrou o sentido profundo do Evangelho poderá desenvolver com vantagem 

as atividades de sua libertação cármica, pois exercitará constantemente o amor ao próximo, 

aproveitando todas as oportunidades de socorrer. No momento em que for colocado diante de 

problemas semelhantes aos vividos no passado, saberá como conduzir-se, desfazendo a trama 

em que se enredara, contribuindo, simultaneamente, para a libertação dos irmãos envolvidos 

nas mesmas dificuldades. 

 

 

PERGUNTA: — Compreendemos o que afirma nosso irmão. Entretanto, como 

possuímos alto conceito dos valores adquiridos pelos que se entregam com sinceridade às 

práticas do Espiritualismo de um modo geral, cremos que podem, com igual valor, 

enfrentar as provas cármicas que se apresentam, mesmo sem assimilar as luzes 

provenientes do Espiritismo cristão. 

RAMATIS: — São, realmente, capazes de testemunhos valiosos. Almas rijas, 

possuidoras de provada têmpera, dão seus testemunhos de pé. Amando a Deus e à Verdade, 

nada será capaz de distorcer o sentido real do aprendizado que amam. São capazes de 

identificar as verdades mais cristalinas e de submeter-se, estritamente, à vontade do Eterno. 

Porém a não ser aqueles que já alcançaram um elevado grau de espiritualidade capaz de 

permitir-lhes pairar acima da maior parte das contingências humanas, sofrerão muito mais se 

não contarem com o apoio proporcionado pelo Consolador, que tem a missão de socorrer as 

feridas abertas. Certamente os males serão curados por todo aquele que se submete a 

tratamento com decisão e valor, porém a dor será menos sentida quando for possível colocar 

solm-a chaga o bálsamo do amor fraterno, da solicitude amplamente recebida. Além disso, o 

hábito de esquecer-se de .si mesmo no serviço ao próximo, cultivado nas atividades de cunho 

essencialmente cristão, desenvolve em torno do aprendiz uma atmosfera psíquica favorável ao 

esquecimento das próprias vicissitudes, encontrando lenitivo para os sofrimentos no gesto de 

amparar diretamente as dores alheias. 

 

 

PERGUNTA: — Como entender melhor essa situação? 

RAMATIS: — Após o advento do Cristianismo, tornou-se viável no ambiente da 

Terra uma forma de aprimora-mento espiritual antes quase totalmente impossível em virtude 

dos preconceitos reinantes — o exercício do amor fraterno incondicionalmente distribuído 

entre os homens. Nas práticas do ocultismo oriental sempre houve esse amor vibrado 

intensamente, através da certeza de nos acharmos todos ligados por uma origem e um fim 

comuns. Entretanto, a objetivação dessas verdades só se tornou possível quando a sociedade 

adquiriu determinados valores, que funcionaram como portas abertas ao exercício da fraterni-

dade mais ampla. 

 

Era preciso esperar que o homem despertasse em si anseios de fraternidade universal e 

começasse a pô-los em prática através dos princípios de igualdade social, para introduzir-se, 

enfim, no âmbito da colaboração fraterna mais completa. 



 105 

As convulsões sócias drenaram o campo da Humanidade. Nos momentos de dor 

superlativa evidenciou-se a existência de uma única origem para os sofrimentos comuns. Há 

agora a possibilidade de surgir uma interpretação cole-tiva das verdades eternas com relação 

ao Amor Universal, impossível de ser sentida e vivida pelos homens de alguns séculos atrás, 

com raras exceções. 

 

É este, pois, o momento para a renovação do trabalho espiritual. Pela dores coletivas 

que a Humanidade enfrentou, cumpriu uma parte de seu carma, possibilitando o surgimento 

de uma espécie aprimorada de realização espiritual, cujo campo se abre diante de seus olhos 

— a grande "seara do Senhor", à qual serão admitidos os "trabalhadores de última hora". 

 

 

PERGUNTA: — Haverá, então, épocas para o surgimento de novas formas de 

trabalho espiritual? Deverão todos aderir àquela forma de espiritualidade considerada mais 

necessária, no momento, ao homem? Não significaria isso uma imposição contrária ao 

livre arbítrio? 

RAMATIS: — O homem evolui através de etapas sucessivas de libertação cármica e 

isso tanto se aplica ao indivíduo isoladamente como aos grupos espirituais formados através 

das eras. Há uma necessidade constante de adaptar os valores da revelação obtida à 

realidade do período cár-mico por que passa a Humanidade. Por isso surgem através dos 

séculos as diversas formas de interpretar a Verdade Única, ainda não alcançada pelos homens 

em sua expressão total. 

 

Logo que o ambiente espiritual da Terra suporta uma nova faceta da Verdade, ela é 

introduzida. Sucede, então, que os espíritos encarnados cujas experiências vividas já 

queimaram suficientemente os resíduos mentais e espirituais para aceitar a nova ideia, aderem 

ao novo plano de ação, como a mais uma fase da grande espiral que aproxima o homem do 

Centro da Vida. 

 

Entretanto, aqueles que se retardam na libertação cármica não podem acompanhar o 

andamento introdutor de inovações sucessivas nas interpretações da Verdade. Enquanto não 

queimarem os resíduos cármicos que os mantêm fixados às suas ideias, não poderão aceitar as 

novas orientações, julgando-as mesmo como perturbadoras cias verdades a que se 

acomodaram perfeitamente. Não poderão ser condenados por agirem dessa forma, pois trata-

se de uma contingência natural da evolução. Porém é preciso alertar constantemente os 

discípulos para a necessidade de manter uma atitude mental de firmeza junto aos princípios de 

ampliação constante da visão espiritual. Por mais pura que seja a doutrina abraçada, 

reservemo-nos o direito de analisá-la submetendo-a, seguidamente, à ação do pensamento 

esclarecido. Em caso contrário, estaremos fixados à letra morta, deixando de evoluir 

mentalmente no sentido de impregnar os princípios adotados com o perfume higienizador da 

experiência que tudo aperfeiçoa. 

 

As doutrinas surgidas através das eras são como vestiduras colocadas sobre os 

princípios puros da revelação. Só a eles nos devemos ligar, acompanhando a evolução cármi-

ca a que também se submetem. Assim como através das encarnações o espírito evolui mais 

rapidamente se não se detém junto às formas temporais, os princípios espirituais serão melhor 

aproveitados se nos desligarmos do aspecto externo que os envolve, seguindo-os em sua 

pureza onde quer que se encontrem. Amando-os dessa forma seremos fiéis, acompanhando-

lhes a peregrinação através dos séculos e identificá-los-emos sempre com alegria tanto mais 

intensa quanto mais perfeita for a forma temporária que os envolver. 



 106 

É condição indispensável ao progresso o abandono sucessivo das antigas formas de 

sentir e pensar por outras cada vez mais aperfeiçoadas, em consonância com o grau evolutivo 

alcançado pelo espírito que não deseja estacionar. 

 

 

PERGUNTA: — Em virtude de nos termos filiado ao Espiritismo nesta encarnação, 

não poderão ser levadas à conta de partidarismo as constantes solicitações que vos fazemos 

no sentido de definir roteiros entre as correntes diversas que nos surgem e nas quais 

identificamos profundos valores espirituais? 

RAMATIS: — Concebe-se a ideia de partidarismo quando alguém procura enaltecer, 

com exclusividade,— um determinado setor de atividades em detrimento de outros. Porém, 

quando há o cuidado de selecionar o que é mais proveitoso nos diversos elementos estudados, 

só se pode afirmar que está sendo feito um trabalho de análise com objetivos de progresso. 

Certamente que esse estudo precisa ser feito com isenção de ânimo capaz de credenciar os 

resultados obtidos e não encontrará apoio imediato nas almas afeiçoadas a uma forma 

particular de sentir. 

 

Todo trabalho espiritual exige vigilância e equilíbrio, confiança e fé. O discípulo só 

será vitorioso se for capa?, de sobrepor-se às correntes contrárias que o influenciam como 

consequência do processo de evolução cármica. 

 

 

PERGUNTA: — Estranhamos, muitas vezes, que esse estudo comparativo dos 

aspectos doutrinários das diversas correntes espiritualistas não fosse feito anteriormente 

por vós através dos trabalhos já publicados, o que vos seria fácil, em virtude de possuirdes 

um médium de extrema sensibilidade e afinação apurada. 

RAMATIS: — Certamente que a cada médium cabe uma tarefa e nenhum valor real 

teria um trabalho que fosse reprodução fiel de outro já executado. Qual a utilidade de 

ampliarmos o trabalho de intercâmbio senão a de explorar aspectos novos dos temas 

abordados? 

 

Além disso, o médium é um intermediário de ideias alheias, mas poderá oferecer ou 

não, campo favorável a elas. Os temas que o interessam e em que se especializou no passado 

serão sempre aqueles em que terá maior facilidade de colaborar, em virtude dos 

condicionamentos psicológicos adquiridos na formação do seu carma. Recolhe as ideias do 

companheiro espiritual, acrescenta às que já possuía e que possibilitaram a execução do 

trabalho e felicita-se por ter obtido para si e para seus irmãos novas expressões de 

entendimento. 

 

Já divulgamos suficientemente que não nos utilizamos de médiuns mecânicos e sim 

intuitivos. Portanto, os trabalhos trazidos a eles são executados sob a forma de vivências, 

experiências que se cruzam umas sobre as outras, despertando-lhes uma necessidade premente 

de definir-se em torno do tema provocado. Podem considerar-se como laboratórios onde são 

executadas experiências a benefício de todos e colherão os valores adquiridos ao contato 

dessas lutas, nas quais são levados a consolidar a firmeza e a sinceridade de propósitos que 

lhes permitam sustentar-se na rota pré-traçada. Atendendo aos imperativos da programação 

cármica, aprimoram-se para melhor servir. 

 

Muitas vezes a mente do médium é atingida por sugestões contra e a favor de 

determinado tema, como meio de induzi-lo a buscar a solução junto e quem possa fazê-lo. Se 



 107 

não souber resistir sucumbirá aos temores. Ao contrário, se decidir-se a vencer, encontrará 

quem o apoie, utilizando-se dele como de um terreno revolvido no qual a semente facilmente 

brotará. 

O trabalho mediúnico, fonte de resgates cármicos, é feito de abnegação e esforço, pois 

quem o executa não dá somente o que tem. Precisa buscar o material de suas realizações, 

colocando-se em posição ereta entre correntes mentais divergentes, para atingir uma visão que 

ultrapasse a sua própria. Nessa tarefa preenche as lacunas de seu carma, adquirindo 

possibilidades de beneficiar o próximo. 

 

 

PERGUNTA: — Não compreendemos por que razão tanto nos assediam no momento 

as perguntas sobre a necessidade de nos firmarmos nos conceitos espíritas que adquirimos 

com amor na presente encarnação. A nosso ver, tanto serviríamos ao Bem filiados a essa 

como àquela doutrina, já que não nos consideramos entidades rotuladas e permanecemos 

ligados a uma ideia ou doutrina enquanto reflete aos nossos olhos, com maior fidelidade, a 

ideia do Bem. Já que nosso irmão afirma ser essa experiência parte do trabalho aceito como 

fonte de resgate cármico, gostaríamos que interpretasse os fundamentos reais de tal 

ocorrência. 

RAMATIS: — "Veja quem tem olhos de ver, ouça quem tem ouvidos de ouvir". 

Assim lançava Jesus o desafio a quem desejava vencer as trevas da incompreensão. Para que 

tudo se clareie à nossa volta é preciso que façamos dos nossos "olhos" e "ouvidos" espirituais 

instrumentos que nos habilitem a uma percepção maior da Verdade. 

 

Por que seria o médium lançado no turbilhão das experiências senão para que se 

tornasse capaz de vencê-las? Há uma causa real para cada dificuldade que surge no caminho e 

só vencerá quem souber sobrepor-se, definindo-se sem receios vãos. O carma de um espírito é 

como um fio, através do qual deve ele subir para alcançar abrigo seguro, como uma corda 

lançada da muralha da fortaleza onde deseja refugiar-se das intempéries e dos perigos. 

 

Entretanto deve primeiro adquirir convicções que funcionem como nós dados na corda 

a fim de facilitar a escalada. O médium tem uma missão a cumprir no serviço ao próximo 

como parte integrante de sua libertação cármica. Se na escalada espiritual que deve realizar 

não souber firmar-se em convicções próprias, é pouco provável que chegue ao topo da 

"muralha". Muitas "cordas" estarão a convidá-lo, confeccionadas de maneiras diversas. 

Inclusive haverá quem o convide a subir por "escadas de fácil acesso", onde poderá desfrutar 

segurança sem esforços mais árduos. Entretanto, não poderá deixar-se envolver por 

facilidades aparentes. Na tarefa de evolução espiritual busca-se o apri-moramento íntimo 

como meio de alcançar a paz e sabemos que nem tudo que nos amenize os rigores da luta 

contribui para aperfeiçoar a nossa constituição espiritual. 

 

Dessa forma, diante dos diversos meios oferecidos para galgar a posição de segurança 

sobre as "muralhas da fortaleza espiritual", é preciso que o médium escolha o que melhor 

contribua para renová-lo em suas necessidades cár-micas. Será sempre aquela "corda simples" 

na qual ele próprio se incumba de fazer os "nós" de suas convicções profundas e inabaláveis, 

para apoiar-se na subida difícil. Assim exercitará suas possibilidades como um preparo 

constante e individual. Como atleta bem treinado, aprenderá a amar a condição de atividade, 

capaz de queimar as reservas excessivas de energias, estimulando a renovação para um 

preparo sempre mais aprimorado. 

 

 



 108 

PERGUNTA: — Chegaríamos a desfrutar segurança se nos estivéssemos distanciando 

das reais necessidades cár-micas? 

RAMATIS: — A necessidade cármica fundamental do homem como do espírito em 

trabalho evolutivo no espaço é buscar, incessantemente, a evolução. Entretanto, pode fazê-lo 

em diversos graus de intensidade e ninguém será impedido de entregar-se com maior ou 

menor "élan" às tarefas de auto-aprimoramento. Portanto, se alguém deseja obter na Terra a 

posição de missionário do Bem, pode alcançá-la trazendo na alma um maior ou menor 

cabedal de experiências bem sucedidas. Se deseja falar e agir em nome da Verdade será 

sempre abençoado o seu labor. Se aceitar a "escada bem baseada" dos conceitos estabelecidos 

por outras mentes e subindo apoiado neles, alcançar a posição estável de onde possa agir em 

nome do Bem, cumprirá uma tarefa benfeitora, embora não possua para dar nada além daquilo 

que lhe foi entregue e a que se afeiçoou. Não estará realmente agindo de maneira errada, mas 

imprecisa. As necessidades cármicas encaradas com valor possibilitam maior reajustamento, 

por uma questão de maior ou menor profundidade e não de erro ou acerto. Quanto à segurança 

desfrutada, será sempre proporcional ao grau de realização interior. Mesmo que o espírito se 

coloque em situação de destaque e goze de sólida reputação entre seus contemporâneos, sua 

capacidade íntima de desfrutar segurança dependerá da estabilidade dos valores adquiridos, 

proporcional ao esforço despendido no ato de galgar as "muralhas da segurança espiritual". 

 

 

PERGUNTA: — Exceção feita para o desenvolvimento mediúnico, serão o 

Espiritismo e o Espiritualismo de um modo geral, atividades capazes de conduzir-nos de 

forma idêntica ao objetivo de libertação cármica? 

RAMATÍS: — O Espiritismo está para o Espiritualismo de um modo geral, como o 

Cristianismo, na época cie seu surgimento, estava para o Paganismo. Este possuía deuses, 

fenómenos e pregações morais como o Cristianismo, pois afirmava um pai para os outros 

deuses menores, comparáveis aos espíritos. 

 

Diante do conjunto de ideias em vigor na época do seu advento, o Cristianismo 

prevaleceu por trazer um elemento novo: o amor-compaixão. Era um degrau que a Huma-

nidade subia em suas ideias religiosas. 

 

Passados os tempos, superou-se a si mesmo, atingindo um nível capaz de introduzi-lo, 

de forma generalizada, no terreno dos fenómenos de ligação com as esferas superiores, 

entrando em contato com as atividades congéneres do Espiritualismo tradicional. 

 

Repete-se, então, o fenómeno. É combatido por aqueles que vêem em seu surgimento 

uma intromissão indébita na seara alheia, desprezando as atividades socorristas do Espiritismo 

cristão, como os pagãos que classificavam o Cristianismo nascente de "religião dos escravos". 

Entretanto, a vitória será sempre de quem souber realmente irmanar-se com a Lei que 

é Amor. Assim como o Paganismo não resistiu à prova do tempo por não corresponder à 

necessidade mais premente da Humanidade — amar a Deus sobre todas as coisas e ao 

próximo como a si mesmo — o movimento Espiritualista na Terra será ultrapassado pela 

avalanche de misericórdia que desce através do Espiritismo. Este conseguiu envolver-se por 

uma aura de Amor que o tornará instrumento de grandes bênçãos para a Humanidade pois 

corresponde aos anseios mais profundos da coletividade terrestre, em fase de patética 

expectativa, propensa, portanto, a abrir-se à nova compreensão de suas necessidades cármicas. 

 

É um engano julgar que os valores humanos mais acessíveis à compreensão, tais como 

o amor e a compaixão pregados por Jesus, sejam de importância secundária. O que está oculto 



 109 

realmente possui extraordinário mérito, pois só é alcançado pelos que se esforçam. Porém, as 

verdades traduzidas em linguagem simples são a aplicação de princípios transcendentais, 

postos em termos capazes de facilitar sua assimilação através de atos, pensamentos e 

realizações, enfim, com o objetivo de estimular a libertação cármica. 

As experiências árduas do Amor e da dedicação exigem uma correspondência íntima 

de princípios valiosos, comprovadores da aquisição de pequeninos pontos básicos capazes de 

sustentar a argamassa de uma construção sólida para o futuro. 

 

A prova mais concreta do amor a Deus é a realização em favor do próximo, pois esta é 

complemento indispensável daquele. Medir-se-á o grau de amor a Deus ou à Verdade através 

da capacidade de servir e amar ao semelhante e não na aptidão de buscar incansavelmente o 

auto-apri-moramento em círculos fechados de atividade. 

 

É preciso observar que há duas condições primordiais de evolução. Numa o ser eleva-

se por "amar a Deus", porém ela não estará completa enquanto não desenvolver a outra que 

consiste em testemunhar o amor "ao próximo corno a si mesmo". 

 

As práticas do Espiritualismo em geral concedem uma preponderância acentuada aos 

valores que aproximam o homem de sua origem divina. Constituíram uma fase nas atividades 

espirituais do planeta, cujo objetivo era comprovar a existência de uma força interior capaz de 

impulsionar, de forma segura, a evolução humana. Hoje abre-se o campo com mais largueza 

neste mesmo setor e prova-se, através do Espiritismo, que a Luz descida verticalmente sobre 

os homens pode ser por eles espalhada, horizontalmente, numa amplitude capaz de levá-los a 

amar sem fronteiras a todos os semelhantes. Essa Luz que aprenderam a buscar nos ambientes 

iniciáticos tem, no presente, o efeito de ligá-los, intensamente, ao próximo, cumprindo-se, 

assim, a segunda parte do mandamento maior. 

 

 

PERGUNTA: — Não poderá ser considerada deprecia-dora a comparação do 

Espiritualismo em geral ao Paganismo? 

RAMATIS: — Não se trata de comparar o Espiritualismo em geral ao Paganismo, 

mas de estabelecer a proporção que possuíam entre si as verdades doutrinárias daquela época 

e a relação semelhante que existe entre as divulgadas na época atual. 

 

Todo conhecimento espiritual está relacionado entre si, pois as religiões são degraus 

de subida — os mais altos não podem prescindir dos iniciais. As grandes luzes alcançadas 

pelo homem mais espiritualizado não se acenderam sem que ele passasse pela fase de 

evolução correspondente ao nível dos ensinamentos do Paganismo. Não há desdouro em nos 

sentirmos filiados todos, de alguma forma, às crenças predominantes no despontar da 

consciência espiritual da Humanidade. Só o orgulho, que deturpa o prazer de alcançar 

verdades novas, provoca esse repúdio aos ensinamentos menos claros do passado. 

 

Não se trata pois de estabelecer comparações, mas de definir proporções entre as 

verdades veiculadas por correntes do pensamento humano cujas posições se assemelham, em 

suas respectivas épocas. 

 

 

PERGUNTA: — Parece-nos, às vezes, desprovida de sentido essa definição de 

roteiros entre o Espiritismo e o Espiritualismo em geral, por serem atividades congéneres e 

visarem ambas ao engrandecimento espiritual do homem. Entretanto, temos sido levadas a 



 110 

essa pesquisa com insistência, embora nossa índole seja profundamente ligada às 

atividades tradicionais do Espiritualismo. Haverá alguma razão especial para que isso 

suceda? 

RAMATIS: — Orientamos vossas atividades de acordo com o plano preestabelecido. 

No ato de ligarmos as correntes espirituais do Oriente e do Ocidente, houve o compromisso 

recíproco de aproveitamento do que cada uma possuía de melhor, pois visava-se à evolução 

através dos caminhos constantemente renovados. O objetivo da pesquisa a que vos referis é 

auxiliar as almas que, amando a Verdade, buscam-na sem discriminação em todas as correntes 

do pensamento humano. Desejamos definir claramente os papéis atribuídos às diversas formas 

de aperfeiçoamento espiritual, a fim de que nossos irmãos encontrem sem dificuldade o 

caminho mais adequado ao seu grau evolutivo, em consonância com seu programa de 

libertação cármica. Longe de nós a intenção de depreciar uma atividade de cuja essência 

retiramos o valor profundo da Verdade que alcançamos na Terra quando encarnados. 

Entretanto, há algo que deve permanecer bem claro: o estudo e a dedicação ao Bem que essas 

atividades do passado nos proporcionaram, possibilitaram-nos o contato com verdades mais 

aprimoradas. Higienizando-nos a mente, e a sensibilidade, permitiram-nos vibrar 

harmonicamente com a realidade cristã, assimilando novos valores. 

 

No Espaço comprometemo-nos a erguer, dentro das ideias espiritualistas que 

alcançamos no passado, um pedestal onde seria venerada a caridade cristã como instrumento 

de renovação espiritual. Após compreendermos e sentirmos que uma lei cármica disciplinava 

o homem, em seu próprio benefício, introduzindo-lhe na constituição psicológica os valores 

da resignação através do entendimento e da persistência no trabalho de auto-renovação, demo-

nos à tarefa de embelezar a vida espiritual, cultivando intensamente as alegrias da colaboração 

recíproca. Assim, conjugamos os valores do burilamento interior pela disciplina, com a 

renovação através do prazer de ser elemento ativo no socorro ao próximo. 

 

 

PERGUNTA: — Haverá possibilidade de perturbarmos as atividades cármicas de 

nossos irmãos no esforço de auxiliá-los? 

RAMATIS: — Serão eles folhas lançadas ao vento, recebendo, desordenadamente, 

impulsos diversos? Poderá ser rompida a cadeia cármica de um espírito pelo simples fato de 

receber amparo em suas lutas evolutivas? Que eram os redutos espirituais do passado senão 

um ensaio para o atendimento generalizado das necessidades cármicas no presente, época de 

reajustamentos totais? Lá, onde com carinho, foram iniciados serviços de esclarecimento ao 

semelhante, valorizaram-se as virtudes da paciência e da resignação para que brilhassem em 

toda a sua limpidez no presente, junto àqueles que não receberam as mesmas luzes a tempo. É 

uma tarefa gloriosa alastrarem-se pelo mundo legiões de almas que se recolheram no passado 

para a preparação individual e hoje dão o testemunho junto a seus irmãos menos esclarecidos. 

Sustentam-nos em sua fraqueza, para que se coloquem de pé e sigam seus caminhos. 

O papel da caridade cristã consiste em erguer os espíritos exaustos e reintegrá-los nas 

próprias tarefas de libertação cármica. Sucede, muitas vezes, que, tomados de coragem, 

reerguem-se e vencem e, então, julgam os observadores superficiais que se rompeu o 

encadeamento da renovação cármica. Entretanto, o que realmente sucedeu foi que, ao influxo 

da simpatia — nuance delicada do amor — abriu-se um novo caminho à alma desorientada 

proporcionando-lhe aprendizagem num clima favorável. 

 

Felicitai-vos junto às atividades cristãs, cumprindo a tarefa do presente que é — pôr a 

serviço do próximo todos os valores alcançados, em atendimento às necessidades de 

renovação cármica de âmbito geral e individual. 



 111 

 

CAPÍTULO 6 

 

Os elementais ou espíritos da natureza 

 
 

PERGUNTA: — Como devemos considerar a existência de seres que, segundo 

afirmam alguns espiritualistas, formam uma espécie criada com o fim exclusivo de cuidar 

dos elementos da Natureza? 

RAMATIS: — A lei de toda a Criação é — evolução. Deus é o princípio e o fim de 

tudo. Por que, então, alguns dos seres criados por Ele, estariam condenados a não participar 

da marcha evolutiva que possibilita a Seus filhos alcançarem os esplendores da angelitude? 

Como poderia a Lei, que estabelece ascensão mediante o desenvolvimento gradativo, confinar 

determinados seres em inconsciência estacionária, impedindo sua evolução para uma forma 

de vida mais aprimorada? O conjunto de leis que rege a vida estabelece que ela se inicie nas 

formações primárias de condensação da energia e siga uma sequência de ordem absoluta, nos 

encadeamentos dos processos a que a matéria é submetida para formar os organismos vivos. 

A lei que regula a evolução da Centelha de Vida é uma só. Essa uniformidade no 

desdobramento do processo evolutivo que preside toda a Criação demonstra a grandeza do 

Amor Divino. Esse amor é uma irradiação superior que atrai a si, irresistivelmente, tanto a 

molécula em formação como o espírito do arcanjo celestial. A Luz é uma só e produz efeitos 

semelhantes em todos os aspectos da vida na Criação. (1) 

 

 

1 — Ver Libertação, de André Luiz (obra psicografada por Francisco Cândido 

Xavier), pág. 60. 

 

 

PERGUNTA: — Qual a causa que levou certos investigadores da intimidade dos 

fenómenos da Natureza a admitir semelhante anomalia? 

RAMATIS: — Os homens clarividentes que investigaram o plano astral 

identificaram um trabalho "sui generis" organizado em torno da Natureza e que estava a 

cargo de seres desprovidos do senso intelectual humano. Eram entidades que agiam sob a 

ação da sintonia com os elementos da Natureza. Identificando essa característica fundamental, 

que ressaltava de maneira evidente a quem os observasse, concluíram que tais seres 

formariam uma espécie à parte na tendência que têm os homens para tomar o temporário por 

definitivo sem maiores investigações. Contribuiu para consolidar essa convicção o fato de os 

elementais sentirem-se assustados diante da presença humana, como elemento estranho que 

não vibra em sintonia com eles. Na realidade formam uma espécie entre os homens e os 

animais. Mesmo quando tenham a forma humana o intelecto permanece em situação 

rudimentar de inteligência. 

 

 

PERGUNTA: — Por que não foi esclarecido a tempo o equívoco? 

RAMATIS: Há uma característica humana muito enraizado que atribui aos 

fenómenos observados a interpretação que mais se ajusta a sua índole particular, em especial 

quando o homem executa experiências no terreno individual, sem recurso a uma fonte 

superior de inspiração. Os indivíduos que se entregavam a essas observações tinham o 



 112 

objetivo de conhecer mais através do desenvolvimento de suas faculdades psíquicas. 

Contando com seus próprios recursos, deles se valeram também na interpretação do que 

obtiveram. Tratava-se não de um estudo em união com o plano mais alto que pudesse 

conceder-lhes explicações. Exercitavam a visão e não a interpretação. Davam de si o que 

possuíam no esforço nobre de conhecer o plano mais próximo. Ligavam-se aos fatos e deles 

tiravam suas próprias ilações. Suas mentes estavam sintonizadas com o que viam. Descreviam 

e julgavam com os elementos de que dispunham, adquiridos no contato direto com os seres 

elementais. Suas impressões justificavam-se, pois baseavam-se em fatos sentidos vivamente 

ao contato de uma realidade existente. O deslumbramento causado impedia-os de raciocinar 

mais adiante. Era tão bela a realidade entrevista que, a seu ver, bem se coadunava com a 

grandeza do Senhor e aceitavam que assim permanecesse, já que se harmonizava tudo 

exatamente ao objetivo do bem-estar da Natureza, dos seres que a ela se ajustavam e de quem 

os observasse. Registraram os fenómenos, felicitaram-se com o que viram e descreveram a 

realidade que puderam conhecer. 

Mesmo dentro da espiritualidade, nem todas as barreiras podem ser contornadas de 

imediato e cada ser dá de si o que tem. Sua contribuição permanece como uma nobre dádiva e 

será aproveitada por outros que poderão aperfeiçoar suas observações a benefício geral. 

Assim sucede em todos os ramos da evolução humana. O próprio espírito que iniciou uma 

tarefa e que por suas limitações não a pôde completar, volta às vezes a continuá-ia em 

encarnação posterior. Pela Lei, todo conhecimento é suscetível de ser aperfeiçoado. Em vista 

disso não se procura violentar a capacidade receptiva de quem produz, introduzindo em seu 

trabalho elementos que não se encontra capacitado para conquistar. Estaríamos desvirtuando, 

embora para melhor, o tônus espiritual do trabalhador. Essas interferências podem ser feitas 

esporadicamente, a título de comprovação, mas não é uma norma de trabalho. De um modo 

geral, o trabalhador conquista e produz em consonância com seu cabedal próprio. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos receber maiores esclarecimentos sobre a situação 

desses seres? Devemos classificá-los como espíritos? 

RAMATIS: — São embriões de mentes humanas. Encarnarão primeiro entre os 

selvagens. Apresentam já esse condicionamento na sua união com os elementos da Natureza e 

no fato de se esquivarem ao contato do homem preferindo a solidão dos ambientes silvestres. 

Como estacionam em nível elementar de evolução mental, recuam diante do desconhecido até 

que lhes capte a confiança e então tornam-se totalmente submissos, sem capacidade de 

discernir numa orientação própria. Não conseguem sobrepor-se à mente mais poderosa que os 

comanda. Por isso há homens conhecedores dos mistérios do pensamento e da vontade que 

influem e dirigem os elementais para alcançar propósitos pessoais. Desejamos alertá-los para 

o fato de que estes seres possuem a capacidade de formar hábitos e não se conformarão 

facilmente em modificá-los se seus irmãos mais desenvolvidos habituarem-nos a 

determinadas práticas. A responsabilidade de quem dirige seus poderes mentais é enorme e 

carregará consigo o séquito de seus colaboradores, suportando-lhes as tendências, que ele 

próprio se incumbiu de alimentar. Assim, aqueles que com objeti-vos pessoais dominam 

mentes embrionárias, certos ou errados em suas atividades, terão que suportar a companhia e 

os riscos a que se ligam neste consórcio. 

 

Os elementais não existem para servir de companheiros serviçais do homem. A este, 

que está mais acima na escala da evolução, é que cabe dar e, quanto aos detalhes da 

orientação a que devem obedecer aquelas mentes embrionárias, cumpre à direção mais alta da 

vida fornecê-la. É justo que ao nos imantarmos à vida superior, dela absorvendo os benefícios, 

desejemos que todos os seres o façam também. Não nos cabe porém usufruir de uma iman-



 113 

tação perigosa de nossas mentes com as que são menos desenvolvidas, se o objetivo é a 

obtenção de vantagens imediatas. Se vos entregardes a essas práticas nocivas e com o correr 

da evolução conseguirdes libertar-vos do amor às coisas temporárias, ainda assim tereis que 

arcar com o ónus de orientar um ser menos evoluído, responsabilidade que vos pesará, pois 

para ele será muito difícil a libertação de hábitos cultivados, em virtude de seu baixo teor 

vibratório. 

 

A situação dos elementais é a de quem abre os olhos para a vida a fim de ser 

enriquecido pela experiência que lhe surgir. São alegres, joviais e desconhecem os problemas 

morais que enredaram o homem em sucessivas peregrinações pela Terra. São almas "em 

branco" quando surgem encarnados após o estágio no plano astral. Não sofreram experiências; 

são crianças espirituais e isto pode ser sentido ainda na vibração de simplicidade que 

caracteriza os selvagens. 

 

Os elementais, pois, são Centelhas de Vida individualizadas, com uma etapa primária 

de evolução cumprida e outra maior e mais rica a ser vivida. São, portanto, espíritos em escala 

subumana de evolução. 

 

 

PERGUNTA: — Como poderemos entender a razão de estarem ligados 

especificamente a determinados elementos da Natureza? Em que se baseia essa sintonia 

vibratória a que vos referis? 

RAMATIS: — Esta sintonia diz respeito ao grau de evolução vibratória da matéria. A 

matéria em seus diferentes graus de condensação apresenta três características, que são 

chamadas "as três gunas": o ritmo, o movimento e a inércia. (2) São propriedades que surgem 

à proporção que a energia se condensa em matéria. Os espiritualistas do Oriente explicam o 

"ritmo" como um movimento de forças produzido no átomo primordial. De acordo com as 

influências recíprocas do próton, do elétron e do nêutron, surgem sete formas de vibrações ou 

sete "ritmos" diferentes na constituição íntima dos átomos iniciais diferenciados entre si. A 

"força da vida" ou "prana" atuando sobre eles, imprime-lhes movimentos ou ondulações 

conjunlas de sele lipos diferentes. O ritmo dos átomos é chamado por cies "Tam-Mattra", e ao 

conjunto de átomos da mesma vibração dão o nome de Tattwas. A terceira característica que a 

matéria adquire é a inércia e então apresenta o aspecto de densidade com que a identificamos 

no plano físico. 

 

Fizemos este ligeiro apanhado da teoria da condensação da energia em matéria a fim 

de definir a situação dos elementais na Criação. Esses sete tipos de vibração da matéria têm 

densidades diferentes e constituem as moléculas formadoras dos elementos líquido, sólido, 

gasoso, da luz e outros que escapam à percepção humana comum. 

 

Os elementais são seres que, saídos da irracionalidade total, ajustam-se à necessidade 

de evolução, atraindo à sua constituição perispirítica os átomos movidos de um determinado 

tipo preponderante de vibração ondulatória. O tipo de átomos que predomina em sua 

constituição determina o elemento com o qual se sentem afinizados. Assim como procurais o 

ambiente espiritual que melhor se ajusta às vossas vibrações mentais, a constituição molecular 

que lhes é própria leva-os a sintonizar com um dos elementos da Natureza . Estabelecem 

então trocas energéticas, tal como sucede convosco quando vos ligais às correntes de vibra-

ções que vos são simpáticas. 

 



 114 

2 — Para uma visão mais completa dessa teoria ver Libertação pelo Yoga. cie Caio 

Miranda, mantendo, porém, sérias restrições quanto ao desconhecimento da Doutrina 

Espírita demonstrado em alguns capítulos dessa obra. 

 

 

As moléculas formadoras dos organismos dos elementais ainda estão em atividade de 

densificação progressiva. A formação de um perispírito humano obedece a processos de 

trabalho em que as moléculas se vão utilizando da força prânica, a fim de adquirir aos poucos 

a consistência de uma organização mais completa. O perispírito em processo de evolução 

torna-se capaz de absorver as energias mais condensadas, numa gradação que vai da luz ao 

éter, à água e à matéria sólida. Essa capacidade de sintonia e absorção é que faculta o 

desenvolvimento completo do perispírito humano. Em sua formação definitiva terá todos os 

órgãos em estado de preparação aprimorada e fortalecida. O registro espiritual dessas reações 

gravadas na "Centelha de Vida" que governa o conjunto permitirá sejam comandadas as 

células físicas para exercerem suas funções específicas, quando se der o fenómeno da 

encarnação. Então, as células perispirituais ativadas em seus processos de absorção de 

energias trabalharão automaticamente imprimindo às suas correspondentes físicas o impulso 

conveniente. 

 

O perispírito dos seres elementais adensa-se e completa-se nessa existência pré-

encarnatória no exercício de um "aprendizado celular". É um período de ajustamento às 

futuras atividades que exercerão no seio de uma espécie mais evoluída e complexa. 

Exercitam-se na absorção prânica através dos diversos elementos para adquirir uma orga-

nização perispiritual completa e aperfeiçoada, obedecendo assim à evolução subordinada à 

dinâmica geral da Criação. 

 

Os gnomos são elementais mais próximos do ser humano em sua constituição 

perispirítica. Conquistaram já a capacidade de aproveitar as vibrações da matéria em um 

estado de maior condensação e encontram-se prestes a iniciar suas encarnações. 

 

A integração no corpo físico fornece à "Centelha de Vida" que vibra em cada ser, uma 

oportunidade de dominar experiências nos diversos planos em que a espiritualidade se abre ao 

homem. Por isso a adaptação das células perispirituais dos elementais às funções orgânicas 

mais complexas pode ser comparada à situação em que o discípulo estivesse fabricando seu 

próprio material escolar, recebendo para isso das mãos do mestre a matéria-prima e as 

instruções indispensáveis. De posse de um corpo fluídico bem aparelhado, encarna 

alcançando o primeiro plano de evolução humana que é o físico, onde poderá sorver a 

essência de ensinamentos cada vez mais nobres através das diversas encarnações. Torna-se 

assim habilitado a receber as lições que a escola da vida proporciona; mas, para tanto, a 

"Centelha de Vida" precisou cercar-se dos instrumentos que lhe facultariam alcançar seu 

objetivo, em obediência ao grandioso plano de evolução geral! 

 

 

PERGUNTA: — Como compreender a necessidade dessa adaptação gradativa com 

o objetivo do treinamento celular, se a Centelha de Vida na escala animal já se uniu a um 

corpo denso, executando portanto funções de absorção de energias? Não seria suficiente 

um simples reajuste das formas de trabalho anteriores? 

RAMATIS: — O trabalho de treinamento celular torna-se necessário em virtude de 

surgir um fator novo de importância primordial — a condição humana. Como um passo além 

na escala da evolução, exigirá uma forma mais sutil de sensibilidade. Novos padrões de 



 115 

dispêndio de energias serão exigidos do ser, pois uma consciência mais ampla receberá 

impulso. Para melhor compreendermos este fato, podemos lançar mão de uma comparação: o 

órgão da visão que possuis é feito de forma a dominar somente até um certo ponto o 

fenómeno a que se destina. Se desejardes obter um panorama mais perfeito recorrereis às 

lentes de alcance que, por sua vez, receberão tratamento apropriado para atingir 

respectivamente o infinitamente grande e o infinitamente pequeno; o telescópio e o 

microscópio. Essas três formas de satisfazer a vossa necessidade orgânica de identificação 

visual têm algo em comum: a utilização do mecanismo ocular, porém sob condições que 

variam muito em extensão e profundidade. Assim também, a capacidade que tem a Centelha 

de Vida para absorver a energia prâni-ca dos elementos da Natureza varia com o grau 

evolutivo em que labora. Surgem as necessidades e a lei de evolução permite que elas sejam 

satisfeitas. 

 

O perispírito humano forma-se à base de uma possibilidade maior na captação das 

energias da Natureza. Podereis compreender melhor essa realidade se vos lembrardes de que a 

capacidade de assimilação de energia varia entre os indivíduos e observando um organismo 

humano tomado de profunda desvitalização, sentireis a veracidade do que afirmamos. Há uma 

baixa geral de rendimento nas manifestações do ser tomado por essa desvitalização, apro-

ximando-se sua expressão total de vida da condição animalesca. O que sucede então é que os 

elementos da Natureza com que entra em contato não são aproveitados como seria necessário. 

A Centelha de Vida perde temporariamente a capacidade de aprofundar-se no aproveitamento 

mais completo da energia. 

 

No homem existe uma necessidade de aplicação profunda da energia nervosa, que é 

dispensada pelo animal. A atitude de colocar-se "de pé" diante da Criação, na plena 

consciência de um "eu" aperfeiçoado com capacidade infinita de evolução numa experiência 

que se assemelha à de quem vivesse no fundo do mar protegido por uma vestimenta de 

borracha impermeável; vindo à tona passará a usar roupas constituídas de células menos 

compactas, mais leves e arejadas. 

 

 

PERGUNTA: — Como entender esse aproveitamento mais ou menos profundo da 

energia por parte da Centelha de Vida? 

RAMATIS: — A evolução é um abrir constante de novas portas ao espírito. A lei do 

aperfeiçoamento, como bem o sentis, transforma em uma necessidade premente, procurada 

com avidez pela criatura, uma virtude ou situação que pouco antes para ela não existia. 

Chama-se a isso "o grau de maturação necessário a uma conquista imediatamente superior". 

Essa palavra mágica: evolução, impulsiona os átomos que se agregam em torno da Centelha 

de Vida, pois encontra-se gravada, de forma indelével, naquela partícula de luz que comanda 

o processo grandioso a que obedece a matéria organizada em sua esfera de ação. Assim como 

as células inúteis de um organismo físico são eliminadas e substituídas por outras, no 

momento adequado a Centelha de Vida liberta-se de uma constituição mais grosseira subs-

tituindo-a gradativamente. 

 

 

PERGUNTA: — Como se processa essa transição em que a Centelha de Vida passa 

a vibrar sintonicamente de maneira mais apurada? 

RAMATIS: — Atingindo o maior aperfeiçoamento na escala animal, entra a Centelha 

de Vicia em uma fase que se assemelha ao estado do homem que, após entregar-se às fadigas 

do trabalho rude em que as vestes e o corpo encontram-se contaminados pelas impurezas de 



 116 

tocla sorte, despe-se, mergulhando em um banho purificador, após o qual envergará trajes que 

obedecem a melhores condições de higiene. 

 

Ela permanece então no estado de consciência pura, iniciando uma formação 

perispiritual aprimorada em que condensa em torno de si moléculas portadoras dos átomos 

primordiais relativos aos elementos, numa escala gradativa de densificação. 

 

PERGUNTA: — Como compreender a necessidade de um aproveitamento mais 

profundo da energia irradiada pelos elementos da Natureza, tendo em vista um dispêndio 

maior da energia nervosa? 

RAMATIS: — A Centelha de Vida sofre uma constante atração para a sua Origem e à 

proporção que o progresso se realiza ela vai construindo as bases de uma ascensão. Nessa 

nova fase em que penetra o campo de desenvolvimento das energias na escala do progresso 

humano, ela passa por um processo de purificação ou reavivamento de possibilidades que lhe 

alargará os horizontes. Inicia a construção de uma série de novos veículos que lhe permitirão 

projetar-se em manifestações individuais cada vez mais próximas de sua Origem. Tendo por 

base o corpo físico, construirá sobre ele a possibilidade de lançar-se em expressões superiores 

da própria individualidade nos planos que vibram acima do âmbito limitado a que até então se 

ligava. Penetrará em dimensões mais profundas do campo energético que a circunda, atraindo 

a si a força oculta das partes imponderáveis da energia que o homem ainda não classificou, 

mas que existem em seu próprio ser. Movida pelo dinamismo divino que a impulsiona 

executará automaticamente a tarefa de prover-se das energias sutis que permitirão uma 

condição aperfeiçoada de consciência individual. 

 

 

PERGUNTA: — Que relação existe entre o dispêndio maior de energia nervosa e 

essa aquisição de novos veículos? 

RAMATIS: — O perispírito ou corpo astral capaz de suportar a carga mais intensa de 

uma vida espiritual aprimorada tem que possuir uma consistência apropriada ao tipo de 

energias sutis que o atingirão, para que as registre dando-lhes a orientação devida. É preciso 

que se abra campo permeável à libertação das novas expansões aperfeiçoadas do ser e uma 

rede mais sensível de reflexos terá que ser estendida. As solicitações do meio terão que ser 

apreendidas em maior extensão e profundidade, atendendo ao objetivo do alargamento do 

campo da consciência. Haverá necessidade de uma canalização aprimorada das excitações 

produzidas pelos agentes externos através dos nervos, numa intercomunicação físico-astral e 

atingir em seguida as vibrações mais sutis do campo mental, por onde mais tarde se lançará 

aos planos superiores; por sua vez, o comando da consciência terá que contar com os 

elementos necessários para expandir-se através dos veículos mental, astral, etérico e físico. No 

funcionamento de todo esse mecanismo a "energia nervosa", como a chamamos, terá que ser 

absorvida com muito maior intensidade dos elementos da Natureza onde existem em depósito. 

 

 

PERGUNTA: — Em virtude de considerarmos de grande valor o trabalho espiritual 

de nossos irmãos, sentimos dificuldade em aceitar a existência de enganos na interpretação 

que fizeram dos fenómenos observados. 

RAMATIS: — Essa atitude vos é ditada por uma reação psicológica semelhante à que 

adota a criança maravilhada pelas aptidões dos adultos, julgando-os livres de toda limitação 

diante da vida. O homem que trabalha espiritualmente está crescendo em suas possibilidades 

diante da vida, tanto quanto o adulto se exercita no labor diário, sendo passível de engano 

como qualquer ser em evolução. É a vossa incompreensão das condições naturais do 



 117 

progresso infinito dos seres que vos faz temer os enganos e considerá-los como derrotas 

fragorosas. Alcançado um certo grau de evolução, o espírito sente-se tão compensado em 

seus esforços evolutivos que não dá mais valor excessivo aos enganos em que possa cair na 

sua luta pelo bem. Assim como o adulto encara com serenidade determinadas situações 

equívocas que ao adolescente impressionam profundamente, o espírito que acorda para as 

responsabilidades das realizações espirituais assusta-se e perturba-se ante problemas que mais 

tarde aceitará como naturais ao processo do próprio engrandecimento. A alma esclarecida 

sente que pode errar e nem por isso se afasta da norma de conduta que se traçou, pois 

reconhece que está em aprendizado e ama a condição de luta em que se encontra. 

 

 

PERGUNTA: — Como compreender melhor essa possibilidade de haver enganos 

nos labores espirituais, esclarecidos mais tarde, às vezes pelo próprio espírito que volta a 

lidar no mesmo campo de ação? Em nossa compreensão acanhada pretenderíamos que o 

setor de trabalho espiritual, como fonte de orientação de valor primordial para o homem, 

estivesse a salvo de tais contingências. 

RAMATIS: — Do que afirmais deduziríamos que o labor espiritual humano deveria 

fugir a todos as normas evolutivas, sendo feito à base de favores recebidos, o que 

absolutamente não seria construtivo por não contribuir para a evolução dos seres que a ele se 

dedicassem. Seriam os espiritualistas uma classe privilegiada no Universo? Se isto sucedesse 

ver-se-ia o paradoxo de um conjunto de seres cujas atividades evoluiriam grandemente, mas 

que nada ou muito pouco construiriam em sua evolução individual. Sucederia que justamente 

no setor em que julgais mais sagradas as atividades humanas, quebrar-se-ia uma norma de 

trabalho Universal: a de que o esforço e capacidade sejam proporcionais à realização. Por que 

os que lidam mais diretamente com as verdades eternas seriam poupados à experiência 

benfeitora capaz de provar a necessidade e a vantagem de nos submetermos à lei do 

progresso? 

 

 

PERGUNTA: — Não haveria a possibilidade de essas tarefas só serem entregues a 

espírito incapazes de cometer enganos? 

RAMATIS: — Como poderia alguém executar uma tarefa com perfeição sem nunca 

ter sido submetido à fase de aprendizagem? De que forma impedir que cada ser atraído a um 

determinado setor de realização se entregue a ela num aprendizado feliz, sob a alegação de 

que poderá cometer enganos? Negar-se-ia, na Terra, o ingresso ao aluno por ser ele capaz de 

errar em seus exercícios? Realmente as tarefas de importância capital só são entregues a quem 

possa executá-las a contento; mas esse cuidado é proporcional à repercussão do êxito da 

realização. Nos dias de festa os melhores alunos são escolhidos para representar a escola, 

porque o fator "êxito" é indispensável então, mas paralelamente a isso os outros aprendizes 

continuarão a ser treinados na obtenção de novos valores. E é com alegria que a direção mais 

alta do planeta vê os vossos esforços na aquisição de bases para a colaboração com o pro-

gresso comum. Quando Jesus afirmou que "há mais alegria no Céu pela regeneração de um 

pecador do que pela chegada de um justo" referia-se ao júbilo que se multiplica entre esses 

"justos" por verem estendidas aos seus irmãos as condições de felicidade que desfrutam. 

Assim, há necessidade de estabelecer-se entre vós c conceito de que as atividades espirituais 

são uma porta aberta tanto ao justo como ao pecador, tanto ao "santo" como ao que se julga 

pequeno e deserdado, porque todas as oportunidades são oferecidas ao ser em evolução para 

que aperfeiçoe seu grau de sintonia com as correntes benfeitoras da vida. 

 



 118 

Além disso por que julgar a atividade espiritualista uma forma privilegiada de servir 

ao Senhor? É preciso estender, ampliando, o conceito de "espiritualismo". Definido como 

"trabalho em torno das possibilidades grandiosas do espírito" teremos que conceber uma 

renovação e considerá-lo estendido a toda a realização que enobrece e eleva o espírito, 

impulsionando-o para uma situação mais aprimorada, em uma escala infinita de progresso. 

Assim pensando, compreenderemos que haverá atividades humanas que, com muito maior 

razão, deveriam permanecer dentro de normas de exceção que as preservariam de erros, pois 

influem decisivamente em coletividades inteiras e isto não sucede. As leis estabelecidas para 

a evolução do espírito são tão perfeitas em sua totalidade, que nem mesmo o progresso justi-

fica a sua revogação. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 119 

CAPÍTULO 7 

 

Mediunidade 
 

 

PERGUNTA: — No desejo profundo que temos de ver harmonizadas as correntes 

espiritualistas do Oriente e do Ocidente, gostaríamos de saber como devemos encarar as 

opiniões que condenam o desenvolvimento da mediunida-de. Afirmam alguns irmãos que 

essa não é uma forma aconselhável de trabalho espiritual, em virtude da passividade em 

que se coloca o espírito do médium. Que dizeis a isso? 

RAMATIS: — Julgamos oportuno iniciar este capítulo abordando o assunto que 

constitui um ponto de importância primordial para atingirmos a meta sonhada — o rompi-

mento das fronteiras ainda existentes entre as correntes espiritualistas do Oriente e do 

Ocidente. 

 

Não basta que nos afirmemos irmãos. É preciso que, por nossos esforços, 

conquistemos um estado de espírito em que tudo se possa fundir na compreensão mais ampla 

dos destinos eternos. Se amamos o Bem, jamais nos poderemos firmar numa concepção 

milenar por parecer-nos ela a mais acertada, sem procurarmos investigar se o progresso não a 

terá atingido. Em espiritualismo, como em outro qualquer ramo do saber, os processos de 

trabalho adaptam-se às necessidades que o momento demonstra serem as mais urgentes. 

 

A Humanidade vem há milénios preparando-se nos ambientes fechados do 

espiritualismo ocultista. Por essa forma, muitos alcançaram o padrão mental e espiritual que 

lhes convinha no processo evolutivo. No período em que a atividade espiritual do mundo 

passava por uma fase normal, cada um pôde entregar-se com vagar ao desenvolvimento natural 

das faculdades de seu espírito. Por um desvio coletivo da interpretação da vida, porém, muitas 

almas embrenharam-se em tais deturpações da lei do progresso espiritual, que se afastaram 

completamente do caminho de uma evolução normal. Aquela sensibilidade apurada que 

poderiam desenvolver através dos exercícios espiritualistas de concentração e direção do 

pensamento, ficou abafada sob os escombros de uma atividade espiritual desordenada, pois 

somente se entregavam com ardor aos interesses imediatos da vida. Com a aproximação do 

final dos tempos, foi arbitrada uma providência que pudesse ainda sanar esse mal nas almas 

que se predispusessem a um esforço intenso de recuperação. Assim, lançou-se mão de um 

recurso extremo, que consistia em intensificar a sensibilidade peris-piritual dessas almas, de tal 

forma que se vissem constrangidas a procurar uma solução inadiável para seus problemas 

aflitivos, solução esta que só seria obtida através da própria doação a um inteiro envolvimento 

pelas atividades do Bem. Renunciariam de forma completa às conveniências pessoais para 

entregar-se à atividade em benefício do próximo. Nesta tarefa aprenderiam que é urgente 

buscar o aprimoramento para conseguir o fim almejado — o equilíbrio da própria 

sensibilidade, elevada a graus intensos de percepção do plano circundante. 

 

Podereis melhor compreender esta situação, comparando a Humanidade do momento, 

dotada de uma hiper-sensibilidade que deve aprender a controlar; como os alunos que, por 

motivos vários que buscam alegar para justificar-se, não atenderam aos deveres de estudo 

durante o período letivo. Nos dias que precedem aos exames, vêem-se a braços com um 

aluvião de tópicos que deverão assimilar em prazo limitado. Não poderão mais usufruir de 

uma aprendizagem despreocupada e tranquila. Terão que se esforçar em condições aflitivas, 

mas nem por isso estarão impedidos de alcançar a promoção desejada. 



 120 

PERGUNTA: — Em virtude dos "graves perigos da mediunidade", a que temos 

ouvido tantas referências, não poderiam essas almas endividadas entregar-se aos labores 

espiritualistas tradicionais e, encontrando-se esclarecidos quanto à necessidade do trabalho 

no Bem, renovar-se através do esforço de auto-evangelização? 

RAMATIS: — Para isto seria necessário que já houvessem conquistado uma 

compreensão sólida do Bem, aliada a uma vontade firmemente dirigida no sentido construtivo 

da vida. Entretanto, o fator que determinou a experiência forte da mediunidade foi justamente 

a ausência dessa capacidade autodiretiva e não seria em alguns anos de aprendizagem que 

poderiam adquiri-la, espíritos que despenderam séculos na consolidação de atitudes hostis à 

Verdade. A par desse aspecto moral insuperável em somente alguns anos de auto-doutrinação, 

existe a circunstância de se terem submetido a uma ativação extranormal dos centros vitais 

para ser atingida a hipersensibilização que chamais mediunidade. 

 

 

PERGUNTA: — Essa hipersensibilidade não seria um fator auxiliar para o êxito de 

uma atividade normal nas tarefas espiritualistas comuns? 

RAMATIS: — As práticas tradicionais do espiritualismo apresentam um aspecto sutil 

que pode ser comparado ao remédio homeopata administrado ao doente sensível, que o 

absorve e dele tira a fonte de seu bem-estar. Exatamente como na homeopatia, só aquele que 

se torna receptivo consegue absorver-lhe os benefícios, pois a atitude mental e espiritual é 

fator decisivo nesse tipo de cura. Para as almas avessas às sutilezas do espírito, que ainda não 

podem penetrar a necessidade de uma cura feita de "dentro para fora", o tratamento tem que 

ser outro. Em primeiro lugar, a natureza desses espíritos não lhes permite identificar o mal 

que os consome senão quando atinge proporções assustadoras. Então o remédio precisa ser 

aplicado em doses maciças para produzir efeito, como se estivessem contaminados pelos 

tóxicos do álcool ou de outros agentes químicos negativos, que impedissem uma cura feita 

pelos processos delicados. Além disso, há uma impossibilidade funcional, como se fossem 

aparelhos fabricados para uma corrente de voltagem maior e que não executarão a contento 

sua tarefa num tipo de trabalho que não se ajusta à sua natureza. 

 

 

PERGUNTA: — Como entender essa incapacidade de ajustamento às tarefas 

espiritualistas comuns por uma diferença de "voltagem" ? 

RAMATIS: — O "anjo" vibra numa frequência superior e seria incapaz de realizar 

tarefas num ambiente impuro se não tivesse o domínio de seu ser a ponto de saber baixar sua 

vibração ao nível dos que deseja influenciar. Entretanto aquele que traz a missão de servir de 

intermediário às mensagens do Alto, como médium de prova, não teria por si só a capacidade 

de sintonizar com as vibrações que buscam sua colaboração, se seus centros de forças, como 

portas abertas às energias externas, não pudessem ser ativados para  uma  frequência  

vibratória  superior,   levando-o  ao encontro daquelas que o procuram. Dá-se então aos cha-

cras do espírito que encarna com a missão mediúnica uma capacidade artificial de atividade, 

que deve ser utilizada para os fins devidos, sem o que se torna impossível obter condições 

harmónicas de vida. Terá que conquistar com urgência o domínio desse mecanismo de 

controle de "voltagem", aprendendo a sintonizar com os planos mais elevados que o auxiliam 

a harmonizar-se. No espiritualismo tradicional, à proporção que o ser evolui adquire a 

sensibilidade adequada ao seu grau; no Espiritualismo moderno que chamais Espiritismo, dá-

se a sensibilidade para que o espírito adquira o grau, no esforço de controlá-la. Com o 

progresso que adquirir através do trabalho mediúnico, chegará a granjear paz. 

PERGUNTA: — Atingindo esse estágio de paz, não será então possível orientar-se 

por si só nos caminhos que preferir? As alegrias da mediunidade são tão mescladas de 



 121 

dores que os médiuns sentem-se tentados a entregar-se a labores mais tranquilos Que dizeis 

a isso? 

RAMATIS: — O médium que atingir a paz não pensará em buscar labores mais 

tranquilos. Se o faz é porque ainda não alcançou o grau evolutivo que permita sentir-se à 

vontade com a sensibilidade que possui. A inquietação é sintoma de que ainda precisa de 

esforço grande para obter o controle de sua mediunidade. Encontra-se como quem sobe uma 

escada muito longa, mas não pode desistir de alcançar o fim e à proporção que persistir, 

conseguirá o fortalecimento dos músculos, que ao final lhe terão proporcionado a condição de 

vitalidade necessária. 

 

Que não se iluda atribuindo-se um grau de espiritualidade que ainda não possui. Essa 

paz relativa é proveniente do esforço, que lhe vem angariando a simpatia dos amigos 

espirituais encarregados de ampará-lo. Cessado esse envolvimento a que fez jus, ver-se-ia 

forçado a dominar sozinho uma sensibilidade que ultrapassa sua capacidade de controle. Ela 

lhe foi concedida para ser instrumento de trabalho em união com os espíritos capazes de 

auxiliá-lo em nome da realização com a qual se comprometeu. 

 

 

PERGUNTA: — Gostaríamos de compreender por que essa hipersensibilidade só 

encontra equilíbrio no trabalho mediúnico. Há alguma impossibilidade técnica ou trata-se 

apenas de um compromisso moral? 

RAMATIS: —- A impossibilidade técnica funciona como lembrete ao compromisso 

moral. 

 

 

PERGUNTA: — Em que consiste essa impossibilidade técnica? 

RAMATIS: — A glândula pineal que se desenvolve através dos exercícios 

espirituais, em obediência à realidade de que "a função faz o órgão", nos espíritos que 

encarnam com a missão mediúnica é estimulada magneticamente, ati-vando o funcionamento 

de toda a rede de chacras. O espírito que recebe a prova da mediunidade transforma-se em 

uma bateria de vibrações, cujo teor variará de acordo com sua maior ou menor docilidade no 

cumprimento das tarefas programadas. Sua capacidade de sintonia natural com as vibrações 

superiores não está em proporção com o grau de sensibilidade que possui e somente uma 

ligação intensa com entidades que lhe possam facilitar a tarefa de higieni-zação vibratória, 

terá o condão de restabelecer o equilíbrio. Os que condenam esse intercâmbio, fazem-no por 

desconhecer suas características fundamentais julgando com os elementos que possuem, 

adquiridos ao contato de uma realidade diferente. O médium é o espírito em prova e neces-

sita do amparo direto das entidades que se comprometeram a colaborar com ele. Alertamos 

aqueles que, amando os labores espiritualistas do passado, aceitaram a prova da mediunidade 

no presente, para o fato de que vivem uma experiência que não pode ser deturpada em suas 

finalidades, sem graves danos ou prejuízos para a alma. Só por uma atividade intensa e bem 

orientada no setor mediúnico conquistarão os valores necessários ao domínio dos dons que 

receberam. 

 

 

PERGUNTA: — Poderíamos receber alguns esclarecimentos sobre a glândula 

pineal? Por que suas funções são ainda tão desconhecidas entre os homens? 

RAMATIS: — As conquistas da Humanidade são proporcionais à sua capacidade de 

aproveitamento. Embora, muitas vezes, a utilização dos conhecimentos seja deturpada por 

coletividades afastadas do objetivo saneador do progresso, somente após o período de 



 122 

maturação necessário são trazidos os esclarecimentos por que anseia. Por trás da aparente 

desordem do progresso humano, há um controle preciso das épocas de introdução dos 

elementos decisivos para a evolução humana. O problema do aproveitamento, entretanto, até 

agora pertenceu ao livre arbítrio, que muitas vezes desfigurou a face risonha do Anjo do 

Saber, lançando-lhe ao rosto as cinzas obscurantistas do egoísmo destruidor. 

 

O homem só conseguiu penetrar os mistérios básicos da formação da matéria no 

momento crítico de sua existência sobre a Terra. Atingida a idade espiritual adulta, colocou-se 

em suas mãos um elemento para sua definição diante da vida. Conhecedor dos segredos mais 

profundos no domínio da matéria deverá pronunciar-se: ou sentirá o chamado da 

Espiritualidade em tudo que o cerca, estendendo à vida de um modo geral as consequências 

esclarecedoras de suas descobertas, arrebatado pela beleza suprema das leis que regem a vida 

em todas as suas manifestações, ou continuará cego e insensível, provando ser incapaz de usu-

fruir da convivência do Anjo do Saber, cuja presença já então lhe será negada em esferas 

espirituais sombrias a que será atraído. 

 

Como esta seleção já se está processando e continuará a fazer-se acentuadamente, 

abre-se campo livre às conquistas mais altas para a Humanidade do presente e do futuro. 

Trabalha-se ativamente nos planos ligados à Terra com o objetivo de trazer ao homem novas 

vitórias na consolidação do reino de Deus no futuro de luz que começa a delinear-se para 

quem tem olhos de ver. E as aquisições espirituais mais nobres são o escopo das almas que 

vêem nelas o fio de Ariadne, auxiliando-as a deixar o labirinto de ideias contraditórias 

formadoras do panorama psicológico do homem moderno. 

 

Saneado o ambiente espiritual da Terra, serão atingidas pela ciência as bases do 

funcionamento, no plano físico, da engrenagem que permite ao homem encarnado desfazer-se 

das inibições em relação ao plano astral. 

 

Como se poderia abrir o campo espiritual mais vasto a uma Humanidade que, 

coletivamente, ainda se encontra incapacitada de demonstrar compreensão elevada e justa nos 

mais simples setores de ação? Quem não se sente inibido ao desencadear as forças da 

Natureza de forma destrutiva, merecerá confiança para que se coloque em suas mãos meios de 

maior expansão de suas personalidades desajustadas? 

 

O funcionamento da glândula pineal ajudará ao homem encarnado do futuro, que terá 

nela uma ponte segura, a qual, devidamente utilizada e fortalecida, abrirá a sua pesquisa 

novos domínios, como num conto de fadas cheio de encantamento. Por desconhecê-la, 

considera tomados de insanidade mental os sensitivos que a atravessam, sem poderem ainda 

descrevê-la cientificamente. 

 

Sabem cruzá-la mas não podem trazer-lhes, aos laboratórios, amostras analisáveis. Por 

sua atitude de descrença, o homem torna-se inapto a utilizar os meios de encontrar sólida base 

para o fortalecimento das concepções primordiais da vida. Assim, não consegue atingir os fins 

e nega, definitivamente, o que desconhece pela própria incapacidade de lançar mão de meios 

mais adequados de pesquisa. A experimentação em bases intuitivas seria tachada de 

inconsistente e muito se rebaixaria um "homem de ciência" ao entregar-se a um processo de 

trabalho que não fosse baseado na mais pura das ideias académicas. 

 

Assim como o pensamento voltado para um apetitoso jantar estimula as secreções do 

aparelho digestivo, o pensamento voltado para o plano espiritual aciona a glândula pineal, por 



 123 

ser o órgão que comanda a atividade dos centros receptores das ondas rarefeitas das vibrações 

do plano espiritual. O espírito interessado em desfazer as barreiras mais densas do plano físico 

comanda automaticamente esse órgão, o qual entra em funcionamento lançando sobre os 

nervos uma substância de composição rarefeita que os hipersensibiliza e acumulando-se sobre 

os plexos transmite-se aos chacras, despertando-lhes maior sensibilidade. Como modernos 

radares, estes captam da esfera espiritual circundante sinais mais ou menos nítidos, de acordo 

com sua capacidade própria. 

 

Com o aperfeiçoamento da aparelhagem moderna, chegarão os homens, em época 

oportuna, a identificar na circulação sanguínea os elementos formadores da secreção desta 

glândula e então, já perfeitamente ajustados aos sentimentos nobres da vida, poderão possuir o 

controle sobre ela. Serão gigantes do conhecimento superior, grau que só lhes será permitido 

atingir num estágio elevado de evolução moral. 

 

A interligação estabelecida entre os plexos e os chacras, através das irradiações da 

secreção pineal, permite a chegada ao cérebro das impressões, através dos nervos 

hipersensibilizados. 

 

A sensibilidade generalizada do espírito tem origem no fato de não precisar canalizar 

vibrações densas ao órgão capaz de registrá-las, como sucede aos sentidos físicos. As 

impressões do meio espiritual são recebidas em conjunto pelos chacras ativados pela ação do 

pensamento, que age sobre a glândula pineal. As visões muito lúcidas de quem se encontra 

distraído, nas quais não se poderia atribuir à ação do pensamento o estímulo aos centros 

espirituais, são devidas a dois fatores: ou a presença de uma entidade afim produz um reflexo 

espontâneo de hipersensibilização, através do ativamento da glândula pineal, ou a entidade se 

utiliza de seus conhecimentos e ativa, pela ação de seu próprio pensamento, os centros 

receptores dos que deseja influenciar para a captação de suas mensagens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 124 

 

ORIENTAÇÕES  AOS MÉDIUNS 

 

 

Dúvidas no Trabalho Mediúnico 

 

CAPÍTULO 8 
 

 

PERGUNTA: — Que sucederá aos médiuns que duvidam de seu próprio trabalho? 

RAMATIS: — Os médiuns que duvidam sempre da própria inspiração, trabalhando 

num clima de incredulidade, menosprezam a proteção de que são alvo e tornam-se indignos 

dela. Os amigos espirituais que procuram envolvê-los em sugestões positivas de confiança, 

vêem-se forçados a entregá-los a experiências fortes, a fim de valorizarem o amparo de que 

eram alvo. Têm que chorar na solidão a que se relegam quando se deixam envolver por 

sugestões negativas em relação ao trabalho. Por suas próprias disposições de descrença 

negam-se o direito puro e simples de desfrutar o amparo concedido pelo Senhor, com vista ao 

trabalho e à evolução. É certo que o assédio das sombras se faz intenso onde quer que se 

acenda uma pequena luz, mas ela só se apagará se o trabalhador do Bem negar-se a defendê-la 

com o próprio desvelo e amor. Por uma questão de comodismo, muitas vezes preferem os 

médiuns furtar-se ao cumprimento de um dever de trabalho, encontrando sempre no plano 

astral quem lhes incentive a insensatez. Aos poucos vêem-se enredados, de tal forma, que toda 

a paz lhes foge e ficam impossibilitados de prosseguir sob o peso de tal situação. Nada mais 

nos resta então do que permitir uma experiência dura que os desperte para a necessidade de 

reação; e, por mais dolorosó que lhes seja o aprendizado, agradecerão ao Senhor quando 

conseguirem compreender o erro em que laboram. 

 

 

PERGUNTA — Poderá esta dúvida ser levada à conta de humildade? 

RAMATIS:f — Absolutamente impossível. Deve ser considerada como uma rebeldia 

diante da necessidade de unir-se à vontade do Eterno que os chama ao serviço. Os médiuns 

recebem, geralmente, provas de caráter subjetivo ou objetivo, que não permitem dúvidas 

quanto à necessidade de trabalhar. São estimulados e amparados; porém, quando se trata de 

dar apoio incondicional à obra da espiritualidade recuam atemorizados, afirmando não 

possuírem qualificações suficientes para o testemunho árduo. Dentro de uma análise reta, 

poderão identificar a origem de tais atitudes. Verão que elas se baseiam na inércia espiritual 

que os convida a permanecer como antes, distraídos das res-ponsabilidades maiores. Nem 

mesmo os que se mostram iluminados por um ideal sublime de espiritualidade escapam a esse 

ardil do subconsciente, que encontra nas forças negativas aprovação incondicional. 

É quando temos que esperar que venha do próprio espírito do médium a decisão firme 

de trabalhar ou a capitulação diante da reação ao progresso. 

Os médiuns humildes esquecem-se de si mesmos e sentem a confiança que lhes 

inspiram os prepostos do Senhor. 

 

 

PERGUNTA: — Que aconselhais àqueles que se sentem subjugados pelo próprio 

sentimento de dúvida, a fim de se libertarem, produzindo sem maiores tropeços? 



 125 

RAMATIS: — Há necessidade de uma transformação radical feita geralmente através 

do choque emocional causado pela própria invigilância. Imantam-se às baixas correntes 

vibratórias por duvidarem do apoio das mais altas e sofrem as consequências do convívio 

espiritual que alimentam. Sofrem, quando podiam usufruir as delícias do trabalho harmonioso 

em união com o Senhor. Se desejarem, poderão ainda libertar-se, modificando a atitude 

mental. Para isso aconselharíamos uma transformação radical, baseada na aquisição 

voluntária e consciente de uma fé inabalável. Essa modificação obedece ao seguinte esquema: 

 

 

a) Transformação espiritual — é uma transformação de cúpula, no elemento 

primordial, na essência divina do ser. Traduz-se por uma renovação íntima que revela enfim 

ao indivíduo a consciência do seu ser em ligação com Deus. Significa a união com o 

Pensamento Divino, Força Irradiante do Universo. É a adoção da atitude vertical de quem 

sentiu o eixo da alma irresistivelmente atraído à posição correta. Por uma imposição férrea do 

próprio pensamento deverá sentir-se como filho e herdeiro de Deus e de Sua força propulsora 

e criadora, elo ativo e resistente da corrente do Amor. 

 

A eles diremos: — "Desejais a felicidade da paz interior? Uni-vos ao Pensamento 

Divino! E a única fonte que não falha nem se extingue!" 

 

Se as vossas crenças são por vós respeitadas e seguidas com amor, congratulamo-nos 

convosco, pois estais no caminho. Mas não vos iludais, pois elas não poderão proporcionar-

vos paz se não houver entre vossa essência espiritual e a Força que rege o Universo, um pacto 

de assistência recíproca. É preciso que haja reciprocidade. Em que consiste ela? É a 

deliberação de avançar e tomar posse do que nos pertence na Obra Divina. Não basta que tudo 

viva a clamar nossa capacidade de trazer a harmonia em nós; não basta sabermos que, por um 

efeito lógico, se fomos criados para a Luz, a ela chegaremos um dia. É preciso que tomemos 

posse da parcela de dons já conquistados e os exercitemos vivamente a bem da Criação! 

 

 

 

b) Transformação mental — sob influxo de uma fé renovada, a mente atinge 

horizontes mais largos e há uma ampliação da capacidade de compreender a vida. Já não se dá 

valor às pequeninas coisas, pois, ligados ao Pensamento Divino, somos o reflexo da 

orientação mais alta da vida. Cada fato adquire sua proporção adequada e o espírito entrosa-se 

harmoniosamente no conjunto, através da percepção mental evoluída. Compreende seu 

verdadeiro papel na existência e só caminhos verdadeiros o atraem. Daí decorre a terceira 

transformação; 

 

 

 

c)   Transformação -moral —  expressa-se  através  da exemplificação segura que a 

nova orientação espiritual imprime aos atos de quem se aproximou do Pensamento Divino, 

como decorrência natural de uma remodelação interior. Exprime-se através dos impulsos de 

ordem elevada que revelam o nível de espiritualidade de quem entreviu uma centelha de Luz. 

Nessa fase a alma vibra espontaneamente no amor ao semelhante, sem necessidade de regras 

impostas com rigidez. O contato da Luz clareou seu íntimo. 

 

 



 126 

d)  Transformação física — envolto em vibrações harmoniosas, todo o organismo se 

beneficia e aos poucos se reajusta nos pontos que apresentavam algum afastamento do 

equilíbrio da saúde. A falta de saúde é a consequência remota de um desajuste espiritual.  

Costuma-se curar o corpo como meio de obter paz; porém, afirmamos que se procure a paz 

com Deus e o equilíbrio orgânico se fará. Que se aja sobre a origem e a consequência 

desaparecerá. Se assim não fizerdes, estareis lançando mão de paliativos. Em especial, este 

conselho se ajusta aos médiuns que possuindo um estado de sensibilidade altamente 

desenvolvido podem  sentir  poderosamente  os  efeitos  vibratórios  do ambiente e de si 

mesmos. 

 

Paz e Amor, 

 

 

RAMAT1S 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 127 

ATITUDE DEFENSIVA CRISTÃ 

 

CAPÍTULO 9 

 

Afirmações 
 

 

"Dentro do mais puro desejo de harmonizarão com a vida, comprometo-me diante de 

mim mesmo a não me deixar soterrar pela incompreensão alheia. 

 

Aceito com o coração aberto a impossibilidade de meus irmãos se ajustarem ao meu 

modo particular de sentir e viver. Somos como flores cujas pétalas, de constituição diferente, 

não podem apresentar o mesmo colorido. 

 

Devo zelar pela integridade de meus sentimentos, pelo meu equilíbrio espiritual, 

imunizando-me contra a impossibilidade temporária de conquistar os outros para a minha 

forma de sentir e pensar. 

 

Deus é testemunha do meu desejo sincero de espalhar o bem à minha volta e me 

auxiliará a conformar-me quando não puder ver esse bem estendido a todos. 

 

Entretanto, há um pequeno detalhe de importância capital: não me deixar envolver 

pelas vibrações negativas endereçadas pelas mentes perturbadas, a quem se constitui como 

baluarte das verdades que gostariam de empanar. Para que o Bem não se evidencie, procuram 

conturbar seus seguidores, tentando envolvê-los nos enganos em que labutam e uma luta 

surda se estabelece, na qual nenhum meio será desprezado. Essa luta é o tributo pago pelo ser 

que recebe o Bem como hóspede querido de sua alma. Fiel a ele, ver-se-á em breve insulado, 

assediado, mesmo por aqueles que se julgam paladinos da Verdade, mas que ainda não lhe 

podem alcançar todas as facetas. 

 

Ouço em meu interior o eco das vibrações superiores que me dizem: 

 

— "Não desanimes. Coloca teu ideal de bem servir como um farol à tua frente e segue 

na direção apontada. Mesmo quando as correntes oceânicas afastam a embarcação de sua rota, 

ela alcança porto seguro se procura, seguidamente, corrigir o leme pela luz que brilha à sua 

frente". 

 

 

PERGUNTA: — Como defender-nos do envolvimento negativo dos que procuram 

lançar no descrédito, a nós e às tarefas que executamos? Bastará simplesmente desejar-lhes 

o bem? 

RAMATIS: — "Quem ama a Verdade possui o material para forjar a espada que o 

defenderá dos golpes agressivos do mal, porém não poderá permanecer inerte, dando opor-

tunidade aos seus inimigos para zombarem de sua passividade, tomando-a à conta de 

covardia. 

 

Jesus permitiu que O sacrificassem, porque sentiu que a mensagem por Ele trazida 

devia ser selada com o sacrifício supremo, para o qual se encontrava capacitado, porém, 



 128 

jamais se negou ao dever de enfrentar seus adversários com as armas da razão, da verdade e 

da fé. Demonstrou-se em franca oposição aos que deturpavam o sentido verdadeiro da vida, 

embora conservasse a mais santa benevolência para com suas fraquezas. 

 

É condição indispensável ao discípulo fiel permanecer junto aos pontos de vista da 

Verdade alcançada, embora não ataque nem prejudique quem não deseja estar a seu lado. 

 

Num mundo em que o mal toma a atitude de agressor empavonado e irreverente, se 

não houver da parte dos seguidores do Bem uma atitude firme de defensiva, em breve estarão 

incapacitados para exercer seus mandatos. 

 

O discípulo sincero nunca deve recuar por receio, mas somente por convicção. Para 

demonstrar a força do Bem, muitas vezes é necessário aprender a não recuar, embora sempre 

que oportuno se deva dar a prova de capacidade de renúncia produtiva. 

 

O batalhador do Bem deve ser maleável diante dos objetivos altos da vida e nunca 

subordinar-se aos interesses imediatos, seus ou de outrem. Deve testemunhar humildade e 

renúncia sempre que elas forem úteis à elevação espiritual própria ou alheia, mas jamais 

incinerar prodigamente suas energias em atendimento a exigências descabidas, numa falsa 

noção de fraternidade. Em caso contrário estaria agindo como quem seguisse por um caminho 

coalhado de malfeitores, sem levar consigo as armas que pudessem estancar-lhes os atos 

agressivos, oferecendo-se num holocausto desprovido de sentido construtivo. 

 

Existe diferença entre renunciar a defender-se com plena consciência de seus direitos, 

numa compreensão sublimada do dever espiritual e entregar-se inerte à ação destrutiva do 

erro, que procura confundir os seguidores do Bem. 

 

A atitude passiva de inação denuncia incapacidade para afastar o estorvo e não revela 

grandeza de alma. É prejudicial tanto a quem a sofre como a quem a provoca. 

 

Quem sofre o assédio do mal deve colocar-se frente a frente com ele e pôr as ideias 

claras do Bem a serviço do restabelecimento da Verdade, embora possa depois, por um 

sentimento de amor, convicto da verdadeira compreensão, renunciar a torná-la pública. 

Nunca, porém, deixar de esclarecer intimamente as situações dúbias, no limite máximo de sua 

capacidade intuitiva e intelectiva. 

 

O discípulo que renuncia a discernir não age caridosamente nem consigo nem com o 

semelhante. A caridade não prescinde do discernimento claro, por mais amargo que ele seja. 

Ao contrário, esse discernimento, muitas vezes doloroso, é o que possibilita o auxílio 

eficiente. 

 

Não temamos identificar as chagas morais de nossos irmãos. Ao contrário, vigilantes, 

procuremos alertar-nos contra elas, para que lhes seja útil o nosso modo cristão de sentir e 

pensar. 

 

 

PERGUNTA: — Por que sentimos aversão a examinar situações negativas, 

preferindo ignorá-las mesmo com prejuízo próprio? Estaremos errados ao volver para o 

outro lado o olhar quando esbarramos com a insensibilidade alheia? 



 129 

RAMATIS: — É um reflexo de autodefesa mal compreendida. O discípulo que se 

afeiçoa ao Bem recua' ante a visão do erro, que o molesta, cedendo terreno a ele, que em 

breve tentará acuá-lo. É uma atitude ditada pela sensibilidade, como se a flor ao ser tocada se 

fechasse, impedindo a saída do aroma que existe entre suas pétalas. 

 

O desejo de furtar-se ao contato com a rudeza do semelhante não é digno de quem já 

entrevê as verdades eternas. Lembrando se de que no passado já vibrou de forma idêntica, 

conseguirá perdoar e compreender melhor, desejando o esclarecimento de seu irmão e 

procurando não contribuir, nem mesmo pela omissão, para que permaneça no erro. 

 

 

PERGUNTA: — Finalmente, desejaríamos obter informações práticas sobre a 

conduta do discípulo que anseia por evoluir, ajustando-se ao "amar a Deus sobre todas as 

coisas e ao próximo como a si mesmo", diante das divergências com os semelhantes. 

RAMATIS: —  
a) Em primeiro lugar, precisa desenvolver ao máximo a capacidade de discernir, 

lembrando-se de que amar a Deus é amar ao seu atributo máximo de justiça entre os homens, 

na certeza de que, diante d'Ele, todos somos igualmente amados. 

 

b) Em consequência, concluiremos perante as situações difíceis, qual o dever que nos 

cabe para sermos fiéis ao nosso Criador e qual o dever alheio diante dessa Justiça Divina para 

que os fatos fiquem claramente esboçados diante de nós. Cumprida a nossa parte, caberá aos 

nossos irmãos cuidarem das suas, diante das quais nenhuma responsabilidade nos toca. 

 

c) Entretanto, com a alma liberta dos compromissos individuais perante a Lei, entrará 

em cena o terceiro elemento, que é decisivo na solução adequada de todas as situações: o 

Amor, com o qual atenderemos e perdoaremos a dificuldade de nossos semelhantes em se 

porem em dia com o dever que lhes cabe, dando-lhes toda assistência e, se possível, 

renunciando às nossas vantagens em seu benefício. 

 

É importante notar que nunca devemos renunciar a essas vantagens sem antes termos 

discernido se realmente nos pertencem, porque estaríamos colaborando para um equivoco 

íntimo que não beneficiaria nem a nós nem aos nossos irmãos. Seria prova de incapacidade 

para arguirmos o sentido verdadeiro da situação; não representaria bondade e sim fraqueza e 

incapacidade. 

 

A generosidade verdadeira não está em negar-se a reconhecer com quem está a razão, 

fugindo ao dever de intimamente fazer justiça. Está sim, em fazê-la e ter capacidade para 

beneficiar o semelhante, seja ele ou não capaz de se manter fiel ao próprio dever. 

 

Os sentimentos negativos emersos de um passado culposo tentam afirmar-vos 

incapazes de compreender a Justiça Divina em todas as situações que viveis, porém não vos 

deveis intimidar se já trazeis no coração a Luz da Verdade. Segui destemerosos, clareando os 

caminhos com a lanterna da boa-vontade, na qual procurais alimentar a chama do Bem que 

amais! 

 

 

RAMATIS 

 

 



 130 

 

CAPÍTULO 10 

 

A orientação da mente  

e o progresso espiritual 

 

 
Cada criatura é como uma bateria que se carrega ao influxo das correntes mentais e 

vive de acordo com a orientação que dá ao pensamento. Se abdica de lutar num sentido de 

orientação própria, encontra-se envolvida pelas forças magnéticas circundantes. 

 

Isto sucede aos homens, comumente, sem que eles se apercebam e dizem: "— Hoje 

estou bem" ou "— Hoje estou mal", sem compreender a extensão da afirmação que fazem. 

 

Existe uma causa magnética em tudo que sentimos. Quando as criaturas apuram a 

sensibilidade passando a registrar intensamente as vibrações mentais dos semelhantes, é 

necessária uma vigilância maior em torno de si mesmas. Esta capacidade de percepção é 

como um radar captando à distância as emissões do pensamento, impregnando-se da cor, do 

odor e enfim de todas as propriedades que lhe são peculiares. Para que a mente sensível se 

equilibre, tem que possuir a consciência do tipo de vibração que lhe compete conservar pela 

ação da própria vontade dirigida. Precisa estabelecer consigo mesma um pacto de autodefesa 

em que se responsabiliza conscientemente pela conquista espiritual alcançada. Um ser 

evoluído espiritualmente a ponto de conseguir utilizar a força do pensamento na produção de 

fenómenos, revela uma sensibilidade tal, que tem o dever de saber orientá-la no sentido 

positivo, como conquista sagrada que representa. A mente do sensitivo é como uma chapa 

fotográfica virgem na qual se gravam as impressões dos menores contatos luminosos a que se 

expõe. Quem a comanda deve cuidar para que somente focalize cenários que possam trazer-

lhe proveito e depois submeter a "película" ao "banho químico" do pensamento vigilante, a 

fim de que se mostrem as imagens em toda a sua nitidez. Se o "filme fotográfico" das 

impressões mentais for examinado sem o benéfico banho do pensamento vigilante, nenhum 

proveito será obtido, tal como sucede à película não submetida ao processo adequado de 

revelação. Por mais ativo e bem-intencionado que seja o trabalhador, ver-se-á seriamente 

prejudicado. 

 

 

PERGUNTA: — Como entender melhor a açâo deste "banho químico"? 

RAMATIS: — O pensamento tem a força de um ácido. Utilizado na medida de 

concentração exata formará a mistura que revelará, no filme das impressões mentais, as ima-

gens reproduzidas com clareza. Se, porém, por inabilidade, o espírito entorna em excesso o 

ácido do arrependimento e nele se compraz mergulhando-se num remorso deprimente, corrói 

as fibras íntimas da alma e torna-se uma sombra que se arrasta como inválida para a luz do 

serviço. Enche-se de sentimentos deprimentes e sua força criadora se ressente. Atingida em 

sua confiança íntima, em breve também deixará de ter fé. Se seu mundo interior vacila, tudo o 

mais parecerá carecer de estabilidade, pois quem está no interior de um navio que joga tem a 

impressão de que o próprio firmamento se abala. 

 

 



 131 

 

PERGUNTA: — Que aconselhais a quem se sente assim? 

RAMATIS: — Que ame a si mesmo e tenha caridade para com seu próprio espírito. 

Quem será deserdado diante da misericórdia divina? Por que descrer da ressurreição do 

espírito que emerge dos escombros de si mesmo? 

É algo muito sério o sentimento da responsabilidade que invade o espírito 

amadurecido ao tomar conhecimento de seus erros. Que medite porém na bênção da recapi-

tulação e veja que, antes mesmo de reconhecer suas falhas, o Senhor já o amparava com vistas 

à renovação. 

 

 

PERGUNTA: — Como compreender melhor a maneira de defender a mente das 

impressões negativas? 

RAMATIS: — O eixo da alma é a fé. Se a alma gira em torno do eixo de uma fé 

robusta, a força que ela emite atrai o que é útil e repele o que é prejudicial. As forças telúricas 

que circulam pelo centro da Terra de norte para sul atraem a si os elementos formadores do 

planeta. A alma que tem a convicção de sua natureza espiritual em união com o Universo, 

pode manter o eixo da sua própria constituição psíquica perenemente fortalecido pelo 

sentimento de união com a Força Criadora da Vida, se tiver fé que a ligue a esta energia 

magnética protetora. Estando impregnada por ela, atrairá a si somente o que deve, repelindo 

tudo que não se afinize com sua constituição espiritual. 

 

Resume-se tudo, pois, em uma questão de afinação voluntária com a Força Criadora 

da Vida. É uma adesão que se faz quando o espírito se propõe renovar-se pelo próprio 

esforço. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 132 

 

CAPÍTULO 11 

 

A intuição mediúnica 

 
 

Que sucederá ao médium que descrer da própria intuição? 

 

A intuição é o canal inicial, por onde penetram as primeiras noções do trabalho a que 

se entregará o medianeiro. 

 

Ao primeiro envolvimento que é feito, produz-se uma vaga noção, como um 

pressentimento, uma aproximação da ideia, intróito ao desenvolvimento real do trabalho. O 

espírito do sensitivo é envolvido por sugestões, numa fase preparatória, maneira natural de se 

abordar o assunto. 

 

A intuição é a fonte cristalina das verdades espirituais se o médium crer em si, por 

sentir o próprio esforço no cumprimento dos deveres morais e espirituais. É a ligação 

constante entre seu espírito e a vontade do Eterno, se souber manter-se em um tônus salutar de 

aprendizagem evangélica. 

 

A confiança nas intuições tem estreita ligação com a capacidade de servir e amar. O 

espírito reto confia em si. Sabe que desenvolve os esforços necessários ao seu auto-

aprimoramento e jamais duvidará da veracidade daquilo que sua alma, afeita ao bem e 

somente ao bem, absorve da Fonte de Toda a Verdade. 

 

Daí a necessidade premente de estabelecerem os médiuns, consigo mesmos, um pacto 

de conduta irrepreensível, a fim de que haja, em seu foro íntimo, um acervo valioso de 

autoconfiança. A fé em si e, conseqúentemente, em seu trabalho, crescerá na proporção 

inversa de sua acomodação com o menor esforço. 

 

De que valerá afirmarem-se presentes os irmãos desencarnados, amigos de todas as 

horas, se o medianeiro permanecer negativo, acreditando mais no poder do erro, que vê em si 

repetido constantemente? 

 

A única chave para a conquista da paz interior do trabalhador está no aprimoramento 

incansável de suas rea-ções junto aos problemas da vida. Cresça ele diante de seus próprios 

olhos e o resto correrá normalmente, pois empenhado sinceramente em ser fiel ao Senhor, 

jamais lhe ocorrerá a falta de fé. 

 

Aquele que sente em si a fidelidade ao Bem em todos os setores da vida, sentirá, 

conseqúentemente, a legitimidade de sua inspiração. Confiando em si aprenderá a confiar no 

poder do Bem, por senti-lo vitorioso na própria alma em todos os instantes. 

 

A dúvida vem da dúvida. Aquele que assiste aos próprios fracassos íntimos, 

diariamente, jamais poderá improvisar segurança nos momentos de trabalho mediúnico. Será 

sempre um médium torturado pela dor de ver-se bipartido, trabalhando alternadamente para o 

Bem e para o Mal. 



 133 

 

Que possais colher as flores do auto-aprimoramento, enchendo de encantamento vossa 

vida espiritual e, assim sentireis a alegria de servir, de maneira tão pura quanto é de desejar. 

Conquistai um lugar ao sol! 

 

Bendito seja Deus. 

 

 

NICANOR 

 

 

NOTA do médium: Ver o capítulo XVI, "Encantamento Pernicioso", da obra Libertação, 

pelo espírito de André Luiz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 134 

 

CAPÍTULO 12 

 

Instruções elementares  

sobre o estudo da ioga 

 
 

Antes de qualquer outra tentativa, é preciso cultivar o relaxamento consciente de toda 

a musculatura voluntária num afrouxamento gradativo, produzido pela vontade dirigida. É 

uma auto-sugestão de repouso sedativo. Com o tempo, chegar-se-á à conclusão de que é 

possível produzir, com a mente, os efeitos dos sedativos medicamentosos comuns, utilizados 

pelas pessoas nervosas, pois elas nada mais são do que seres incapazes de dominar sua mente, 

na produção do afrouxamento da tensão neuropsíquica. 

 

Para atingir o relaxamento neuromuscular, é necessário procurar a postura adequada. 

Será aquela em que o menor número de músculos estiverem em trabalho e em que o façam 

suavemente. 

 

Alguns minutos diários de concentração neste sentido darão gradualmente ao ser a 

consciência da paz interior que é possível adquirir. Obterá o repouso físico e, neste esforço de 

atender ao relaxamento muscular, obrigará a mente a afastar-se, por alguns momentos, dos 

problemas que comumente a trazem em estado de tensão. 

 

Este é o primeiro passo para adquirir o autodomínio. É um exercício que atinge o 

plano físico e disciplina a mente. Ao espírito que é o senhor de todo o ser, nenhum detalhe 

deve faltar, no que diz respeito à utilização das energias do pequeno mundo que lhe está 

confiado. Só conquistará completo domínio do "eu", quando as menores reações psicofísicas 

puderem ser controladas. 

 

Esta atitude de relaxamento consciente é muito útil aos médiuns, como exercício de 

autocontrole, em contraposição ao relaxamento passivo em que se colocam nos momentos de 

transe. É uma defesa, exercitada diariamente, em que se torna cada vez mais senhor de suas 

reações espirituais e físicas. Pode-se facilmente imaginar o valor do autocontrole 

neuromuscular para aqueles que muitas vezes, sem o notarem, tornam-se instrumentos de 

forças externas. Este autodomínio, que a muitos parecerá pueril valorizar desta forma, tem 

consequências profundas na auto-realização. A possibilidade de conhecer suas próprias 

atitudes, o exercício de controlar seus próprios estados íntimos de calma e de relaxamento 

físico, conferem com o tempo ao médium principalmente e aos indivíduos em geral, a 

capacidade de isolamento das correntes mentais divergentes, nocivas à sua tranquilidade, 

venham elas de um encarnado ou de um desencarnado. Por isso diz-se "o ser intelectualmente 

moral não entra em contato com as auras depressivas de seus irmãos, senão o tempo suficiente 

para reconhecê-las e delas defender-se". 

 

O corpo e o espírito, enquanto ligados um ao outro, influenciam-se mutuamente de tal 

forma, que o discípulo desejoso de iluminar-se terá que despender esforços em ambos os 

sentidos, valorizando o que recebeu do Senhor como um conjunto temporariamente 

indivisível. 

 



 135 

Após esse domínio externo poderá então intentar conquistas mais profundas. 

Entretanto, a primeira lição consiste em amar a organização física que o serve, procurando 

preservá-la de desgastes desnecessários. Prolongai durante todas as horas do dia o 

relaxamento consciente que redundará em economia de energias e menor necessidade de 

repouso. O bom artífice, aquele que ama sua tarefa, utiliza o instrumento de trabalho, 

consciente do cuidado necessário para que esteja sempre em bom estado de conservação. 

 

Após a lição do relaxamento consciente constante, poderá o aprendiz tentar o domínio 

gradativo da musculatura lisa dos órgãos internos. Iniciará o domínio do ritmo respiratório do 

comando mental. 

 

Pode-se definir, aproximadamente, a respiração completa como um "desejo pacífico 

de mais aproveitar o prana do ar". Deve o aprendiz recolher com amor o princípio vital que 

lhe penetra o ser, num impulso íntimo de gratidão à Força Criadora que lhe proporciona a 

oportunidade de renovação. Essa atitude, que a alguns poderá parecer dispensável, é a 

verdadeira força que o fará fixar os benefícios almejados. O amor é força magnética de 

atração capaz de extrair da composição química que penetra os pulmões, a força vital em 

maior quantidade. Tudo, porém, deverá ser feito sob o comando mental da musculatura lisa, 

com abstenção de contrações voluntárias. Resume-se este exercício em amar a força vital que 

penetra o aparelho respiratório, desejando que os pulmões se dilatem cheios de prazer pela 

bênção que o Senhor lhes envia e retendo o ar com o sentimento de felicidade de guardar um 

tesouro, reconhecendo, simultaneamente, que as bênçãos maiores da vida nos são 

proporcionadas gratuitamente pelo Senhor, sem que haja a possibilidade de nos serem tiradas 

por ninguém. 

 

Eis duas tarefas bem trabalhosas, porém, mais do que isso, muito necessárias e úteis: o 

relaxamento neuromuscu-lar e a respiração completa. 

 

Que o Senhor vos ilumine e que possais conquistar a alegria de auto-realização em 

ambos os planos. 

 

Graças a Deus, 

 

 

NICANOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 136 

 

CAPÍTULO 13 

 

Pioneirismo 
 

 

A era do mentalismo surge, aos olhos do homem atual, como surgiam, diante dos 

pioneiros do passado, as regiões ignotas a serem desbravadas. 

 

Para eles, como para vós, a vida era um desafio à coragem de iniciar, por novos 

caminhos, uma jornada deslumbrante de realizações imprevisíveis. 

 

O despontar da aurora frequentemente surpreendia aqueles desbravadores exaustos à 

beira do caminho, a indagar se valeria realmente a pena oferecer a vida em holocausto num 

empreendimento que, tantas vezes, feria implacavelmente quem a ele se entregava com 

entusiasmo e renúncia. 

 

Porém, era impelidos a prosseguir por uma força interior, como que um reflexo da 

certeza subconsciente de que a vida de nada lhes valeria se não executassem a tarefa a que 

estavam destinados. A perseverança poderia servir-lhes de instrumento de vitória em outros 

setores, nos quais tantos homens enriqueciam, gozando os prazeres normais da vida. 

Entretanto, o único objetivo que julgavam digno, a ponto de ser buscado com amor, era 

aquele, considerado como loucura pela maioria de seus contemporâneos. 

 

Hoje, valoriza-se devidamente a ação construtiva dos exploradores e, mesmo os que, 

em sua época, foram tidos como fracassados, encontraram no homem atual, herdeiro de seu 

labor, a admiração pela força indómita que os impulsionava à luta aparentemente inglória. 

 

Teriam eles perseverado até o fim, se tivessem valorizado as conjeturas em torno do 

perigo que a cada passo os espreitava? 

 

O homem moderno sente-se desiludido de encontrar a paz no rebuliço da vida 

material, à qual se prendeu com exclusividade até agora. Como os pioneiros, que outrora 

buscavam terras desconhecidas para iniciar vida nova, procura hoje novo âmbito de ação, 

livre dos preconceitos que deseja superar. Surge uma era de conquistadores, de pioneiros, de 

desbravadores, os quais sem se afastarem do ambiente comum, empreendem árdua luta contra 

a floresta intrincada do panorama espiritual de dúvidas e incompreensões. Entretanto, de onde 

conseguem retirar elementos de paz para o seu espírito, senão destas penosas incursões contra 

o erro que os desafia? 

 

Vós, que tivestes oportunidade de vibrar de entusiasmo diante dos feitos corajosos dos 

homens do passado, ficai certos de que sois hoje uma nova leva de viajores destemidos, 

aventurando-se pelos oceanos bravios da incompreensão à procura de espaço maior para uma 

humanidade futura. Não lamenteis as dores causadas pelos espinhos que certamente 

encontrareis buscando tolher vossa caminhada. Por acaso, depreciou-se o pioneiro por cair no 

cativeiro indígena ou sucumbir ao ataque das feras? Ao observar-lhes o destino dramático, 

tisnou-se aos vossos olhos a aura luminosa que por toda parte os acompanhava, no anseio de 

levar o progresso mais adiante? Ao vê-los tombar, não vos ficou no íntimo a certeza de um 



 137 

valor sublime, do engrandecimento de que eram envolvidos por esta coragem de dar-se sem 

reservas? 

 

No terremo das especulações espirituais, como nos descobrimentos do passado, muitos 

já haviam penetrado as novas terras, isolada ou incognitamente. Agora, porém, é a época da 

"colonização" coletiva, e um surto de entusiasmo arrasta as almas valorosas a darem tudo de 

si, esquecidas das vantagens fáceis, para somente se entregarem com ardor ao aferimento da 

própria capacidade de multiplicar valores íntimos, a serviço do grande empreendimento! 

 

Pioneiros da Nova Era, caminhai resolutos! Nada temais! Quando vos sentirdes 

abatidos pelo cansaço renovai-vos e prossegui, pois adiante encontrareis a fonte de água pura 

em que vos podereis dessedentar. Sede valorosos, construindo com esforço o reino de Deus 

através da realização cristã cheia de idealismo. 

 

Dai-vos generosamente ao serviço sem compensações, sentindo-vos no caminho certo, 

por conservardes a pureza da fidelidade a um ideal superior! 

 

Paz, 

 

 

NICANOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 138 

 

CAPÍTULO 14 

 

Mistificação 
 

 

Mistificar significa enganar, sugestionar alguém de que um erro constitui matéria 

digna de fé. 

Assim, concluímos que, de certo modo, vivemos em perene mistificação, pois em 

nossa visão acanhada é frequente julgarmos verdadeira uma assertiva que, mais adiante, 

verificaremos errónea. Deixaremos por isso de procurar o caminho certo, desiludidos de nós 

mesmos? 

 

A mediunidade tem também sua evolução natural marcada por enganos, à semelhança 

do processo de aprimora-mento individual. Qualquer aprendizagem está sujeita a erros e nada 

de extraordinário existe em serem os médiuns mistificados. A vida é um constante ascender 

de graus evolutivos e as interferências do erro ou mistificações são ocorrências previstas e 

admissíveis, desde que não sejam cons-cientemente alimentadas. 

 

Em virtude de ser necessário cultivar a auto-suficiência, no atendimento à lei do livre 

arbítrio, o desenvolvimento da afinação mediúnica está sujeito a experiências em campo 

aberto e não é possível aos orientadores espirituais impedir as lutas que consolidem o 

aprendizado. O único meio de conseguir solidez nesse setor de trabalho é submeter-se o 

médium às provas com amor e humildade. Jamais será dispensada a coragem da submissão às 

circunstâncias do aprendizado. Os caminhos da espiritualidade, como os de todo saber e 

evolução, exigem espírito de renúncia e sacrifício. De todas as experiências, porém, somente 

permanece no cômputo espiritual do aprendiz, o valor e o denodo com que se submete às 

provas por amor ao Bem. Ousaria alguém recriminar o cientista que prejudicasse seu 

organismo por não dominar ainda os segredos do material de suas pesquisas? Ao contrário, 

profundo respeito se vota àqueles que, amando o progresso, arriscam-se a perder as vantagens 

da segurança que seus irmãos desfrutam em sua incapacidade de oferecer maior colaboração à 

evolução geral. 

 

Não fazemos o panegírico da irresponsabilidade; estimulamos o espírito de sacrifício 

que possibilita a conquista dos valores eternos. 

 

Novos campos de ação abrem-se sempre que alguém se esquece das próprias 

conveniências, em atendimento ao ideal de aprimorar as atividades que estimulam a evolução 

e seu valor é centuplicado quando conhece os tropeços e aceita conscientemente o risco das 

atividades a que se entrega. 

 

Todo progresso humano é feito de experiências dolorosas porque baseadas no 

rompimento de antigas tradições de estacionamento, representando a coragem de enfrentar os 

obstáculos firmemente estabelecidos por um grau invo-lutivo que deve ser superado. Por 

estacionar a criatura nesse grau inferior, encontra-se cercada pelas vibrações que lhe são afins. 

Porém, em dado momento, deseja romper as cadeias da inferioridade e precisa enfrentar a luta 

com o próprio ambiente, feito de vibrações inconsistentes para a realização de seus anseios. À 

custa de perseverança e amor, conseguirá sintonia com um grau evolutivo mais alto, 

consolidando-a através do tempo. Porém, no correr desse processo de evolução, muitas vezes 



 139 

será envolvida pela negação de suas possibilidades. Se desanimar, adiará a consolidação dos 

valores positivos e, quando sentir que mais vale caminhar pouco do que estacionar, 

recomeçará do ponto onde parou. 

O trabalho mediúnico exige valor inconteste, não por significar evolução consolidada, 

mas por exigir renúncia às acomodações egoísticas da personalidade humana, que prefere 

estacionar num campo acomodatício inferior do que submeter-se à provação de um estado de 

constante luta com as próprias imperfeições, para melhor refletir as claridades do Alto. 

 

Nós, porém, vos afirmamos — não há tempo a perder, concluindo que podemos servir 

ao Bem, mesmo com o risco de falhas involuntárias. Mais agraciado será o que comete erros 

inevitáveis de permeio com muito esforço e serviço ao próximo, do que o aprendiz que se 

furta às decepções por medo ou negligência em relação ao trabalho que lhe cabe. 

 

Não seremos jamais amigos da indiferença e muito maior solicitude haverá em torno 

do servo ferido em serviço do que junto ao que estaciona julgando-se incapaz de realizar a 

contento. 

Daremos graças a Deus e cantaremos hosanas toda vez que um pequenino esforço 

partir de vós para a harmonizarão com a Luz. Desvelar-nos-emos por superar as sombras que 

vos tentarem envolver, prejudicando as tarefas do Bem. 

 

Contai com essas sombras, pois ainda vos afinais a elas e vosso trabalho consiste 

justamente em conseguir um padrão vibratório que lhes seja superior, convivendo sem 

maiores perturbações. 

 

Na luta e na permanência junto ao erro com o esforço de superá-lo é que nos 

fortalecemos. Jamais a fuga, sob qualquer pretexto, significará superação e sim adiamento de 

aprendizagem. 

Como servos do Senhor, nós nos colocamos a seu serviço, transportando o produto de 

Sua generosidade na estrada acidentada das incompreensões. Entretanto, jamais fugiremos à 

alegria de trabalhar, sob o sol ou sob a chuva, vergados ao peso de nossos fardos ou alegres a 

contemplar a vinha. Assim nos sentimos felizes, pois caminhamosenvolvidos pelo olhar 

complacente do Pai que não nos nega os meios de evoluir e servir, para satisfação profunda de 

nossos espíritos imperfeitos. 

 

Somos gratos ao Mestre Jesus e jamais Lhe pediremos que nos retire o cálice amargo 

da aprendizagem. É nosso dever sorvê-lo até o fim, pois contém a beberagem curativa para as 

feridas que ainda sangram em nosso ser. 

 

A luz pertence aos que lutam por conquistá-la e se propõem a pagar o tributo de auto-

renovação. 

 

Nada de novo, portanto, temos a dizer em torno da mistificação, senão repetir que 

estaremos convosco e a cada novo obstáculo se intensificará nosso carinho, na proporção em 

que vos esforçardes por corresponder às bênçãos do Alto. 

 

Paz, 

 

 

RAMA-SCHAIN 

 



 140 

 

CAPÍTULO 15 

 

Renovação 
 

 

Se eu não tiver fé e esperança, bem pouco valerá a minha caridade. Na verdade, as 

duas primeiras são improdutivas se não impulsionam o ser a harmonizar-se com o influxo do 

amor ativo que dirige a Criação. Porém, meus atos, valor muito relativo terão, se eu não 

possuir uma realidade superior de fé e esperança para expressar através deles. Terei braços 

que acolhem junto a um coração que não tem forças para consolar; terei palavras que 

esclarecem sem conseguirem transmitir alegria. Poderei caminhar léguas com meu irmão, mas 

o cansaço me atingirá de forma assustadora. Serei, enfim, como uma hospedaria erma, a que o 

viajor se acolhe sem conseguir encontrar o pão e o agasalho que o fariam renovar-se. 

 

Para que possa praticar a caridade com proveito real, é preciso certificar-me de que 

não estou falhando na caridade comigo mesmo, isto é, que posso prover minhas necessidades 

de fé e esperança a fim de que a luta jamais consiga esgotar o manancial de paz interior que 

jorra ininterruptamente através da alma que se constitui em instrumento positivo do Amor 

Divino sobre a Terra. 

 

 

RAMATIS * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

* Nota do autor espiritual - Estas palavras ratificam as afirmações de Paulo em 

relação à caridade (1
a
 epístola aos Coríntios). Por ser ela uma virtude tão sublime, a 

finalidade mesma de todas as outras, é preciso que reforcemos as bases de sua sustentação 

para que a felicidade possa bafejar nossos espíritos na jornada evolutiva. 

 

 

 

 

 

 

 



 141 

 

CAPÍTULO 16 

 

Renovação 
 

 

Precisamos ter fé, esperança e caridade em relação a nós mesmos. 

 

Fé em nossas possibilidades de realizar a contento. 

 

Esperança no desabrochar gradativo de novas virtudes. 

 

Caridade perdoando e compreendendo a impossibilidade de acertar totalmente ainda. 

 

Na luta contra as próprias imperfeições é comum o entrechoque de emoções 

contraditórias produzir um clima de incompreensão passageira, em que a alma é tentada a 

desiludir-se de si mesma. 

 

O Amor Divino não interroga se estamos a merecê-lo para fazer-se presente. Urna 

humilde e fervorosa prece de louvor ao Pai nos isolará temporariamente das contradições 

humanas, envolvendo-nos nas vibrações do Amor, do qual parecíamos afastados. 

 

Sem esta recomposição de forças diante do Eterno, fal-tar-nos-á a fé em nós mesmos, 

a esperança de dias melhores e estaremos impedidos de sentir a caridade do Alto para 

conosco. 

Reconfortemo-nos no Amor que nos chega a todo instante, a fim de que possamos 

utilizá-lo em nosso benefício, estendendo-o aos nossos irmãos. 

 

Paz, 

 

 

RAMA-SCHAIN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 142 

 

Terceira Parte 

 

 

RECORDAÇÃO DO PASSADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 143 

CAPÍTULO l 

 

Psicologia e filosofia 
 

 

Esses dois grandes ramos da Ciência aplicada ao conhecimento humano vão atingindo 

a pouco e pouco o início de uma época de maior expansão. Fermentada a mente humana pelos 

ácidos da corrupção, da incredulidade e do desespero, fruto do desamor, torna-se a vida no 

planeta de tal forma inóspita que o homem surge como novo investigador dos princípios 

espirituais, já agora sob o ponto de vista intelectual. Diante da impossibilidade de curar as 

moléstias psíquicas com os métodos comuns da medicina, chegaram alguns estudiosos a uma 

realidade mais próxima da verdade: a terapia psicológica, que lança mão dos recursos 

preciosos da experimentação psíquica interna. Abre-se uma porta e sucede como se o homem 

penetrasse o vestíbulo de uma residência cujos moradores encontram-se à sua espera. 

Entretanto, será convidado a penetrar os compartimentos interiores para obter resultados 

satisfatórios, em suas experiências. Não bastará que identifique a presença dos elementos que 

vibram na intimidade da mente humana, como o amor, o ódio, a alegria, a tristeza. É preciso 

que aprenda a compreendê-los e dominá-los, entrando em estreita relação de causa e efeito, 

que lhe permita julgar com acerto da forma pela qual tais fenómenos se apossam da alma 

humana. Não pode permanecer como a visita formal que, ao ser admitida por seus 

hospedeiros, mantém palestra trivial, retirando-se após, tão estranha quanto era ao penetrar-

lhes o domicílio. Para que as incursões da ciência possam frutificar com largueza no campo 

da psicologia, precisa entregar-se a uma experimentação exaustiva e isenta de inibições. Com 

a coragem e desassombro que a caracterizaram em outros ramos já suficientemente 

explorados, necessita entregar-se aos riscos de uma forma diferente de produção, aquela em 

que se renovam os meios para chegar a atingir os fins adequadamente. Em todos os ramos do 

saber, enquanto o homem se negou a romper com a tradição escolástica, não conseguiu 

alargar horizontes e fechou-se no casulo de uma hibernação prolongada. 

 

Hoje é preciso expandir o surto de renovação na parte da ciência que se dedica a 

investigar a mente e descobrir os processos de explorá-la, orientando-a com segurança. 

 

O período atual da evolução humana assemelha-se à adolescência. Quando o ser está 

prestes a revelar-se como adulto sente a multiplicidade de valores novos que despontam, 

porém ainda não possui nem o conhecimento deles nem muito menos a forma de os controlar. 

Com o correr do tempo, vê que não pode continuar agindo mecanicamente. Precisa dominar 

esses valores novos, para que o guiem e lhe proporcionem a devida independência de caráter. 

É nessa fase que se decidem os destinos da criatura e encaminha-se cada qual no sentido que 

lhe seja afim na plena consciência de suas possibilidades. 

 

A Humanidade está na fase da adolescência, psicologicamente falando, e começa a 

sentir que deve dominar o mecanismo de sua mente, porém não pode parar aí. Não basta 

conhecer o funcionamento de uma engrenagem para que lhe seja útil. É preciso servir-se dela 

para os fins devidos, aprendendo a manuseá-la com real proveito. 

 

Falta aos homens da ciência atual a coragem de proclamar em alto e bom som que é 

aceita como necessidade científica a união da psicologia a uma orientação filosófica segura. 

Estacionam por enquanto no estudo do mecanismo em desarranjo, mas não concluíram ainda 

sobre a premência de remédio para os males psíquicos. Temem escravizar-se a princípios 



 144 

doutrinários que em eras passadas constituíram um entrave ao progresso humano, porém 

esquecem-se de que a força que adquiriu a mente humana nos últimos séculos é capaz de 

aclarar os caminhos filosóficos de forma a escoimá-los dos vícios personalistas. Para isso falta 

somente um desejo profundo a ser despertado, ou melhor, orientado por quem seja capaz de 

influir decisivamente nas massas agnósticas. O anseio de conseguir uma solução para os 

problemas constrangedores do psiquismo existe como uma força latente em toda a 

Humanidade que sofre. Espera somente que seus líderes intelectuais tomem a posição 

adequada, atraindo-os a um rumo feliz. A grande massa humana, distraída por tradição secular 

em torno dos motivos imediatos da vida, necessita de um impulso inicial para ser levada ao 

caminho certo. Sendo ele apontado por alguém que sobre ela possua influência, engrossa-se 

dia a dia a corrente dos que ingressam numa concepção mais feliz da vida. 

 

Quem já traz de outras existências a intuição segura do caminho, cedo o encontra. 

Entretanto nossos olhos se voltam para a multidão de seres que estão em busca de dire-trizes e 

darão crédito a quem se impuser à sua confiança pelos títulos honoríficos da ciência. Esse 

líderes intelectuais têm em torno de si um imenso rebanho a conduzir e precisam achar a 

direção certa. Só assim sua missão poderá ser cumprida a contento. 

 

Podemos comparar a psicologia e a filosofia como ramos da ciência do espírito, ao 

papel que desempenham na ciência material a física e a química. Que poderiam essas duas 

últimas se divorciadas? Haveria para a vida material do planeta a possibilidade de atingir o 

surto de progresso que hoje aplaina as dificuldades do mundo físico? Na Idade Média iniciou-

se o período da alquimia e as primeiras noções foram conhecidas na busca intensa de 

vantagens da 

vida. Em seguida, surgiram os grandes homens da física explorando os aspectos 

desconhecidos das leis que sustentam o mecanismo universal. Entretanto, ambos esses seto-

res da ciência encontraram o apogeu na combinação de seus esforços, quando conquistaram o 

sentido amplo da colaboração que deve haver entre os discípulos de um mesmo mestre: o 

Saber. 

 

À semelhança da ciência material, o estudo da alma teve início com as escolas 

filosóficas que buscam o "ouro sintético" da paz interior e a "pedra filosofal" da interpretação 

profunda dos valores do espírito eterno. Após longos anos de experimentação, acumularam os 

homens uma possibilidade grandiosa de discernimento em torno de tais problemas. Surgiram 

então os físicos da alma, aqueles que desejavam conhecer as leis que regem o mecanismo da 

mente humana e puseram-se a pesquisar as reações psicológicas do universo interior. A 

Humanidade porém continua a encontrar obstáculos intransponíveis à realização do seu sonho 

de progresso e paz, pois as soluções no campo da mente humana dependem da combinação 

dos valores da física e da química da alma: a psicologia e a filosofia. 

 

Em nossos humildes labores espiritualistas muito proveito temos colhido da feliz 

combinação dos princípios em que se baseiam esses ramos da ciência terrena. Temos a 

felicidade de aceitar como uma necessidade indiscutível o amor ao Saber (filosofia), no qual 

incluímos as causas primeiras da vida, combinando-o com o conhecimento da mente humana 

(psicologia), para melhor poder orientar-nos. 

 

Assim surgiram os trabalhos de recordação do passado com o objetivo de fornecer ao 

espírito as razões do seu desajuste e em seguida a possibilidade de aplicação dos princípios 

renovadores do Evangelho de Jesus, que é a súmula mais perfeita de toda a filosofia sobre a 

Terra. Estudadas as causas e efeitos das atitudes através das diversas encarnações, surge com 



 145 

clareza diante do homem a Verdade que o deve nortear. Compreende que o erro gera uma 

reação negativa em si e à sua volta e vê comprovadas as máximas que afirmam a 

conveniência do proceder equilibrado e justo. Eis a ciência experimental por excelência, 

aquela que será capaz de refazer o rumo da Humanidade, provando, em sua própria 

intimidade psíquica, a necessidade de orientar-se pelos caminhos da boa-vontade com o 

próximo. Esta certeza causará uma verdadeira revolução social, no dia em que constituir 

prática sancionada por todas as criaturas. 

 

Homens! Tendes em vosso espírito o registro de um acervo incalculável de ações 

pretéritas que se refletem em vosso proceder atual. Quando a ciência terrena vos abrir as 

portas dessa nobre investigação, sereis conduzidos como um rebanho feliz aos verdes campos 

de uma esperança renovadora! Entretanto, os primeiros a se beneficiar serão os próprios 

patrocinadores desse movimento que atrairão a si os benefícios de uma obra benéfica 

semelhante em seus efeitos ao descobrimento da bússola e da pólvora. Esses dois 

instrumentos permitiram o alargamento do campo de ação do homem no plano terreno. No 

desbravamento dos campos inexplorados da alma algo semelhante se dará. Norteado pela 

bússola de uma certeza magnética interior, o homem se lançará pelos mundos desconhecidos 

do próprio eu, levando consigo a força de uma vontade poderosa e esclarecida, capaz de fazer 

ruir todos os obstáculos a sua caminhada. Porém, como essa jornada já o encontrará de posse 

dos princípios cristãos, poderá evitar o mau uso dessa energia interior. Por ser esse um ponto 

de importância capital, alertamos quanto à urgência de esclarecimento evangélico, pois todo 

aquele que entra em contato com os dragões da alma, adormecidos no subconsciente, precisa 

antes achar-se na posse dos meios para dominá-los. Necessita estar seguro da capacidade de 

renunciar e perdoar, firmando-se no exemplo de Jesus que ensinou o amor e o perdão 

incondicionais como bálsamos capazes de curar 

— 232 — 
Mensagens do Grande Coração 

todas as chagas humanas, de dirimir todos os conflitos, de proporcionar toda 

libertação! 

 

Que o Senhor vos inspire no caminho da evolução, para que, por vossos esforços, 

possais constituir-vos em baluartes do saber aliado à Verdade, colunas mestras que 

sustentarão o templo de vosso espírito, no qual podereis desfrutar a paz que vos está 

reservada. 

 

Vosso irmão, 

 

 

AKENATON 

 

 

NOTA — Nossos irmãos encontrarão em seguida uma síntese dos trabalhos de 

recordação do passado realizados em um pequeno grupo espírita, após as instruções 

trazidas pelos espíritos que orientaram esse esforço de renovação. 

  

 

 

 

 

 



 146 

 

CAPÍTULO 2 

 

Condições que permitem seja realizado 

o trabalho de recordação do passado 
 

 

É um recurso extremo de que lança mão a alma corajosa. Renuncia a toda alegria vã, 

para colocar-se dentro de si mesma em batalha constante com as imperfeições acumuladas e 

que, reavivadas, a tornam motivo de escândalo aos próprios olhos. 

 

As condições indispensáveis para que se pense em realizá-lo são as seguintes: 

1.  desejo profundo e sincero de progresso espiritual; 

 

2.  capacidade de renúncia a todas as conveniências imediatas da vida; 

 

3. amor ao trabalho capaz de impedir a desistência por mais duras que sejam as 

provas. 

 

A desistência seria para o espírito do médium uma derrota fragorosa, em vista de estar 

de posse de elementos de recordação que, sem controle, facilmente lhe perturbariam de modo 

perigoso o equilíbrio. 

 

Para o completo êxito, há necessidade de uma fé inabalável no poder do Bem contra o 

Mal. Quanto maior fé, mais rapidamente serão encontrados os caminhos para atingir os fins 

almejados. 

 

Entretanto, há necessidade de desenvolver com esmero o trabalho de complementação 

exigido do espírito submetido a esta prova. É a parte mais importante, a que decidirá 

realmente a vitória. Pertence exclusivamente à iniciativa pessoal, à orientação dada à vontade. 

Nela ninguém poderá interferir. Chama-se constantemente a atenção dos médiuns para a 

importância do reajuste de suas atitudes. É a parte que lhes compete realizar sozinhos como 

oportunidade de se unirem a Deus, haurindo as forças necessárias à vitória. Poder-se-ia 

chamar a este trabalho um exercício constante de superação em escala agigantada. O esforço 

que todos fazem, ou têm o dever de fazer em relação aos sentimentos despertados na vida 

diária, está sendo realizado no íntimo de quem se submete à recordação do passado, como sob 

o efeito de uma lente. Por isso a consciência do momento presente deve ser cultivada com 

esmero, através do estudo e da meditação, a fim de superar as impressões emersas do sub-

consciente. Assiste diariamente à luta de suas paixões como se observasse uma arena com 

binóculos, ao passo que, aos outros, somente a olho nu é mostrado o espetáculo. 

 

É indispensável o reajustamento constante de diretri-zes, um estudo profundo e 

desapaixonado das situações da vida e o abandono imediato das formas desaconselhadas de 

sentir e de viver junto aos semelhantes. 

 

Mais do que quaisquer outros, têm esses médiuns o dever de vigiar, pois reavivaram a 

memória de seus erros — constantes sugestões negativas pairando em suas mentes. 



 147 

É este trabalho de renovação que possibilita o pleno êxito dessas realizações. Nada há 

a temer se for executado a contento. É a parte que compete aos médiuns, capaz de 

proporcionar a vitória ambicionada. 

 

Há almas que estão em fase de construção e não de reajustamento e outras que, 

embora se pudessem beneficiar com este trabalho, ainda não apresentam aquelas três con-

dições psicológicas indispensáveis. 

 

A recordação do passado é realizada após um período muito longo de encarnações 

sucessivas, com o intuito de produzir um reajuste de grandes proporções, quando a alma já se 

encontra cansada de perder-se em ilusões e pede ao Senhor a visão da verdade que, embora a 

atormente, e por isso mesmo, a tornará alerta contra suas fraquezas. 

 

É aplicada com muita cautela e os médiuns a ela submetidos são alvo de extrema 

solicitude e carinho, pois é uma coragem varonil da alma sobrecarregar-se pela memória dos 

erros passados. Caminham pela vida sentindo-se atormentados e sobrecarregados, invejando a 

paz relativa de seus irmãos. Entretanto, sentem que esta paz relativa já não os satisfaz, pois 

estão entregues aos "Trabalhos de Hércules" da alma e bendizem o Senhor! 

 

Não desejariam viver noutro clima espiritual desde que começam a sentir os 

benefícios da luta extrema da renovação. Sentem a rebeldia de sua alma e agradecem a impos-

sibilidade de se entregarem às ilusões, nas quais até então procuravam encobrir os erros 

cometidos. 

Felicitamos os irmãos a quem estes trabalhos são trazidos. Que o Senhor os envolva 

em Amor, para que seus esforços sejam coroados de pleno êxito. 

 

Do espaço os acompanhamos, esperando a sua volta com a missão cumprida, a fim de 

que possamos continuar a servir cheios de alegria junto ao Senhor. 

 

A vida reserva-lhes bênçãos de paz e amor, que poderão sentir inebriados, 

exercitando-se na conquista destas duas virtudes: a paciência, que traz a paz, e a compaixão, 

que traz o amor. 

Haveríamos de dissertar prazerosamente ainda muito, se não sentíssemos que o tempo 

urge e as realizações constituem fonte inesgotável de alegria. 

 

A postos, pois. O Senhor espera a nossa colaboração junto à vida! 

 

Graças a Deus, 

 

 

NICANOR 

 

 

NOTA - Esses trabalhos exigem um esforço espiritual muito intenso. Por esse motivo só 

devem ser realizados quando trazidos espontaneamente pelos instrutores espirituais, que 

melhor podem aquilatar o grau de maturidade dos médiuns. 

  

 

 



 148 

 

CAPÍTULO 3 

 

Trabalho de recordação do passado  

(Explicação) 

 
 

Esse trabalho se processa com a cooperação dos amigos espirituais por meio de uma 

interferência magnética produzida na mente do médium, que passa a recordar nitidamente 

situações vividas em encarnações anteriores. Constitui uma psicanálise efetuada na 

personalidade real, indo além das fronteiras da existência atual. Visa auxiliar o forte propósito 

que trazem alguns espíritos de concentrar-se no aprimoramento íntimo, a fim de atingirem 

novos degraus na escala evolutiva. Só é aplicado após um período de preparação cuidadosa, 

em que a alma recebe do Alto toda a atenção e carinho daqueles que se incumbem de ajudá-la 

nessa tarefa grandiosa em prol da sintonia com uma vibração superior. 

Queremos tornar bem claro o objetivo desse trabalho: 

 

 

1.  ajudar-vos a resgatar as dívidas que acumulastes perante a Humanidade, através 

dos erros provenientes de vossas imperfeições íntimas, que fizeram tantas vítimas as quais 

vos cabe envolver em forte sentimento de amor, auxiliando-as a soerguer-se, afim de 

caminharem pela trilha iluminada do Pai. 

 

2.  auxiliar-vos a vigiar as manifestações de antigas deficiências que permanecem em 

vossa personalidade, disfarçando-se, às vezes, com as características de virtude, de tal 

maneira, que se torna difícil identificá-las, sem uma análise apurada.   Reconhecidas, 

combatidas. mais facilmente serão 

 

Entretanto, é preciso atentar vigilantemente para a necessidade de não permitir o 

envolvimento das preocupações trazidas pelo forte sentimento de culpa de que é possuída ao 

defrontar-se com a realidade de seu passado. Seria grave imprudência fixar-se no remorso, o 

que impediria a realização da verdadeira tarefa. 

 

Outro perigo que espreita quem realiza esse trabalho é o da fixação mental em torno 

dos acontecimentos passados, através de especulações descabidas para a satisfação de uma 

curiosidade mórbida, sem atingir a compreensão de sua grandiosa finalidade. E preciso ter o 

cuidado de manter a mente serena e revestido ao máximo das virtudes evangélicas, cada vez 

que for dado um desses mergulhos no pretérito, a fim de que benefícios espirituais sejam 

recolhidos sem maiores perturbações. 

 

A fascinação de certas situações vividas é outro obstáculo capaz de deter o discípulo 

distraído, que fortemente sugestionado pela revivescência de certos fatos ou sensações não 

consegue superá-los para alcançar os objetivos visados. 

 

Não deveis permitir que o conhecimento do passado vos perturbe. Aceitai-o como uma 

ajuda natural ao trabalho de ratificação espiritual. 

 



 149 

A rememoração de encarnações anteriores evidencia detalhes úteis à solução adequada 

dos compromissos que assumistes no presente e que, frequentemente, repetem situações 

idênticas às que vivestes no passado. 

 

Neste trabalho redentor, envolvei-vos nas vibrações de paz, humanidade e amor. 

 

 

AKENATON 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 150 

 

CAPÍTULO 4 

 

Instruções sobre o trabalho de 

recordação do passado 
 

 

Vosso carma pode ser representado por um novelo formado por um único fio que se 

sobrepõe em círculos concêntricos, representando as diversas encarnações; cada volta deste 

novelo está ligada à anterior. 

 

O trabalho de recordação do passado, em conexão com outras atividades mediúnicas, 

auxilia a desfazer esse novelo, para utilizá-lo no trabalho de redenção de um passado 

delituoso, harmonizando-vos com aqueles a quem enredastes e proporcionando-vos maior 

harmonia interior. 

 

Os componentes de um grupo espiritual geralmente têm seus carmas interligados e são 

atraídos para realizarem estes trabalhos em comum. Entretanto, há condições indispensáveis à 

sua elaboração, e embora possa ser iniciado por dois ou três médiuns mais aptos, todos os 

componentes devem ajustar-se às instruções que lhes chegam como sugestões positivas para 

uma boa realização. Dentre essas sugestões, queremos lembrar a calma no momento do transe 

mediúnico e a passividade da mente à intervenção magnética dos guias espirituais, sem 

preocupações em torno da recordação que será feita. Depois de obtida forte ligação mental 

com o Guia e os demais componentes do grupo, deve o médium manter-se numa atitude 

passiva cheia de despreocupação e inteira confiança. 

 

Quando cair em transe deve procurar transmitir as sensações experimentadas sem 

tolher nem mesmo as que julgue desabonadoras. A quem inicia esse tipo de trabalho sem estar 

revestido de confiança na proteção de seus mentores espirituais é comum o cerceamento à 

expressão do subconsciente, através de uma censura imposta pelo consciente, por 

envergonhar-se de evidenciar certas situações vividas no passado ou não querer magoar 

companheiros que eram alvo de inimizade e ressentimento. É necessário que o médium se 

revista de humildade, lembrando-se de que o carma de um grupo espiritual pode ser 

representado por uma só trama, portanto, os erros e falhas se sucedem como um fator comum 

a todos. As probabilidades de êxito aumentam na medida em que os componentes do grupo 

demonstram entre si compreensão, entendimento e amor fraterno. 

 

Outro fator indispensável à vitória desta realização é a compreensão do grande valor 

desse trabalho. Como psicanálise que é, traz ao consciente os males subconscientes 

provocadores de pensamentos e atitudes prejudiciais. Assim podereis enfrentar as 

características inerentes à vossa condição espiritual com a luz do entendimento cristão que já 

bafeja vossos espíritos. 

Ao mesmo tempo, dando expansão a certos sentimentos, drenareis a matéria deletéria 

do subconsciente, evitando que aí permaneça como terreno fértil à implantação de sementes 

perigosas, lançadas através das sugestões mentais daqueles que vos desejam perturbar, 

provocando principalmente a desunião do grupo. Portanto, mesmo que algumas das sensações 

revividas sejam de molde a atingir algum companheiro não devem ser tolhidas; é preferível 

que venham à tona, para serem definitivamente expurgadas. É necessário que todos tenham 



 151 

compreensão bastante para entender que as palavras desagradáveis ditas no momento do 

trabalho prendem-se a um passado distante; não servem mais a vossa personalidade e devem 

ser comparadas aos detritos que precisam ser queimados. Anulai, pois, todos os sentimentos 

desagradáveis externados, fazendo incidir sobre essas recordações a luz do amor e do 

entendimento mútuo. 

 

Este trabalho é geralmente feito em conexão com o de doutrinação de espíritos 

imantados ao vosso passado, atraídos parceladamente por nós, a fim de receberem a oportu-

nidade bendita do esclarecimento e oferecendo-vos o ensejo de levar, àqueles a quem tanto 

deveis, a colaboração necessária. É preciso, pois, uma vigilância redobrada e um esforço 

consciente do médium para manter o domínio de todos os pensamentos, palavras e atos, para 

não cair inconscientemente sob o império da vontade dos elementos ainda não esclarecidos, o 

que seria extremamente perigoso. O médium vigilante pode assinalar facilmente a presença 

desses irmãos, defendendo-se de suas influências e envolvendo-se nas vibrações de amor 

esclarecido. Jamais seremos felizes sentindo que ainda não estão de pé os que caíram 

conosco; estendei, pois, vossos braços amigos àqueles que não têm forças para caminhar 

sozinhos, estejam eles encarnados ou desencarnados. 

 

No caminho do Bem nunca vos faltará o amparo do Pai. Paz aos vossos corações no 

serviço abençoado do Senhor. 

 

Vosso servo amigo, 

 

 

RAMA-SCHAIN 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 152 

 

CAPÍTULO 5 

 

Imantação 

 

 
Os componentes de uma corrente de trabalhos espirituais são como as células de um 

mesmo corpo. Embora permaneçam como elementos formadores de diversos órgãos, 

encontram-se mergulhados numa aura magnética que envolve a todos. 

 

Assim como devemos estudar cuidadosamente as atitudes e pensamentos que 

adotamos em relação aos nossos familiares a fim de tornar harmonioso o convívio, também as 

normas estabelecidas como sendo as melhores para o bom andamento dos trabalhos espíritas 

devem ser respeitadas para favorecer o equilíbrio espiritual dos componentes da corrente. 

 

Cada criatura que penetra a delicada teia de um trabalho espiritual tem o dever de zelar 

pelos fios que lhe são confiados, tecendo-os com pensamentos e emoções capazes de 

fortalecer o entrelaçamento no qual todos se apoiam. Acima de qualquer cogitação é preciso 

prestigiar as recomendações recebidas, pois, desde o momento em que ingressa numa 

coletividade, já não poderá considerar-se exclusivamente sob o ponto de vista individual. O 

desequilíbrio em que, conscientemente, se envolver, sobrecarregará os irmãos da corrente, 

recaindo sobre si a responsabilidade de não se refrear a bem do conjunto. 

 

Ao início do trabalho de recordação do passado surge uma forte imantação com os 

elementos encarnados e desencarnados ligados à época focalizada. Sucede como se 

renascessem, revivendo pensamentos e emoções que tendem a despertar as consciências 

amortecidas pelo olvido lemporário. Inexperiente e cheio de espanto, o aprendiz é 

impulsionado por uma onda de magnetismo e imantação, identificando cenas e emoções 

pretéritas, das quais extrairá ensinamentos novos. Entretanto, a ligação com o passado deve 

permanecer no terreno do conhecimento e jamais como vibração emocional. Toda a 

sensibilidade, por um esforço consciente, deve estar voltada para o presente. Um trabalho de 

psicanálise que deixasse o paciente entregue às emoções rememoradas seria absolutamente 

contraproducente, pois quem recorda o erro o faz para libertar-se e não para comprazer-se em 

reavivá-lo. 

 

Assim como nos gabinetes de psicoterapia o paciente deposita confiança no terapeuta, 

os médiuns têm, na fé que abraçaram, a orientação evangélica a proporcionar-lhes segura 

linha de progresso e evolução. A cura espiritual, entretanto, será mais ou menos demorada de 

acordo com a direção que for imprimida às reações voluntárias. 

 

No presente, o espírito está colocado, nitidamente, entre o passado e o futuro. Precisa 

escolher a qual deseja ligar-se magneticamente, pois a força do seu pensamento construirá aos 

poucos a aura de luz ou de sombra que o acompanhará a toda parte. 

 

A faca, instrumento perigoso nas mãos de uma criança, é utilizada com sabedoria e 

proveito pelo adulto consciente de sua tarefa. Espíritos muito vividos podem considerar-se 

adultos pelos conhecimentos que vêm acumulando através dos séculos; eis porque deles é 



 153 

esperada a destreza de quem pode usar adequadamente um instrumento tão útil quanto 

perigoso: a recordação do passado. 

 

Uma severa disciplina mental precisa ser mantida, considerando-se que o trabalho de 

recordação do passado é comparável à exumação de existências pretéritas, cujo con-tato nem 

sempre é agradável ou proveitoso. Porém, revolvendo as cinzas contaminadas pelas 

impurezas, chega-se à conclusão de que nada digno de atenção lá pode restar, e mesmo as 

formações sólidas encontradas devem ser reduzidas a pó e dispersas ao vento. Para isso, de 

posse do conhecimento útil, ingressa-se na fase em que serão cortados, sistematicamente, 

todos os fios de ligação com o passado morto. Embora sejam identificados, no presente, traços 

de antigas personalidades, evite-se uma sintonia indesejável, que faria recrudescer outras 

características correlatas prejudiciais que já haviam sido dominadas. Extraídas as lições 

necessárias, é preciso desviar o pensamento dos acontecimentos passados, num esforço de 

lançar a luz desse esquecimento ao próprio subconsciente e alimentar, pelo poder da vontade, 

as ideias e emoções ligadas ao presente, num trabalho consciente de renovação. 

 

Atingido um grau de maior equilíbrio na análise de existências pregressas, 

compreende-se que as emersões do subconsciente só causam perturbação quando conseguem 

dilatar-se, tomando na mente o espaço relativo ao consciente e que esse fenómeno só deve ser 

permitido nos momentos de trabalho espiritual. 

 

No ser humano a aura está dividida em três partes: a superior, com as emanações 

cerebrais; a mediana, com as vibrações da vida orgânica, e a inferior, com os reflexos 

instintivos e obscuros. De acordo com a predominância de uma dessas regiões áuricas, 

identifica-se o tipo de vida do espírito que anima o corpo. Se emprega esforços para 

desenvolver a zona consciente, através do trabalho produtivo e a super consciente, através da 

esperança e da fé no futuro, predominam as vibrações cerebrais e orgânicas de equilíbrio. Se, 

porém, entregando-se à negação do presente de luz que o Senhor lhe proporciona, priva-se do 

direito a um futuro de paz, estas zonas da consciência que devem funcionar ativamente (o 

consciente e o supercons-ciente) são abafadas por uma hipertrofia do subconsciente, causando 

o envolvimento do ser em emanações obscuras e deprimentes, por entregar-se ao predomínio 

da zona instintiva da consciência. 

 

Quem se submete, pois, à psicanálise através das encarnações, deve imantar-se à zona 

consciencial que mais convier ao progresso no momento, resguardando-se da atitude passiva 

da mente, a não ser quando estiver em trabalho espiritual produtivo. Assim, reservará suas 

melhores energias para as conjeturas em tomo do futuro, garantindo sólidas bases para as 

realizações porvindouras. Deve evitar reportar-se a fatos ou nomes que relembrem o passado 

(exceção feita para os momentos de transe mediúnico), pois possuem vibração própria e 

dificultam a ligação produtiva com o presente, que deve ser intensificada. 

 

Orar e vigiar seguidamente, semeando no presente com os olhos voltados para o 

futuro, é a fórmula capaz de proporcionar a vitória da libertação cármica, através da psi-

canálise no tempo. 

 

Paz, 

 

RAMA-SCHAIN 

  



 154 

 

CAPÍTULO 6 

 

As três zonas da consciência 
 
 

Os espíritos que cultivam intensa vida interior sentem que, aos poucos, vão-se 

destacando muito nitidamente as três zonas da consciência: o subconsciente, o consciente e o 

superconsciente. 

 

Quando a sensibilidade se desenvolve a ponto de trazer à tona revelações do passado, 

o ser mergulha profundamente na zona subconsciencial, como se passasse a explorar o porão 

da personalidade. A força magnética das emoções revividas exerce sobre a mente uma forte 

atração, tentando retê-la na zona subconsciente e ameaça submergir o espírito nas vibrações 

que renascem espontaneamente, como labaredas de brasas cujas cinzas foram sopradas. 

 

Quem recorda deve portar-se como se soprasse as cinzas de um braseiro para 

identificar se ainda tem força e, em seguida, apagá-lo totalmente. 

 

Porém, como certificar-se de que realmente está a apagá-lo e não a alimentá-lo? 

 

Em primeiro lugar é preciso não cultivar o passado, rendendo-lhe homenagem de um 

preito de saudade. Quem assim agir procederá como se vestisse uma roupa impregnada de 

substância inflamável para tentar apagar o braseiro. Ao soprar as cinzas a fim de verificar se 

ainda há combustão, arrisca-se a receber faíscas que ameaçarão sua segurança de modo 

perigoso. 

 

Em seguida, é preciso valorizar o presente, como quem toma a precaução de isolar-se 

do contato direto com as chamas, colocando entre o consciente e o subconsciente a força da 

dedicação ao trabalho construtivo que se relaciona com o futuro. 

 

Finalmente, recomenda-se desenvolver, por um esforço da vontade esclarecida, a 

capacidade de viver de acordo com as recomendações evangélicas, consolidando as rea-ções 

do superconsciente com a força de uma convicção segura em relação ao futuro de paz que está 

reservado a todos os seres viventes. 

 

O espírito que recorda deve afirmar que o presente (consciente) chama o passado 

(subconsciente) para que se integre no futuro (superconsciente); que o consciente tem a força 

de trazer o subconsciente à luz de uma compreensão elevada, atraindo-o ao estado de 

superação interior em que o ser se revela a si mesmo como um deus em seu cosmo interior, 

criando reações que sublimam as vibrações subconscienciais, ao transformá-las em luzes 

espirituais para o próprio caminho. 

 

Só quem alimenta a força do superconsciente com uma fé inabalável no futuro de paz 

que está construindo com suas ações do presente é capaz de recordar com proveito. A alma 

que recebeu do Senhor a luz intensa de um trabalho de renovação completa, tem a 

responsabilidade, proporcional à bênção recebida, de jamais negligenciar o suprimento 

próprio, na sustentação de uma atitude positiva em relação ao aprendizado evangélico. 



 155 

 

As forças negativas emersas do subconsciente têm a seu favor o hábito consolidado 

que é uma segunda natureza; porém, a força positiva que sustenta as novas disposições de 

progresso apóia-se na Criação do Eterno Bem. Em relação a ele deveis meditar 

profundamente, sentindo que é a única força realmente existente, pois o que se lhe opõe são 

construções fictícias e temporárias das mentes desviadas que assim não poderão permanecer 

eternamente. E, quanto mais cedo vos imantardes ao Bem, por mais trabalhoso que vos seja, 

tanto mais depressa alcançareis os obje-tivos visados quando sonhais com a paz de uma 

consciência liberta. 

 

Desenvolver o superconsciente, pois, é habituar-se a recolher a água que jorra da fonte 

da divina sabedoria, para apagar totalmente os últimos elementos de combustão que 

permanecem no subconsciente; é proporcionar ao espírito a atmosfera de paz e tranquilidade 

na qual poderá consolidar definitivamente sua própria evolução. 

 

Paz e Amor, 

 

 
RAMATIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 156 

CAPÍTULO 7 

 

O sentimento de culpa 

 

(REMORSO) I 

 

 
Quando desejamos enveredar definitivamente pelos caminhos certos, se já recebemos 

em grande quantidade a revelação espiritual, permite-nos o Senhor conhecer os erros do 

passado. 

 

Isto, porém, só é permitido àqueles que, tendo recebido em doses muito grandes a 

benevolência do Eterno, têm elementos para sentir-Lhe a generosidade e resistir ao sentimento 

de culpa, neutralizando seus efeitos deprimentes com a certeza, evidente aos olhos do 

iniciado, que não existe culpa capaz de ultrapassar a benevolência com que o Senhor o 

envolve. Para isso terá que meditar profundamente e com a frequência possível, sobre a 

extensão das bênçãos que recebe e, estudando os erros que carrega consigo, concluir pela 

vitória do Bem em sua vida, já que o Senhor o ampara e a todos os homens culpados com o 

mesmo desvelo de Pai extremoso. Precisará resistir ao convite que lhe fazem as trevas para 

que desanime descrendo da benevolência do Pai em relação a si mesmo. Que se rejubile com 

a contemplação majestosa do amparo recebido, tendo em vista as dívidas que possui diante da 

Lei. 

 

Deverá elevar constantemente o pensamento ao Senhor da vida, dizendo: 

 

— "Pai Misericordioso, maior surge Tua grandeza diante de meus olhos agora que 

vejo quão generoso é o Teu desvelo para comigo. À proporção que identifico minhas culpas 

sinto-me edificado numa fé robusta na vitória, pois intensificaste o amparo em torno de mim, 

que mergulhei na incompreensão de Teus desígnios e, mesmo sem eu perceber, desceste Tua 

misericórdia a socorrer-me. Sinto que, embora não me pudessem demover da incompreensão, 

os espíritos guardiães continuam a amar-me em Teu santo nome. Elevo meu pensamento para 

glorificar-Te em Tua sabedoria e não serei menos feliz pelo conhecimento de minhas culpas. 

Ao contrário, tenho agora elementos para julgar com mais acerto a Tua benevolência e assim 

sentir-me solidamente amparado por Teu amor sem limites. 

 

Sei que a consciência de meus erros representa o atestado de minha maioridade 

espiritual. Que Tu me chamas como o pai que convoca seu filho na idade da compreensão e 

examina com ele pacientemente o panorama de suas ações, contando com sua colaboração 

consciente na solução dos problemas e oferecendo-lhe ao mesmo tempo o amparo de sua mão 

segura e experiente. Sabes que podes despertar a compreensão com o intuito de evitar novas 

quedas e amorosamente me reavivas a memória dos erros que não me invalidaram para 

receber Teu amparo." 

 

No trabalho de recordação do passado, há necessidade de desenvolver um sentimento 

de humildade tão grande que permita a visão da realidade sem revolta, sintoma de amor-

próprio a impedir o aproveitamento do que é recordado. O espírito submetido a essa prova 

recebe uma bênção de esclarecimento, mas deve mostrar-se digno dela pela capacidade de 



 157 

tolerar a verdade por mais que ela lhe seja desfavorável. Em seu próprio benefício, deve 

elevar-se a um plano de compreensão tal que possa olhar-se com isenção de ânimo e mostrar 

que no presente, além de repudiar as atitudes tomadas anteriormente, tem o valor de aceitar a 

verdade e dela tirar proveito. Que não se envergonhe diante de seus amigos espirituais. Aceite 

humildemente a realidade de ter errado, sentindo a alegria de, mesmo assim, contar com 

amigos desvelados, que por sua vez tambem já necessitaram de amparo semelhante e estão 

como ele, o aprendiz, envoltos no manto da misericórdia divina, a renovar-lhes as 

oportunidades de trabalho, nesta cadeia interminável de amparo, que vai de Deus ao mais 

pequenino dos seres viventes! 

 

Que se precavenham, os que recordam, de se revoltarem contra si mesmos e contra 

seus próprios atos. Esta prova de humildade decidirá do maior ou menor aproveitamento do 

trabalho. Confiança no amparo divino, aliada ao sentimento de humildade diante da verdade 

chocante, produzirá a força de superação que dará ao espírito, a consciência de sua vitória no 

presente, pois que pisa impávido o dragão do erro e da revolta contra si mesmo mostrando-se 

diante da vida tal qual é, sem se perturbar, na certeza íntima da vitória. 

 

Alimentar o sentimento de culpa é demonstrar falta de fé na possibilidade de 

renovação que o Senhor nos oferece com a vida radiosa de bênçãos. É negar-se à reação ao 

erro e acomodar-se na indiferença diante da vida mais alta. É desprezar os meios que o Senhor 

oferece a cada instante para o aprendizado feliz do Bem. 

 

O sentimento de culpa é uma acusação do espírito a si mesmo. Deus porém não acusa. 

Se nos unirmos a Ele seremos auxiliados e não acusados. É ainda uma rebeldia diante da 

necessidade de renovar-se e adquirir com esforço novas possibilidades de ação. É um desejo 

subconsciente de permanecer inativo, acomodado às situações que viveu e das quais teria que 

se esforçar para afastar-se. 

 

Vós não sois culpados. Negai-vos a admiti-lo! A culpa é um sentimento negativo 

estático. Errastes e podeis corrigir hoje com denodo os atos impensados do passado. Diante de 

Deus não existe culpa: existe invigilância e erro temporário e, após, a renovação através do 

ressurgimento da verdade cristalina que desperta a alma e a induz a desfazer o engano. 

Jesus, em Sua passagem pela Terra, bem demonstrou qual a atitude do Pai diante do 

homem que erra. Não teve uma palavra de recriminação para a pecadora, não se afastou da 

samaritana, não se negou a comer com o publicano. Que significa isto? Que não existe para 

quem errou a possibilidade de estar degredado do Amor, a não ser que, por si mesmo, dele se 

afaste. 

 

Guardai-vos da revolta subconsciente contra vossa própria condição espiritual. 

Suportai-a, sede generosos com vós mesmos, como generoso é o Pai que vos assiste. Sede 

humildes diante Dele. Aceitai-Lhe o Amor como o doente que se submete docilmente aos 

cuidados de quem o deseja curar. 

 

Sede pacientes e sereis vitoriosos. Suportai-vos a vós mesmos tal qual sois, com 

humildade, porque o Pai está providenciando a vossa renovação através do trabalho do Amor. 

 

Paz e Amor, 

 

 

NICANOR 



 158 

 

 

CAPÍTULO 8 

 

O sentimento de confiança 
 

 

(FÉ) II 

 

 

O sentimento de fé anula o sentimento de culpa. Como poderá manter-se envolvido na 

sensação de ser culpado quem crê na necessidade de renovação da vida? 

 

A contemplação da obra de Deus em sua evolução constante neutraliza a sensação do 

estacionamento junto ao erro, que dá ao espirito a impressão de regredir. Na realidade, quem 

estaciona junto às suas culpas regride, pois não acompanha o movimento progressivo de 

evolução. Quem pára e vê tudo deslocar-se à sua frente, tem a impressão de andar para trás. 

 

Ter fé não é crer em coisas utópicas e impossíveis. É simplesmente compreender e 

aceitar o mecanismo de evolução da vida sem entravá-la com a própria incompreensão. É 

aceitar a própria necessidade de reajustamento constante. Por isso tanto se recomenda a 

humildade a quem deseja progredir. Como aceitará a necessidade de reajustamento diante de 

urna vida superior que ainda não pode compreender, quem não sente quão pequenas e 

acanhadas são as próprias diretrizes? 

 

O sentimento de humildade vem aliado ao de fé, não porque haja necessidade de nos 

anularmos para progredir. Seria um contra-senso. Há necessidade de compreendermos bem 

que a humildade deve basear-se num sentimento positivo. Não significa a anulação do eu, mas 

o seu ajustamento à grandiosidade do conjunto. É um sentimento alegre de irmanação com a 

obra do Eterno, no qual, diante da grandeza e sabedoria que vibra na Criação, o espírito se 

felicita por constituir uma parcela mínima deste conjunto, embora também grandiosa em suas 

possibilidades. Essa atitude mental possibilita renovações sucessivas, reajustamentos 

constantes. O ser que sentiu a beleza do conjunto, compara-a com sua condição e vê que, 

embora faça parte desta grandeza, não a atingiu em todas as suas facetas. É também 

grandioso, mas é aprendiz da imensidão desta obra! Contemplando-a e procurando adaptar-se 

a ela, vem-lhe a convicção da vitória que o espera e não há mais lugar para o sentimento 

negativo de culpa. Quem poderá sentir-se culpado junto à vida generosa que o espera? 

 

Sinto que direis: — Há demasiado otimismo nessas afirmações. 

 

É uma questão de atitude mental. Aí está o segredo da fé e do otimismo por ela 

gerado. A sensibilidade ferida pela dor da dificuldade temporária de ajustamento tende a 

envolver o espírito na ilusão de que a dor e não a vitória é o objetivo da luta. Nesta 

substituição gradual de valores, o espírito sente-se submerso nas sensações temporárias, com 

prejuízo da compreensão completa e absoluta dos problemas da vida. 

 

Há uma programação de conjunto na qual a vitória está destinada a cada pequenino 

ser. É para esta circunstância que devemos voltar nossa atenção. 

 



 159 

Consideramos aqueles que se negam a alimentar o sentimento de fé como almas que 

se comprazem na autoflage-lação. Quem assim procede é o pior inimigo de si mesmo. Descrê 

de si, entravando seu progresso, e impede que prossiga harmonioso o ritmo de criação na 

parte que lhe diz respeito! 

 

Tão descrentes se deixam ficar as almas que lutam e só vêem o momento presente, que 

não aceitam facilmente a ideia de serem possuidoras de uma constituição espiritual dotada de 

tesouros da vida celestial à espera de polimento. 

 

Compreendem, mas não conseguem sentir-se na posse das capacidades que lhes darão 

a vitória. Rejeitam sua filiação divina e esperam que a divindade se manifeste em contra-

posição às suas próprias leis de sabedoria, as quais negam-se a compreender. Em Sua 

sabedoria, o Senhor se revela no íntimo de cada um através da consciência que desperta no 

espírito imortal, de ser ele próprio um criador, um deus, um pequeno senhor da vida e de suas 

leis harmoniosas. 

 

Quando a criatura se une a esta certeza não necessita mais preocupar-se com seus 

erros. Eles serão vencidos pela convicção de uma capacidade infinita de recuperação o vitória. 

É este o toque mágico da fé: dar ao ser a consciência do conjunto grandioso do qual faz parte, 

transmitindo-lhe a convicção de possuir em si uma parcela desta grandiosidade, à sua 

disposição, podendo manobrá-la na con-quita de uma participação maior com a beleza do 

conjunto que ama. 

 

A fé não é propriedade de espíritos privilegiados; é o único antídoto eficiente no 

combate aos males do espírito. Não é monopólio das almas que já venceram; é a cura racional 

para quem se certifica da necessidade de vencer os males do espírito. Em todas as gradações 

espirituais a f é é necessária. Isto se torna perfeitamente compreensível quando percebemos 

que, assim como toda viagem tem um rumo pré-traçado, todo espírito precisa conhecer para 

onde dirige seus esforços. Assim, conhecer a vida espiritual superior e nossa inclusão nos 

planos da Criação é indispensável a fim de sentirmos a razão da luta e a vitória que lhe é 

subsequente. É preciso sentir que a vida superior nos pertence! 

 

Não transfiramos a conquista da fé para o futuro, quando já seremos iluminados. 

Estaríamos colocando a luz no final da estrada e pouco provável seria que a pudéssemos 

trilhar. A fé em nosso destino glorioso é sentimento que devemos e precisamos urgentemente 

cultivar no momento presente. Sem ela não há felicidade possível, pois não há confiança e, 

consequentemente, não há paz para que o 

Amor verdadeiro possa ser desfrutado! 

 

Nos menores detalhes de vossa vida diária, confiai em que cumprireis a vontade do 

Senhor o melhor possível e estareis construindo, aos poucos, o sentimento vigoroso de vossa 

fé na felicidade espiritual indestrutível — património inalienável de todos os espíritos na 

Criação. 

 

Paz e Amor, 
 

 

NICANOR 
 
 
 



 160 

 

CAPÍTULO 9 

 

O sentimento de alegria 

 

(ESPERANÇA) III 

 
 

De um modo geral, chama-se alegria à emoção que traduz inconsciência ruidosa dos 

deveres espirituais e que seria melhor designada pela palavra satisfação, relacionada com 

sensações e não com sentimentos. É produzida pela libertação dos desejos represados de expandir-

se em toda gama de características pessoais, causando um estado de euforia psíquica proveniente 

da exteriorização de sentimentos e impulsos retidos. Porém, não é a esse mecanismo primitivo de 

satisfação que poderemos, com propriedade, chamar de alegria. Referimo-nos ao sentimento que 

proporciona ao ser a consciência plena de sua união com a beleza harmoniosa da Vida. É 

consequência da fé nos próprios destinos e tem a força de relegar a um plano secundário os 

obstáculos que parecem impedir a evolução. Pode ser definido como a paz conquistada através do 

reajustamento progressivo à vida espiritual superior. 

 

Sente-se alegre a criança que se recolhe ao regaço materno, embora estivesse satisfeita 

momentos antes na disputa dos jogos infantis com seus companheiros. Lá, porém, junto à 

segurança do carinho materno, já desfruta alegria, pois sabe que recebe, sem limitações, o amparo 

que é a renovação de sua alma. 

 

Ao espírito sequioso de evolução a alegria também é proporcionada através da certeza do 

Amor Divino a envolvê-lo. 

 

Eis que na cadeia de sentimentos estudados através destas mensagens, chegamos à razão 

de seu encadeamento. Libertando-se do sentimento deprimente de culpa o espírito vê o Universo 

em sua grandiosidade, a inspirar-lhe a certeza da própria destinação divina, como herdeiro dos 

bens da vida! Essa poderosa fé em Deus e em seu próprio destino desperta-lhe a alegria inebriante 

de participar da harmonia da Criação. 

 

Entretanto, para serem concretizados os sonhos de evolução espiritual não basta lançar-se 

pelos caminhos da vida. É preciso preparar-se caminhando de forma adequada. Se já sentiu os 

deveres espirituais que lhe cabem e os executa com persistência e esforço mas sem alegria, estará 

agindo como se fosse possuidor de um veículo moderno e o atrelasse a animais de tração. O 

sentimento subconsciente de culpa impede-o de utilizar o combustível da fé e quando desejar 

seguir adiante, não conseguirá locomover-se. Se, porém, desfazendo a falsa noção de culpa, 

consegue despertar novamente a fé em sua libertação espiritual, desfrutará a alegria de um 

percurso suave em toda a jornada. 

 

É indispensável, pois, que o discípulo, ao recordar o passado, desenvolva a capacidade de 

sentir essa pura alegria espiritual, compensando-o das profundas angústias causadas pelas 

verdades amargas que emergem do subconsciente. 

 

Para melhor contornar as dificuldades surgidas ao con-tato com os erros cometidos é 

conveniente orientar-se pelo seguinte roteiro: 

 



 161 

1. aplicação total às construções positivas do momento que passa, com repúdio ao 

sentimento de culpa; 

 

2. apreciação da beleza do mecanismo da vida, trazendo-nos magníficas oportunidades de 

renovação e robustecendo a fé no futuro; 

 

3. desanuviamento da mente através da alegria do progresso espiritual, tendo em vista a 

felicidade de estarmos incluídos na beleza do Universo. 

 

Não negueis vossa participação na grandiosidade do conjunto universal por um falsa 

noção de humildade. Este sentimento sublime é uma vibração suave e doce, que invade a alma de 

quem pode contemplar, em espírito e verdade, a Obra do Eterno, reconhecendo-se como parte 

integrante do Grande Todo! Entregai-vos à atração que exerce sobre vós a Força Central da Vida 

pois a ela pertenceis. Penalizai-vos de quem ainda não se situou nesses termos de angelitude 

potencial. Discípulos que devassais os arcanos do passado, lembrai-vos de que as circunstâncias 

passageiras de desajuste não vos perturbarão a caminhada quando sentirdes a alegria íntima do 

que sois! 

 

Afinal é oportuno e necessário definir o que somos. Seremos nós a soma de enganos 

passageiros que agasalhamos na mente? Que terá mais força: o plano divino que nos criou para a 

realização maior ou os equívocos que surgem a todo instante à nossa volta? Seremos um conjunto 

de pó e lama que restou do intrincado panorama espiritual do passado ou canal receptor da água 

da vida que nos vem do Criador?! Que utilidade haveria em nos reconhecermos como usinas 

transformadoras da força em cataratas de luz, se não nos impulsionássemos a utilizá-la com 

alegria e fé? 

 

No momento em que o discípulo é admitido ao Templo da Verdade cujo lema é: — 

"Conhece-te a ti mesmo", tem necessidade premente de abrir os canais da alma ao 

deslumbramento da vida nova. Ela apresenta a quem recorda o passado com objetivos saudáveis 

de aprendizagem, dois pratos como uma balança. Num estão colocados os atos pretéritos e no 

outro as atitudes presentes. Se o aprendiz se puser a chorar sobre o pó das situações mal vividas, 

esta se transformará em lama e seu espírito tombará sob o peso do remorso destruidor. É preciso 

procurar o fiel da balança e colocar-se na posição vertical por ele indicada. Para isso torna-se 

necessária a fé que o fará, alegremente humilde, lançar o sopro da esperança sobre aquela arga-

massa de pó e lágrimas, transformando-a em poeira que se dispersa! As virtudes conquistadas nas 

diferentes encarnações surgirão como cristais luminosos transferidos ao outro prato da balança. 

 

Felizes serão os discípulos que enfrentarem com valor esta prova, tornando-se artífices da 

própria alegria espiritual. Com ela poderão enfrentar melhor a incompreensão dos que não podem 

acompanhar seus passos na estrada iluminada do Dever, por Amor! O Senhor os abençoará com a 

renovação mental e espiritual, pois estarão acrescentando, às suas reservas espirituais, mais fé nos 

seus destinos eternos para que a alegria permaneça em suas almas! 

Eu vos saúdo como herdeiros de Deus, irmãos das falanges arcangélicas, virtudes 

nascentes no solo da Terra, regados que sois constantemente pela Luz que do Alto vos bafeja! 

 

Paz, 

 

 
NICANOR 

 

 

 



 162 

 

CAPÍTULO 10 

 

O sentimento de amor 

 

(CARIDADE) IV 
 

 

Continuando a estudar as reações de quem emerge de uma recordação penosa do 

passado, veremos que a alma valorosa, após encontrar a alegria de sua participação na beleza 

do conjunto Universal, sente-se impulsionada a seguir o rumo do amor, revelado através do 

influxo de harmonização crescente da Criação, que mostra às criaturas a força do Bem: Deus, 

em Suas diferentes manifestações. A beleza desta Força Central da Vida transparece em tudo 

a quem já tem olhos de ver, despertando o desejo de querer bem como meio de integrar-se à 

sinfonia de amor circundante. Cultiva conscientemente essa atitude, procurando ajustar-se às 

esferas superiores da vida. Com o tempo, porém, chega à conclusão de que ainda não é esta a 

forma ideal de ser feliz. O querer-bem é limitado. Para que a alma se expanda, é preciso que 

ame e revele toda a força de seu ser neste sublime sentimento. 

 

Qual a diferença, direis, entre o "querer-bem" e o "amar"? 

Querer-bem é um dever de consciência. Amar é uma doação espontânea. O primeiro 

revela compreensão e o segundo generosidade, transparecendo num a condição pessoal de 

nobreza e no outro o esquecimento da própria individualidade para o serviço sem condições. 

Aquele é realização raciocinada e fria; este tem o calor da vibração afetiva proveniente da 

fusão integral com o Bem. Num busca-se a felicidade através dos caminhos certos; no outro 

há realização da felicidade íntima de ser canal desimpedido para maior circulação do amor. 

Quem ama renuncia sem cálculo e sem reservas aos objetivos pessoais e exclusivistas. Sabe 

que nada querendo para si, tem tudo e que este paradoxo é, na realidade, aparente. Se tudo 

existe nas mãos de Deus e Ele é o sábio distribuidor destes bens, por que desejar ultrapassar 

Sua sabedoria, envolvendo-nos em predileçôes pessoais? Se estamos amparados pela Sua 

misericórdia, sabedoria e onipotência por que preocupar-nos com nós mesmos? É muito feliz 

a atitude de quem procura colaborar no influxo geral da vida, esquecido de condições 

limitativas de gosto individual, pois nem sempre elas estão em consonância com a felicidade 

real que almejamos. 

 

Querer-bem revela, pois, uma orientação pessoal que procura aproximar-se da mais 

alta concepção da verdade, traduzindo atividade benéfica e renovadora na produção de 

situações positivas, através da absorção gradual do Bem supremo. É uma condição de 

individualidade sadia. Porém, como está claro na definição, ainda traduz individualidade, tão 

acendrada, que não permite a tranquilidade feliz de quem ama. Na vibração de amor há o 

rompimento das barreiras do "eu" para a fusão feliz com a realidade de um estado vibratório 

superior. "Querer-bem" faz a alma vibrar em círculos concêntricos que se alargam; o Amor 

eleva-a em espiral ao esquecimento de si mesma e à felicidade de desligar-se mais facilmente 

de suas próprias deficiências, afastando-a com maior rapidez do ponto inicial, pela natureza 

peculiar de sua atitude de esquecimento do próprio "eu". 

 

Como aplicar esses conhecimentos à vida diária? 

 



 163 

Pela disposição sincera de sermos servos da felicidade alheia. Se todos os seres foram 

criados pelo Senhor para a felicidade, só estaremos unidos ao Amor Universal com que Ele 

nos envolve, quando houver em nós, acima de qualquer outra preocupação, o desejo ativo e 

profundo de estimular a felicidade de nossos irmãos. 

 

Assim torna-se fácil compreender que "querer-bem" é um esclarecimento pessoal que 

já demonstra um grau evolutivo prazeroso e nobre. "Amar", porém, é a integração do ser à 

Corrente Superior da Vida. 

 

Que não estranhem os que sabem "querer-bem", que ainda não hajam conquistado a 

paz interior. Ela só será alcançada quando a alma se sentir mergulhada na felicidade íntima de 

ser colaboradora incondicional da corrente do Amor Universal. 

 

Pedi seguidamente ao vosso Pai Celestial que vos ajude a retirar a venda dos olhos, 

para conquistardes a vossa verdadeira condição de felicidade. 

 

Apresentai-vos sempre diante Dele despidos de todo desejo pessoal, condidatando-vos 

a figurar entre as almas realmente irmanadas ao bem de todos. 

 

Que possais deixar de querer-bem para realizar esse bem e a vibração do amor vos 

aquecerá, dando-vos a felicidade espiritual que vos está reservada! 

 

Paz, 

 

 

NICANOR 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 164 

 

CAPÍTULO 11 

 

A purificação do Espírito 
 
 

Assim como a água surge do seio da terra e corre cristalina para os mares, o espírito 

encarnado emerge da couraça do esquecimento e sente a beleza de correr como a água, livre 

do seio constrangedor da matéria, desejoso de arrojar-se pelos prados verdes das realizações 

da Vida Maior, sob a luz do Sol que nele se reflete. Canta com a suavidade do regato e brilha 

como a água sob a ação da luz. Julga-se realizado no desejo de servir quando encontra na vida 

material a afirmação incon-teste de sua natureza espiritual. O júbilo de tal descoberta imunda-

o e expande-se na espontaneidade com que corre sobre o leito da vida, como se realmente 

fosse aquele regato tão identificado com a beleza da paisagem! Se pudéssemos atribuir 

consciência ao regato, vê-lo-íamos despreocupado e alegre, liberto das trevas que o 

constrangiam no seio da terra, quando ainda era um lençol de água. Senti-lo-íamos cantar 

vibrando alegremente, por ver-se a correr sobre o solo, refle-tindo a luz que lhe desce do 

astro-rei. Vê-lo-íamos amar os prados alegres e pacíficos irmanando-se com perfeição ao 

ambiente bucólico do campo, na tarefa benfazeja de irrigá-lo, servindo à ação construtiva da 

vida. Os homens que dele se aproximam bendizem-no como elemento de utilidade indis-

pensável à vida. Assim são os córregos e assim também são as almas dos homens que 

despertam para a vida espiritual... 

 

Se observarmos com mais cuidado, porém, já não nos parecerá a paisagem tão pura. O 

homem civilizado que pesquisou nos laboratórios não agirá como o campônio que retira a 

água do leito do rio para ingeri-la. Se em situação normal, filtrará, se em época de contágio 

epidêmico, ferverá aquela água tão cristalina em seu aspecto, mas que, a quem conhece, 

apresenta os perigos tão conhecidos da virulência. Para o uso industrial, ela é posta em 

alambiques ou filtrada através do contato com as sucessivas camadas de pedra onde aderem as 

impurezas. Enfim, há diversos processos de higienização do líquido precioso, a fim de furtar-

se o homem aos males de que ele pode ser veículo. Que belo, porém, é o valor que tem a água 

mesmo assim! E como se engrandece o homem que aprendeu a utilizá-la com maior 

prioridade! 

 

Apliquemos esta lição ao espírito humano, àquele mesmo que já saiu da cratera da 

ignorância e lança-se a correr, beneficiando o solo em que pisa, em condições tais, que possa 

ser comparado ao regato benfeitor. 

 

Sua formação espiritual é bela e no correr da vida comum é recebido como um 

elemento do bem. Chega, porém, o momento em que é recolhido pelas mãos dos que 

compreendem melhor sua situação espiritual e desejam utilizar sua capacidade de serviço em 

realizações de maior alcance. Como o homem sábio que filtra, ferve e purifica a água, os 

companheiros espirituais estudam os meios adequados de fornecer ao espírito do aprendiz as 

condições de higiene e salubridade. 

 

Haverá duas alternativas: ou submetê-lo à filtragem ou à fervura. Se os males são 

superficiais e não esteve ele em contato com os pauis infectados, será simplesmente filtrado 

através das provações comuns da vida. Se, porém, sua constituição íntima está contaminada a 



 165 

tal ponto que se tenha impregnado, de forma profunda, com os vícios mentais do desajuste, 

pô-lo-emos a ferver. 

Sucederá então que o espírito se sente em ebulição. Sob o efeito do calor da prova, sua 

sensibilidade adquire correntes de convecção que se entrechocam, trazendo à superfície as 

bolhas produzidas pela fervura. Que não tema, conservando-se ao calor e a purificação será 

feita. Em torno do ser submetido à prova de fogo de uma experiência intensa, forma-se uma 

atmosfera de expectativa. Observamos que, se persevera, aos poucos vai-se formando um 

duplo aspecto em sua existência. Com a ebulição, a água em parte se evapora,  

 

incorporando-se, em toda a sua pureza, à atmosfera, na conquista de uma condição de 

volatilidade que antes não possuía. Ao invés de correr pelo chão, no leito de rio, conseguiu, 

através da luta, incorporar-se purificado às Esferas mais altas. Simultaneamente, tem outro 

aspecto na parte líquida, que permanece esterilizada nos elementos negativos que possuía e 

pode já ser útil sem perigo de veicular micróbios. 

 

Se continuasse a correr comodamente sobre o solo, conservaria em seu seio as 

impurezas e se lançaria ao mar naquelas condições indesejáveis, impedido de ser aproveitado 

no serviço direto aos semelhantes. Certo, que no grande oceano, seria uma quantidade mínima 

de ajuda à massa líquida que envolve a Terra, mas esperaria muito até que, por 

transformações sucessivas, surgisse novamente a oportunidade mais direta de serviço aos 

semelhantes. 

 

Portanto, vós que vos encontrais sob a ação da fervura intensa, em que se mobilizam 

vossas forças mais nobres, agradecei ao Senhor a alegria espiritual da prova e dai-vos a ela 

com fé. Não vos prometemos facilidades e sim oportunidades de exercitardes vossos pendores 

benéficos numa luta em que todo o esforço será de vós exigido. 

 

O ideal é a luz do caminho. A fé é o combustível que a mantém acesa. Todas as vezes 

em que o vento da perturbação tentar deixar-vos às escuras, renovai vossa profissão de fé e o 

ideal brilhará à vossa frente a clarear a estrada. 

 

Paz, 

 

 

RAMA-SCHAIN 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 166 

 

 

CAPÍTULO 12 

 

Sublimação 

 

PAZ 
 

 

 

Sublimar é transformar com amor. Não pressupõe violência, nem mesmo em nome do 

bem, que só pode ser construído na paz de uma consciência tranquila. O amor que regenera, 

tolera, muitas vezes, além daquilo que desejaria e por isso a alma que anseia por renovação 

precisa munir-se de uma dose de autocrítica benévola, capaz de transigir com as próprias 

imperfeições, mesmo quando o consciente esclarecido e vigilante sabe que seu proceder 

instintivo o leva por caminhos tortuosos. Como poderíamos concluir sobre problemas que não 

se explanassem à nossa vista? Como curar chagas que não se mostrassem? Longe de se julgar 

diminuída por ser o que é, deve a criatura viver sua própria condição, em paz consigo mesma, 

na atitude serena de quem observa e corrige, mas nunca na posição drástica de quem reprime 

reprovando-se. Que seria de nós se não devêssemos procurar condescender e tolerar nossas 

próprias imperfeições? Automatismos milenares não se corrigem com o simples 

conhecimento do Evangelho e sua adoção mental e afe-tiva. Muito louvamos o amor ao Bem, 

mas não podemos aprovar que alguém renegue o próprio ser. 

 

Examinai o sentido real desse termo: ser. Exprime uma condição, um conjunto de 

características indestrutíveis, inerentes a cada qual. Aplicamos propositadamente a palavra 

indestrutível por significar que não é possível destruir coisa alguma, nem mesmo o mal, o 

erro, o engano. Ele não pode ser combatido com armas violentas, porque tem vida que lhe foi 

dada por nós e no Universo não existe destruição. Nem as sombras espessas dos milénios são 

capazes de destruir nossos atos, pois continuam a viver nos registros astrais, vibrando em 

sintonia com a força que os criou. Se utilizarmos a energia universal que nos foi confiada, 

para um determinado fim contrário aos desígnios eternos, só nos livraremos de tais criações 

mentais transformando-as em outras, que possuam vibrações antagónicas. Porém, para isso é 

preciso que nos apossemos delas novamente e consigamos desviar-lhes a orientação primitiva. 
A alma fica eternamente ligada a tudo que criou com a própria mente e, à proporção 

que o tempo passa, surgem as oportunidades de atrair e reajustar suas próprias obras. Por isso, 

à proporção que o ser recebe oportunidades de realizar num determinado ramo de atividades, 

sente que são atraídas a si as dificuldades por ele criadas no passado, naquele mesmo setor. 

Ao invés de considerar esse fato como obstáculo ao progresso, deve admitir, feliz, que chegou 

o momento de utilizar a divina alquimia do amor evangélico, substituindo, por atos acertados, 

os erros do passado. 

 

O ser é aquele que é; portanto, temos que procurar entrar em contato íntimo com 

aquilo que somos. Nesse ato de humildade de nos reconhecermos, não vai uma permissão para 

a continuidade do erro. Ao contrário, surge uma firme determinação de expandir-se 

continuadamente, sendo esse o verdadeiro aprendizado. Como educaríamos alguém 

proibindo-o de externar-se? O homem verdadeiramente esclarecido não se condena a um 

estado de tensão no qual sua personalidade é impedida de vir à tona mas observa-se 



 167 

atentamente, dando ao próprio ser a largueza de ação suficiente para uma realização 

controlada: nem de rédeas presas, nem a galope desenfreado. 

 

Não violenteis vossa natureza, porque isto seria um ato de desamor para com o vosso 

próprio ser. Exercitai sempre a tolerância que é prova de humildade. Tolerando pacientemente 

os erros de vosso aprendizado, a vossa condição imperfeita, tereis dado prova de não vos 

quererdes alçar a níveis espirituais ainda inacessíveis; tolerando as imperfeições de vossos 

irmãos, provareis que não vos colocais acima deles, sabendo que sois também imperfeitos, 

merecedores de permanecer no mesmo plano evolutivo. 

 

Que bela é a existência quando, amando a grandiosidade da vida espiritual mais pura, 

sabemos tolerar, suportando nossa condição de aprendizes e amparando-nos mutuamente! 

Quem assim sabe viver já desfruta as delícias de uma compreensão que o aproxima dos planos 

mais altos da vida. Embora vivendo como um ser imperfeito, obscuro, sente sua condição de 

evolução sempre presente, não numa atitude rígida de superação imposta, de abafamento do 

próprio ser, mas na possibilidade de tolerar, corrigir e perdoar. Esta é a condição feliz de 

aprendizado diante da vida superior do espírito. Por isso diz-se que "o amor cobre a multidão 

dos pecados". Ele não tenta destruir os "pecados" sufocando-os. Cobre-os mansamente, 

dissolvendo-os ao seu contato purificador. 

 

Não é possível fugir ao mal que está dentro de nós. Deixemo-lo vir ao encontro da 

nossa mente esclarecida, dando-lhe o antídoto de que carece — o Bem cultivado 

conscientemente. Quanto aos resíduos dessa reação química — aquelas tristezas que sobem 

como fumaça sufocante e o desânimo qual espuma transbordante que tudo ameaça corroer, 

podem ser afastados pela limpeza oportuna e diligente, pois o laboratório do nosso espírito 

nos está rui regue aos cuidados e teremos que viver dentro dele. Logo, quanto maior for o 

esforço que fizermos para mante-lo em ordem, melhor será para nós a vida. 

 

Vede, pois, como empregar esses esforços. Não temais as consequências das reações 

que se fazem necessárias. Temei, sim, a tendência negativa, para adiá-las e a tentação, muito 

frequente, de contemplar desanimados e assustados o panorama circundante, sem a disposição 

de tudo repornos devidos lugares. 

 
Tende fé, sede firmes no propósito de vencer! Nós vos afirmamos mais uma vez, que 

só a fé é capaz de despertar em nós as forças necessárias à vitória, porque nos torna capazes 

de sentir a vibração do amor com que o Senhor nos impulsiona o progresso. 

 

Convosco, hoje e sempre, 

 

 

RAMA-SCHAIN 

 

 

 

NOTA do Autor Espiritual — Na recordação do passado, a sublimação pro-duz-se à 

semelhança do processo que consiste em volatilizar pelo calor e, após, solidificar pelo 

resfriamento. Ao calor das experiências que a vida apresenta ao discípulo para que adquira 

os valores desprezados no passado, reaviva-se sua memória espiritual e os impulsos 

subconscientes expandem-se como vapores; o aprendiz admira-se ao ver-se envolvido por 

impressões que existiam em seu íntimo, sem que pudesse percebê-las. Esses vapores o 



 168 

tonteiam e sua alma parece estar em ebulição. Termina a fase de evaporação quando se dá 

conta da necessidade de aproveitar a prova e entrar na fase de resfriamento, utilizando os 

valores positivos da alma, que refrescam e põem fim à fervura. Obtém, assim, a solidifi-

cação em novas condições de pureza. 

 

Este processo de sublimação aplica-se a todos os impulsos negativos do subconsciente e não 

somente ao instinto sexual, como afirmam alguns adeptos da psicologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 169 

 

CAPÍTULO 13 

 

O amor, instrumento de sublimação 

 
 

 

O Amor que sublima a alma é um misto de conformação, luta e esperança. Dá forças 

à criatura para resignar-se diante da adversidade. É uma energia que vem do Alto e torna o ser 

capaz de renunciar às próprias predileções, considerando-as secundárias em presença das 

realizações do Bem. Envolvido nessa vibração positiva, sentir-se-á compensado de todos os 

sacrifícios na busca do seu ideal de paz. 

 

Só haverá recalques na alma humana, quando não se fizer a substituição de valores 

afetivos. O recalque é um abafamento da sensibilidade; a sublimação por amor orienta a 

afetividade num sentido adequado. 

 

A sensibilidade torna-se recalcada quando é impedida de expandir-se em seus anseios. 

Porém, se a mente sabiamente orientada não lhe nega esta possibilidade, mas orienta-a num 

sentido verdadeiro, não há quebra de harmonia no escoamento das vibrações emocionais. 

Apenas são elas condicionadas de forma diferente. Afirma-se, pois, que "o amor cobre a 

multidão dos pecados" porque é capaz de atrair o espírito para os caminhos certos sem 

traumatizá-lo. 

 

A conformação é um consentimento mental que se estende aos poucos à sensibilidade. 

Diferencia-se do constrangimento pelo fato de ser empregada com tal convicção que termina 

por sugestionar toda a personalidade. A alma realmente desejosa de submeter-se a 

determinado aprendizado tem uma força capaz de remover todos os obstáculos interiores: o 

amor ao seu ideal. Ela o auxilia a auto-suges-tionar-se no sentido de realizar seus desejos de 

progresso. Não se sente lesada pelo que renuncia; ao contrário, sabe que é assim que constrói 

a sua obra — abandonando o supérfluo pelo verdadeiro. 

 

Esta conformação, longe de significar comodismo, representa uma batalha constante 

contra os impulsos inferiores que procuram prevalecer através do hábito, arrojando o espírito 

ao pântano de suas antigas impressões. É uma capacidade sublime de resistência, na qual o 

espírito aceita o desafio das tendências inferiores, tomando a atitude de velar conscientemente 

pela própria integridade. A luta, pois, é o segundo aspecto que toma o Amor na alma escla-

recida; é a perseverança que amplia e aprimora os benefícios da conformação, pois esta 

constitui um esforço do ser para moldar-se às virtudes superiores que exigem consolidação 

subsequente através de um exercício constante e glorioso! 

 

Ao contrário do que se poderia julgar, desfruta-se paz no fragor dessa luta! O Amor, 

poder mágico da alma, é capaz de inverter os valores humanos, tornando o ser capaz de vibrar 

dentro dos padrões da mais alta espiritualidade, na qual não sente as aparências de choque, 

mas a realidade da paz espiritual, nas vibrações puras de um sentimento esclarecido de Amor. 

 

Daí em diante, só não conseguirá renunciar, sem sofrimento, ao prazer de dar-se por 

dedicação ao Bem. Muitas vezes ainda falirá, constatando que a dor causada pela infidelidade 



 170 

ao seu ideal muito mais o mortificará do que todos os momentos nos quais o sofrimento lhe 

vem temperado pelas vibrações de renúncia. 

 

Dentro da refrega em que se vê envolvido por amor à Verdade, há, além da paz de 

uma consciência tranquila, a alegria sutil trazida pela esperança na vitória. Todas as difi-

culdades são superadas com estoicismo pela alma que confia na vitória do Bem. Para quem já 

se libertou do jugo da paz alcançada à custa de esforços de superação interior, existe uma 

beleza infinita em sustentar o panorama de lutas espirituais, porque só assim há possibilidade 

de manter viva a esperança em dias melhores no futuro! 

 

Acomodar-se sem esforço, sem luta pelas conquistas espirituais superiores que já 

pressentimos, é renunciar ao que há de mais belo e nobre na existência: a esperança de uma 

realização sólida de Paz e Amor! É desperdiçar o tempo precioso que o Senhor nos concedeu, 

as experiências úteis que nos colocou nas mãos, estacionando junto aos valores assimilados, 

sem vontade de buscar novas aquisições espirituais para embelezar a vida. 

 

Busquemos, pois, discernir para onde se orienta nossa afetividade; se a sensibilidade 

que o Senhor nos concedeu como instrumento no qual devemos vibrar as mais puras melodias 

do Amor continua estacionária em sua capacidade de afinação superior ou se cumprimos a 

nossa tarefa conscienciosamente, procurando reproduzir em nós as harmonias cariciosas do 

Bem para o qual fomos criados. 

 

Que o Senhor vos abençoe os esforços. 

 

Paz, 

 
 

NICANOR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 171 

 

CAPÍTULO 14 

 

Evolução 
 
 

No caminho evolutivo, a alma submete-se sucessivamente a três fases de aprendizado: 

 

1.  controle das reações externas diante das situações; 

 

2. domínio mental; 

 

3- domínio emocional. 

 

Através dos milénios, vínhamos habituados a agir cegamente. No momento em que 

tomamos conhecimento do Evangelho e dele nos enamoramos, sentimos a necessidade de 

controlar nossas reações diante do meio. Sucede como se todo o nosso ser recebesse uma 

ordem de alerta e passamos a viver conscientemente, sentindo a realidade de nossas falhas e 

das deficiências dos semelhantes. Começamos a refrear nossos impulsos, embora sem 

sabermos dominar adequadamente as situações. Com o senso de responsabilidade desperto 

pelos esclarecimentos cristãos, num esforço hercúleo de autodisciplina, colocamo-nos na 

posição de "homens de boa-vontade" lutando com imensas dificuldades interiores. 

Compreendemos, inclusive, que nossa boa conduta é insatisfatória porque fruto de um esforço 

consciente e não reflexo de uma alma esclarecida e justa. Resta-nos, entretanto, o consolo de 

sabermos que não cometeremos voluntariamente novos erros conscientes. 

 

Com o tempo, porém, sentimos que não poderemos ser úteis aos nossos objetivos se 

permanecermos simplesmente como sentinelas cuidadosas do nosso "eu" e decidimos que, em 

virtude de já cultivarmos o Bem há algum tempo, estaremos aptos a exercer maior atividade 

benfeitora, expandindo as noções de amor evangélico. Procuramos agir como os cristãos 

primitivos que, após a resistência heróica ao mal em suas catacumbas, eram levados, à luz do 

dia, a combater as feras da incompreensão. Através de uma nova fase de esforços atingimos o 

domínio mental das situações e, discernindo erros e acertos à luz do Evangelho, procuramos 

colocar-nos valorosamente na posição de servos ativos do Bem. 

 

O pensamento elevado é como uma claridade a abrir os caminhos, e saindo do abrigo 

em que nos ocultávamos receosos, decidimos fazer nossa caminhada à plena luz do dia, 

colocando a alma a descoberto, a enfrentar os ventos contrários e antifraternos. 

 

Como é deslumbrante a luminosidade do dia após a noite das catacumbas! Entretanto, 

estaria nossa alma suficientemente valorosa para sustentar-se sem quedas ao ouvir os apelos 

horripilantes do circo e de suas feras? A visão do luxo e do prazer em contraste com o 

testemunho do sacrifício por uma fidelidade ao Bem considerada absurda, o convite à 

apostasia em troca das facilidades de uma vida pretensamente vitoriosa, seriam por nós 

enfrentados com a devida coragem? Eis o teste final! Longe da arena, no isolamento da prece 

e da meditação, quando o calor dos valores humanos não nos tinham ainda envolvido com 

seus apelos ardentes, nossa mente nos mantinha no caminho. Era possível então conservar o 



 172 

domínio do ser, pois o problema emocional nos era facilitado pelo recolhimento às vibrações 

restritas de nossa catacumba interior, repleta de sons audíveis somente à alma em prece. 

 

Mas o Senhor nos abre os caminhos e nós aceitamos a prova decisiva. Surge a fase 

final do testemunho. As feras incontroláveis dos instintos são chamadas à arena em nosso 

panorama interior e eis que é exigida de nós a atitude de serenidade de uma fé inabalável. 

Senhores do controle das reações externas, do domínio mental das situações, através de uma 

aplicação incansável ao estudo das diretrizes nor-teadoras da vida, resta-nos a parte decisiva: 

incorporar-nos ao panorama da existência, no contato permanente com o erro que nos sitia e 

sair dele incólumes na fé que abraçamos. Eis que nessa fase decide-se o aproveitamento final, 

como o exame definitivo em que o discípulo enfrenta só o mestre. Nessa situação, o único 

recurso é pôr todo o ser à prova, dando de si o melhor, esquecido de tudo o mais à volta. 

 

O domínio emocional, a prova decisiva, será vencida quando conseguirmos calar aos 

ouvidos da alma todos os ecos exteriores. Então, embora em plena arena de lutas, sentiremos 

o chamado interior da paz com o Mestre dos mestres. Toda a nossa sensibilidade estará n'Ele 

que jamais nos decepcionará. Feridos, humilhados, derrotados aparentemente, nenhum desses 

choques conseguirá prostrar-nos a alma, pois só refletiremos o que nos vem d'Ele — a paz, 

recompensa do amor com que nos dedicamos à Verdade pregada pelo Seu exemplo divino. 

 

Seja este o vosso galardão espiritual. 

 

 

DAMÁZIO 
(1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

l — Nome usado por Rama-Schain na sua última encarnação, no Brasil. 

 

 

 

 

 



 173 

 

CAPÍTULO 15 

 

Vigilância 
 

 

"Orai e vigiai", disse Jesus. Apontou o caminho e cabe-nos procurar os meios de 

trilhá-lo. 

 

A oração abre a alma às vibrações de paz, tornando-a capaz de aprender a vigiar com 

serenidade. A recomendação do Cristo indica-nos um roteiro prático de renovação, mostrando 

que a imperfeição humana exige um exercício constante de autosuperação. Nada prova 

melhor Sua compreensão absoluta de nossas necessidades do que o cuidado de estabelecer a 

fórmula mediante a qual nos sustentaríamos nas horas de luta. 

 

Orar, pois, é o primeiro passo, no qual entrega-se a criatura às emanações sublimes do 

Amor divino, colocando-se diante da vida na posição de beneficiária da Luz. 

 

Cumprida esta parte, recebida a inspiração como uma transfusão de energias, segue-se 

a necessidade de recomeçar a atividade em bases novas, sempre mais aperfeiçoadas. 

 

É o momento de aplicarmos o esforço e para isso necessitamos estabelecer um 

programa de ação. Entrega-nos o Senhor os valores da inteligência, da vontade e da 

sensibilidade para que, manipulados adequadamente, possamos tecer o material de 

envolvimento próprio, cada vez com maior perfeição. 

 

Usamos, então, a inteligência para discernir os caminhos novos e percebemos a 

necessidade de exercitar a vontade na direção segura de toda a sensibilidade, sob a luz da 

compreensão trazida pelo labor da mente. E deparamos nesse instante com a necessidade de 

discernir a forma de aplicar a vigilância. 

 

Isto requer três condições principais: 

 

1. a introspeção; 

2.  a análise; e 

3.  a renovação. 

 

O ser invigilante é refratário à introspecção. Deixa-se levar pelos acontecimentos, 

despendendo grande soma de energias nas situações vividas de improviso, arrastado pelas 

circunstâncias, geralmente negativas, que o cercam. Ilude-se numa falsa noção de 

despreocupação, julgando erradamente que seria fastidioso e cansativo entregar-se à auto-

observação. Prefere ser tragado pela voragem dos acontecimentos, estonteado pela avalancha 

de ideias e sensações, sem parar para examinar a repercussão íntima do que lhe sucede. 

Arrenega-se, descontrola-se, arrepende-se e desespera-se, como consequência de não utilizar 

seus esforços num sentido construtivo de auto-análise para a renovação de diretrizes. 

 

Entretanto, se abrisse a mente ao exercício da vigilância, teria oportunidade de 

rearmonizar-se através do trabalho constante de repor cada coisa em seu devido lugar. A 

despreocupação que alega obter através da invigilância é totalmente fictícia, pois o 



 174 

envolvimento trazido pelo torvelinho em que vive, na realidade o impede de analisar opor-

tunamente os fatos, a tempo de discernir, mas não o exime das consequências nefastas do 

proceder desregrado. Não se submete a alguns momentos de esforço introspectivo para 

discernir novas bases de ação, mas escraviza-se a situações penosas, levado de roldão pelos 

acontecimentos imprevisíveis. As energias que se nega a despender são esbanjadas numa 

atividade descontrolada. A despreocupação é falsa, pois forma-se um estado de tensão 

emocional, fruto da falta de controle mental e emotivo. Não economiza energias, somente 

deixa-as correr indisciplinadamente. O fato de não querer aborrecer-se com a análise não o 

exime de contrariar-se, muitas vezes violentamente, com os fatos que se encaminham em 

sentido contrário aos seus desejos. 

 

A alma invigilante é instrumento passivo diante das correntes mentais divergentes e 

age, alternadamente, contra e a favor de seus próprios interesses. É facilmente influenciada 

pelas sugestões das mentes que desejam desviá-la de seu próprio caminho. 

 

Jamais vos deixeis embair pela afirmação de que o estudo e a meditação sejam fonte 

de aborrecimentos. Na realidade, ajudam-nos a identificar com maior clareza os erros 

cometidos, causando-nos contrariedades apenas enquanto nos negarmos a realizar o que a 

compreensão elevada da vida nos aponta como o caminho certo. A alma sincera e fiel à sua 

própria evolução só colherá alegrias do trabalho espiritual de vigilância. 

 

Tende bastante cautela contra as sugestões que vos chegam afirmando que a análise 

dos fatos vos aborrece a vida com tristezas inoportunas. Desejam induzir-vos a colocar sobre 

os males uma camada de areia incapaz de impedir-lhes a putrefação. Analisa-vos, não 

permitindo que se fossilizem os detritos mentais das formações psicológicas negativas. Por 

mais que vos atraiam as realizações ostensivas da vida, jamais negligencieis a fonte dessas 

realizações que é a vossa vida interior. Lembrai-vos de que, se a nascente for pura, não 

importa que o leito do rio seja poluído, pois a correnteza proveniente de uma origem sadia 

será capa/, de tudo renovar. 

 

Não vos iludais com as falsas compensações da vida. Quando realizamos algo que nos 

alegra a alma, situando-nos positivamente no panorama da existência, mais compensador se 

torna o labor espiritual. Ele não deve constituir um refúgio para a sensibilidade aguilhoada 

pelas dificuldades e decepções. Mais generoso e feliz se torna quando aureolado por uma 

realização positiva. 

 

Não existem campos diversos de atividade para a criatura. O trabalho, tanto no plano 

físico como no espiritual, constitui uma fonte única de progresso, na qual o espírito se reflete 

em todas as suas possibilidades. 

 

Alegramo-nos convosco ao sentir que vos empenhais nas realizações da vida material 

como complemento às realizações íntimas do espírito. Porém, não vos esqueçais de que só 

purificando a nascente, que é o espírito, garantiremos a salubridade do leito do rio, no qual 

simbolizamos a alma em atividade benfazeja. 

 

Sede pacientes na introspecção, na análise e na renovação, porque de vossa aplicação 

a esses valores positivos resultará a felicidade que vos chegará com a alegria de ver 

concretizados vossos sonhos de paz. Lembrai-vos, porém, de que esta paz é o prémio do 

exercício constante de vigilância contra os erros que nos assediam, pondo à prova a nossa 

capacidade de resistência. 



 175 

 

Salve a Luz que norteia o espírito para seus altos obje-tivos, renovando sempre a 

oportunidade de perseverar na busca da Paz. 

 

Vosso irmão em Dharma, 

 

 

RAMA-SCHAIN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 176 

CAPÍTULO 16 

 

Serenidade 

 

(EQUILÍBRIO EMOCIONAL) 

 

 
Serenidade significa fé e confiança nos desígnios do Eterno; provém da paz de uma 

consciência tranquila que renova os recursos espirituais para a longa jornada. 

 

Não transborda orgulho nem prepotência. Permanece no campo da luta pacientemente 

à espera de que a força do Bem tudo possa renovar. 

 

Como um trator a aplainar os caminhos acidentados, possui a estabilidade da 

segurança e a força da confiança que impulsiona de maneira imperturbável. 

 

A serenidade não destrói o erro mas tolera-o enquanto compreende que ele não possui 

forças para transformar-se, porém não se perturba, pois crê firmemente que o erro é produto 

da ignorância e que toda treva será desfeita pela luz. 

 

Na jornada evolutiva um princípio de autoconfiança deve manter o servo na atitude 

serena, pois o erro procura sem cessar destruir a base de sustentação da virtude, que é a 

serenidade, produto da certeza na vitória do Bem. 

 

A alma serena sabe suportar porque tem esperança e é humilde, confiando no Bem, 

embora conheça a realidade de ser ainda imperfeita. Tem a sabedoria de suportar com 

paciência os vendavais porque conquistou a dupla força que a sustenta: a confiança na vitória 

do Bem e a consciência dos seus poucos méritos, que a faz suportar a luta necessária do 

aprendizado. 

 

A serenidade é fruto da conquista do equilíbrio emocional e só é consolidada através 

das lutas, nas quais a alma necessita recompor-se inúmeras vezes, como o lutador que pára a 

fim de haurir a força do oxigénio renovador. 

 

Serenidade é persistência por amor a Deus e ao próximo. É compaixão diante dos 

erros alheios, é esperança na renovação do semelhante desviado, é fraternidade enfim! É 

humildade, é tolerância, é paciência. 

Diante desses valores surge logo a objeção de que, em sã consciência, não somos 

ainda capazes de alcançar tais realizações de forma espontânea e que o esforço excessivo 

torna-se artificial, pouco real e menos produtivo para a harmonia do ser imperfeito que 

constituímos. 

 

Vem-nos então a certeza de que, se possuíssemos a virtude, não necessitaríamos 

analisá-la, pois já estaria assimilada e, no pleno gozo de suas vantagens, nada mais seria 

preciso do que utilizá-la a bem geral. Se a dissecamos é para que fiquem nítidas diante de nós 

suas partes componentes e, tendo-as em mira, renovemos nossas disposições favoráveis à 

construção de valores novos em nosso íntimo. 



 177 

 

Nesse desejo de aprender e assimilar não vai uma tentativa de sufocação da alma, por 

comprimi-la em moldes de excessiva pureza; não vai tão pouco uma admoestação às vossas 

deficiências. Somos companheiros de aprendizado e nada mais justo do que buscarmos 

esclarecer a mente, na esperança de fornecer-lhe os elementos indispensáveis a um 

discernimento claro e oportuno, como o alimento positivo que fortaleça a alma, facilitando-

lhe as realizações. 

 

A conquista da serenidade exclui por completo a auto-recriminação, que sensibiliza de 

maneira negativa, predispondo mal o espírito para a luta. A alma serena é capaz de observar 

os próprios erros sem perturbação. Dissolve-os, a pouco e pouco, no esforço de renovação de 

suas atitudes. 

 

O equilíbrio emocional ou serenidade é produto da aquisição de uma arte. Como todas 

as artes, exige uma predisposição ou tendência, expressa num desejo, numa procura constante 

de atingir a realização. Sem essa base, nada poderá ser feito. Não se espera que, de uma alma 

avessa à disciplina e ao esforço, possa surgir o "talento" indispensável à aquisição dessa arte. 

Embora as tendências atuais do progresso artístico dêem plena liberdade ao génio criador, o 

artista não poderá dispensar os pincéis, as tintas, o cinzel, enfim, todo o aparelhamento 

tradicional para a evolução de sua obra. Da mesma forma, a conquista do equilíbrio 

emocional não implica na submissão rígida a valores classicamente estereotipados! 

 

Há largueza e flexibilidade suficientes para que cada qual chegue a externar suas 

aptidões, formando o quadro individual de sua criação, sem no entanto dispensar os ins-

trumentos dessa realização: 1) a vontade firmemente dirigida e utilizada como elemento de 

libertação dos próprios valores positivos, pois à semelhança do cinzel ela se encarregará de 

burilar as arestas indesejáveis, sem prejudicar, por golpes violentos, a harmonia do conjunto 

que se molda; 2) aliada ao esclarecimento pela aplicação ao estudo das melhores diretrizes, 

poderá ser comparada à tela colocada com firme determinação diante do artista, cujo pincel, 

manipulado esclarecidamente, formará a obra de arte, com o auxílio das tintas vivas do Amor, 

que é a expressão mais alta da beleza na vida! 

 

Serenidade é humildade e amor. Praticai-a com vontade firme. Pode e deve ser 

conquistada como prova de que já sentimos o perdão do Senhor para os nossos males e que 

esperamos, imperturbáveis, que esse mesmo perdão atinja a alma aflita de nossos irmãos. 

 

Paz, 

 

 

RAMA-SCHAIN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 178 

CAPÍTULO 17 

 

Os emigrantes espirituais (1) 
 

 

Quando Capela, uma das muitas moradas instituídas pelo Pai para abrigar as criaturas, 

atingiu um grau evolutivo superior, seus habitantes que não conseguiram por negligência 

integrar-se em sintonia, foram exilados para o vosso planeta. 

 

Aqui, mergulhados na atmosfera pesada característica dos mundos atrasados, 

poderiam, não só ativar a própria evolução espiritual, como também transmitir a luz de seus 

conhecimentos à Humanidade que os hospedava, atendendo assim ao dever de gratidão para 

com ela. 

 

A maior parte desses espíritos, formando grande legião, encarnou na Atlântida, 

impulsionando-lhe o progresso de forma decisiva. 

 

Entretanto, poucos foram, os que, nessa nova "morada", conseguiram libertar-se de 

suas deficiências. Por orgulho e egoísmo, voltaram a precipitar-se em quedas constantes. Em 

vez de sanearem o ambiente para onde haviam emigrado, por seus desmandos e infrações 

contra os preceitos da Lei Divina (que conheciam muito bem), criaram um ambiente moral de 

tão baixo teor, que as reações da lei de causa e efeito provocaram convulsões geológicas e 

cataclismos sucessivos, cujo epílogo foi o afundamento desse continente nas profundidades 

do oceano. 

 

Porém, essa legião de espíritos rebeldes, condenados a prosseguir sua peregrinação 

pela Terra, reencarnou diversas vezes estabelecendo-se em agrupamentos e regiões de acordo 

com as afinidades que apresentavam. Numeroso contigente dessas almas fixou-se no aprazível 

vale do Nilo onde, conforme já ocorrera na Atlântida, demonstrou elevado grau de cultura, 

difundindo conhecimentos que ainda assombram os historiadores e arqueólogos da atualidade. 

Tornou-se então o Egito o expoente máximo da civilização daquela época remota, irradiando 

a luz da sabedoria. 

 

Porém, infelizmente, vícios milenares que os perturbavam, voltaram à superfície, 

aviltando a consciência desse povo. Se ensinavam ao rude lavrador os meios de tirar maior 

rendimento de suas terras mediante novos processos agrícolas, se asseguravam melhor saúde 

ao povo utilizando seus conhecimentos de medicina, ou anunciavam com precisão os 

fenómenos astronómicos e físicos da Natureza, também exploravam a massa dos oprimidos, 

submetendo-os à servidão de uma casta de privilegiados que monopolizava o poder. Vedavam 

ao povo o contato com as Verdades Eternas, cultuando-as somente dentro de suntuosos 

templos, tudo fazendo para, ante os olhos dos pobres e ignorantes, serem considerados como 

criaturas privilegiadas. E assim usufruíram as regalias de uma vida de prazeres mundanos e de 

comodidades supérfluas. 

 

Os abusos sucediam-se e a obra do Senhor era atraiçoada e retardada pelos falsos 

obreiros. 

Porém, como a evolução dos povos e dos mundos obedece a um determinismo 

inderrogável, quando se aproximou a época da última oportunidade para essa civilização 

cumprir sua tarefa, encarnou no Egito um contingente de espíritos pertencentes a essa família 



 179 

espiritual. Promoveriam uma reforma, não só quanto às diretrizes e prerrogativas a serem 

concedidas ao povo egípcio, como também trariam à consciência geral a Luz da Verdade, que 

até então tinha sido "monopólio" dos nobres e da casta sacerdotal. 

 

Infelizmente, porém, todos eles, alimentando os sentimentos de orgulho e egoísmo, 

falharam mais uma vez na missão que lhes fora confiada. 

 

No entanto, amargurados pelas decepções e erros de muitos séculos, hoje encontram-

se encarnados seguindo um novo roteiro. Enfim desejam dar testemunho positivo de aceitar 

incondicionalmente a função de instrumentos obedientes aos desígnios do Pai Celestial. 

Chamam a si as criaturas por eles prejudicadas no passado e as envolvem na vibração de seu 

amor já purificado. Anseiam pela época na qual a vida na Terra se transformará num banquete 

de luz, mas acima de tudo, sua felicidade se baseia na tarefa de atrair as almas dos que não 

conseguem ver o farol que há dois mil anos se acendeu na Galiléia, destinado a ensinar à 

vossa Humanidade o Caminho, a Verdade e a Vida. A serviço de Deus, procuram doar suas 

forças, como simples executores dos planejamentos do Alto. Dispuseram-se a enfrentar e 

transpor os obstáculos que, em diversas encarnações, os tinham impedido de servir ao Pai 

com absoluta fidelidade. 

 

 

AKENATON  

 

 

 

 

 
1 — Aqui se inicia o relato de uma parte das revelações que nos foram trazidas 

através dos trabalhos de recordação do passado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 180 

CAPÍTULO 18 

 

Encarnações-chave 
 

 

Determinadas encarnações podem ser simbolizadas pela aresta do degrau que marca 

mais uma etapa na ascensão do Ser Eterno, em busca da Luz e de seu Criador. Antes cio 

espírito emergir na matéria densa para dar o testemunho supremo que o habilitará a 

permanecer em novo grau, sofre um período de preparo intenso que varia de criatura para 

criatura, podendo mesmo remontar a séculos. Pode ser feito no espaço ou na Terra, através de 

experiências por diversas encarnações. 

 

Ao ingressar na fase em que testemunhará a aquisição dos requisitos necessários para 

elevar-se a um novo grau, descem sobre ele redobradas, as vibrações de amor, esperança e fé, 

provenientes dos corações amorosos que anseiam pela sua felicidade, procurando ampará-lo 

nos momentos decisivos. Sentirá bem nítido o chamado do Bem e do Mal e, empregando o 

próprio discernimento, terá que fazer a distinção entre eles, para revelar a realidade.de suas 

vibrações na escolha do caminho a seguir. 

 

Demonstrará então se assimilou as emanações puras do Bem ou se os ensinamentos do 

curso realizado não foram aproveitados. Nesse caso, terá que recomeçar a experiência através 

de novos estudos e novas encarnações preparatórias. Essa existência ficará marcada pelo 

esforço despendido e pela decepção do Ser que viu as mãos apalparem a aresta de novo 

degrau, vislumbrou-lhe a beleza, mas não encontrou forças para a ascensão, caindo na laje 

inferior que esperava não mais pisar. 

 

Quando a Terra de Kemi representava o expoente máximo da civilização, o Senhor, 

em Sua sabedoria, estendeu sobre ela um raio mais forte de luz, para que se tornasse também 

um centro irradiante de Verdades. 

 

Numerosos espíritos, constituindo uma família espiritual, depois de cuidadosamente 

preparados por mentores dedicados, desceram confiantes à Terra do Nilo, trazendo os 

corações cheios de esperança e felizes pela oportunidade de colaborar mais intensamente para 

o bem da Humanidade. Entretanto, quando os testemunhos se tornaram mais árduos, quase 

todos faliram contribuindo por atos impensados e emoções desequilibradas para desfigurar a 

realização que lhes fora confiada. 

 

Grande era a responsabilidade daquelas almas, pois muitos seres usufruiriam 

benefícios do testemunho de Fé, Humildade e Amor que então tivessem prestado. Mas a 

bondade do Pai é infinita e Sua misericórdia jamais nega aos filhos pródigos novas 

oportunidades. 

 

A encarnação vivida por esse grupo de espíritos no Egito foi uma "encarnação-chave" 

que lhes teria possibilitado o ingresso em um novo grau, caso fosse bem aproveitada. Por isso, 

só após longo período de preparação receberam oportunidade semelhante e no presente, 

encarnados, precisam testemunhar que as palavras santas do Evangelho de Jesus já constituem 

para eles Verdade e Vida. 

 



 181 

Desejamos ardentemente que aproveitem esta experiência tão significativa, pois a 

vitória representará a felicidade de viverem dentro de um novo padrão vibratório É uma prova 

decisiva que deve ser vivida com muito amor e humildade, para que as fortes sugestões 

negativas do passado não prevaleçam. Devem ser analisados os erros causadores das quedas 

em experiências passadas, para que a nova oportunidade seja coroada com a alegria da 

vitória Que amem a Deus sobre todas as coisas, procurando ser, na Terra, a expressão de Sua 

vontade, expedindo a divina vibração a todos os instantes, desde o pensamento mais profundo 

ao mais terno olhar ou através de um simples sorriso, pois esse é o estado de paz e felicidade 

absolutas a que os orientais chamam Nirvana. É a suprema integração do ser criado ao seu 

Criador; é a mais sublime alegria. Nada mais se deseja depois dessa realização além de 

continuar a ser a Centelha de Luz emitida por Deus, nosso Pai, Força Criadora do Universo, 

Usina Geradora de todo Amor! A realização desse ideal, entretanto, requer, além da certeza 

absoluta de seu valor e da vontade firme de atingi-lo, um exercício constante de meditação, 

prece e vigilância. Essa vitória só bafejará os espíritos que vibrarem dentro de sentimentos de 

Fé, Amor e Humildade. 

 

Vosso irmão, 

 

 

AKENATON 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 182 

CAPÍTULO 19 

 

Aspectos das lutas religiosas no antigo Egito 

 

(NO REINADO DE AMENHOTEP IV) 
 

 

Akenaton 
(1)

 desejou trazer aos homens a fé em um Deus único e escolheu como 

símbolo da Divindade Suprema, o Sol, expressão máxima da vida sobre a Terra. Porém, sendo 

o povo egípcio politeísta, encontrou muitos obstáculos à divulgação de seu ideal. 

 

Falo-vos de um Faraó do Egito, a quem o Senhor delegara poderes na Terra, 

proporcionando-lhe bens e sabedoria para que muito amasse dizendo-lhe: — "Teus irmãos 

encontram-se perdidos na incompreensão. Tua missão é dar-lhes testemunho de amor 

sublimado ao Bem. Ante o interesse imediatista daqueles que falam em Meu nome, põe tua 

compreensão tolerante e paciente. Ama com toda a grandeza de tua alma, porém coloca diante 

de ti o anteparo do bom-senso, graduando a intensidade da luz que te chega. 

 

Confio em ti. Tua é a minha seara no campo que te entrego. Lavra, semeia e cuida da 

safra que te compete recolher ao meu celeiro". 

 

Desceu à Terra o irmão a que me refiro e deu imediatas l novas de suas puras 

intenções. Espalhou em torno de si o idealismo que liga o homem a uni Deus único e 

verdadeiro. Amou, viveu intensamente, tudo sacrificando a bem de suas convicções. Por 

fidelidade ao ideal renovador, foi ao extremo de renunciar a todos os bens da vida. Jamais 

admitiu a deturpação da Verdade espiritual que o iluminava. Que se destruísse a ignorância; 

que se mostrasse a todos os seres da Terra a Verdade em sua pureza absoluta! Que fosse 

possível ao mais humilde camponês instruir-se e sentir a beleza da Vida desfrutada pelos que, 

mediante seus esforços próprios, conseguem ser reflexos vivos do Amor Divino. 

 

Seu ideal supremo era que a todos os homens fosse proporcionada a alegria de 

extasiar-se diante da bondade do Pai, libertos das falsas noções religiosas que os escravi-

zavam a superstições. 

 

Orou, sofreu, chorou, deixando-se tragar pela avalanche de ódio incontido que rolou 

sobre o solo abençoado que ele desejaria oscular em momentos de sublime enlevo diante da 

Vida. 

 

Na correnteza das paixões enfurecidas, viu serem levados os destroços de tudo que 

procurara construir por amor a Deus. Nem seu corpo foi poupado, pois aqueles cujos 

interesses eram prejudicados pelos seus ensinamentos, certa noite invadiram o Vale dos Reis 

e, em bandos, levaram sua múmia em sinistro séquito de ódio, lançando-a ao leito do rio que 

ele.tanto amara. Entretanto, nenhum sudário lhe seria mais caro do que as águas abençoadas 

que alimentavam a vida do seu povo e seu espírito não se perturbou com semelhante fato. 

 

Os egípcios conheciam as forças magnéticas que regem a vida e consideravam de alto 

valor uma tradição que, ante os olhos profanos, tem uma significação exótica. As múmias 

eram conservadas em benefício do espírito desencarnado, pois sabiam que as energias vitais 



 183 

permanecem algum tempo ligadas ao corpo que animaram, o qual se transforma num centro 

de vibrações amoráveis, devido ao culto que a família dispensa ao espírito do ente querido. 

Dispunham de conhecimentos superiores herdados das concepções científicas de grandes 

sábios que estiveram na Terra e que justificam a origem de um culto incompreendido pelos 

que ignoram os enigmas de uma civilização tão afastada no tempo quanto no modo de sentir e 

interpretar a vida. 

 

O espírito de Akenaton, apesar de conhecer o valor atribuído às múmias, não se 

inquietou com a profanação de seu túmulo, pois seu profundo amor à Natureza fazia-o aceitar 

as águas do Nilo como um túmulo adequado para receber seu corpo. 

 

Assim terminou sua peregrinação na Terra o servo fiel do Senhor. 

 

Que direis do procedimento desse rei? — "Foi um apóstolo, foi um santo!..." Eu vos 

respondo: "Foi um idealista, mas não conseguiu desempenhar apropriadamente sua missão. 

Maiores benefícios teria proporcionado a seu povo se, em vez de procurar impor 

compulsoriamente uma doutrina elevada, houvesse estabelecido a harmonia dentro da 

divergência de ideias, angariando simpatia e respeito através do amor fraterno. 

 

Após seu desencarne entidades luminosas, cuja afeição conquistara com seus 

pensamentos nobres, envolveram-no, imunizando-o contra as forças maléficas, pois chegara 

ao fim sua missão de renúncia. 

 

Tempos depois reconsiderou os fatos, como o jardineiro cuja imprevidência permitiu 

que a tempestade devastasse seu jardim e chorou sobre a sepultura dos seus ideais de 

renovação espiritual. Porém, como todos os dias ressurge a claridade com novas 

oportunidades de trabalho, sentiu que, com seu desvelo, poderia adubar o solo a fim de .voltar 

a germinar novas flores e novos frutos do seu labor. 

 

Analisando então o panorama religioso da época, deduziu que se fazia necessário 

estudá-lo profundamente, para que, através do tempo, pudesse orientar-se melhor e concluir 

sua missão de amor e esclarecimento. 

 

Rogava porém a Deus que a força benéfica do Sol jamais deixasse de beneficiar as 

terras do Egito e em espírito continuava a irradiar pensamentos de amor à terra de seus 

sonhos. Mentalizava-a coberta de flores, de paz e alegria, desejando aos que o haviam 

perseguido, todas as bênçãos do Pai. 

 

Reunindo forças conseguiu atrair amigos fiéis, ex-com-panheiros de lide, como ele 

ligados a compromissos anteriores, para levar a efeito o plano de renovação espiritual. 

Procurou então esclarecer muitas almas agitadas pela força demolidora da incompreensão, 

amparando-as em nome d'Aquele que é infinito amor e tolerância. 

 

Muitos espíritos comprometidos nas lutas religiosas desse passado longínquo 

encontram-se atualmente no Brasil, lutando por recompor o desajuste de ideias que pertur-

baram suas existências anteriores. Aí encontram o ambiente adequado a uma renovação 

espiritual construtiva. 

 



 184 

Assim, através dos séculos, vêm-se desfazendo os equívocos e a dúvida que os 

choques de opiniões causaram aos espíritos que foram testemunhas dos acontecimentos estar-

recedores daquela época. 

Akenaton certificou-se de que muito ainda seria necessário para que os habitantes 

daquela parte do globo terrestre compreendessem as realidades espirituais aceitas por ele. 

 

Decidiu então traçar diretrizes diferentes. Como ponto básico da nova orientação, 

libertou-se das contingências, étnicas e geográficas, convertendo-se em cidadão do Universo, 

disposto a aplicar as suas energias benéficas em todas as realizações do futuro. Liberto das 

limitações de tempo e espaço, integrou-se nas dimensões da eternidade, em união mais 

completa com a Fonte Divina. 

 

Onde quer que se encontrasse, aceitaria como sendo o lugar justo. Despojou-se 

daquela personalidade escravizada às limitações de uma época e aprontou-se para uma nova 

marcha a caminho da evolução na Eternidade. 

 

Nada conservou da sua existência no Egito, senão o amor que lhe votara, nem sempre 

da maneira mais adequada. 

 

No presente, convida aqueles que o amaram e ainda continuam a lembrar as ideias 

generosas que proclamou no seio de seu povo, a unirem-se visando a objetivos mais amplos, 

dando expansão ao amor espiritual em todos os setores da vida. 

 

Eis sua mensagem aos homens: 

 

"— Há quem sofra e chore? Testemunhemos amor através da assistência imediata a 

esses irmãos infelizes. Demos as mãos em todas as situações. Façamo-nos elos da grande 

corrente de paz em todos os planos do Universo. Se forem surdos às nossas palavras, não 

serão insensíveis aos nossos atos de amorosa fraternidade. E desta forma conseguiremos atrair 

até os que são indiferentes, pois o amor, pelo seu divino contágio, é uma força de atração 

irresistível. Por mais que um navio esteja afastado da sua rota, em breve retornará a ela se vir 

constantemente a brilhar a luz de um farol orientador. 

 

Paladinos da Verdade e do Bem, distribuí generosamente os raios da Luz que já 

adquiristes em vossa romagem espiritual. Por mais humildes que sejamos, utilizemos a 

palavra e todos os demais recursos para concretizar, mesmo a longo prazo, os ideais que 

acalentamos há tantos séculos e cuja estrela-guia são os ensinamentos do Evangelho de Jesus. 

 

Atualmente processa-se em vosso planeta um recrutamento em massa para ser 

desencadeada a investida final do Bem. Alistai-vos quanto antes na luta pelos grandes movi-

mentos da evolução moral e espiritual da Humanidade, no sentido de construirdes o reino de 

Paz e Harmonia com as esferas espirituais mais elevadas! 

 

Uni-vos em pensamento, pois realizando a consolidação da poderosa corrente do 

Amor, os homens despertarão aos poucos da cegueira em que têm permanecido há séculos. 

 

A cada instante, renovai com uma gota que seja, a provisão de água cristalina de vosso 

amor, a fim de atenderdes a todos os sedentos de amparo e misericórdia. 

 



 185 

Ajudemos a fortalecer os baluartes do Bem, que vêm sendo erguidos através dos 

milénios. Emiti constantes vibrações de paz e amor, em todos os ambientes onde estiverdes, 

pois quais sementes lançadas à terra, elas produzirão flores perfumosas e frutos nutrientes 

para o espírito, dispondo-o a lutar pelas causas santificantes da Humanidade!" 

Trago-vos esta mensagem, recordando fatos ocorridos numa época remota, a fim de 

dar-vos testemunho de que nenhum rito, nenhum louvor à Fonte Divina será mais proveitoso 

do que o Amor, sempre o Amor! Buscai senti-lo na alma e então a luz da Espiritualidade será 

um farol a guiar-vos na estrada infinita da evolução. 

 

Deus é amor e nós a Ele estaremos ligados na proporção em que soubermos acender 

em nossa consciência a chama sagrada dessa virtude suprema! 

 

Amai infinitamente! Estabelecei entre todos que vos cercam essa corrente de doçura 

fraterna que congrega todos os filhos de Deus como elos ou unidades da família universal! 

 

 

LOUIS DEMARRAIS 
<2) 

 

 

l — NOTA do médium - Nome adotado pelo Faraó Amenhotep IV após a reforma religiosa 

que empreendeu no Egito. Pertencia à XVIII dinastia. Sucedeu no trono a seu pai 

Amenhotep III, por volta do ano 1380 A.C. 

Revoltando-se contra as práticas religiosas da época, que propiciavam a exploração das 

massas pela casta sacerdotal, desejou esclarecer o povo ignorante, a fim de torná-lo capaz 

de usufruir a felicidade do conhecimento das verdades eternas. 

As práticas sangrentas de sacrifício a falsas divindades eram cerimónias que ofendiam sua 

sensibilidade. Corajosamente, empregou grandes esforços no sentido de reformar tais 

instituições, Renegando o politeísmo idólatra, afirmava a existência de uma só Fonte de 

Vida, o Deus único, que ele comparava ao Sol, astro generoso, fonte de toda a vida na 

Terra. 

O seu Hino ao Sol além de o identificar como poeta de apurada sensibilidade, constitui 

uma das mais remotas expressões de monoteísmo. 

Desgostoso diante da oposição as suas reformas, resolveu abandonar Tebas, velha capital, 

sede de vários templos, inclusive o do poderoso Amon. 

Construiu, então, uma nova cidade, AKETATON (hoje Te]-el-Amarna), onde o ambiente se 

apresenta favorável aos seus ideais. Lá sem as peias das convenções impostas pelos 

sacerdotes idólatras, a arte floresceu, principalmente a pintura, pois os murais dessa época 

revelam um gosto artístico cheio de graça e colorido. 

AKENATON, o missionário iluminado, foi perseguido pelos que se consideravam 

prejudicados em seus interesses e também pela ignorância das massas. Sua personalidade e 

seus ideais não podiam ser compreendidos e aceitos naquela época. Porém, a Humanidade 

de hoje que já tem maior compreensão, consagra a figura do Faraó Akenaton como uma 

das mais nobres na história da civilização egípcia. 
 

 

 

2 — NOTA do médium - Louis Demarrais foi uma encarnação de Akenaton como 

sacerdote protestante na França católica do século XVI, quando desencarnou vítima da 

intolerância religiosa para a qual contribuíra, indiretamente, no Egito dos faraós. 

 



 186 

 

Quarta Parte 

 

 

TRABALHOS DE CURA 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 187 

 

CAPÍTULO l 

Trabalhos de cura 
 
 

As bênçãos de Deus irradiam-se a todo instante sobre as criaturas e na medida em que 

as dores aumentam sobre a Terra, multiplicam-se, em escala surpreendente, os meios de 

amparo e socorro que lhes chegam do Senhor. Com o beneplácito do Alto, cresce, dia a dia, o 

número de operosos centros espíritas que buscam auxiliar os homens a encontrar a cura da 

alma, orientando-os para a realização evangélica na intimidade do próprio ser. 

 

Os males físicos que afetam o corpo são remédios amargos capazes de curar as almas, 

pois a dor, agindo como um hipersensibilizante, torna o espírito mais apto ao conhecimento 

das Verdades Eternas, impelindo-o à ratificação. Entretanto, a misericórdia do Senhor é 

infinita e existem em Suas leis recursos magnânimos com os quais balsamiza o sofrimento 

dos que vivem amargurados. Na aplicação destes recursos, utiliza-se dos filhos que já 

alimentam no coração a "Boa-Vontade", beneficiando-os ao mesmo tempo, com a 

oportunidade de cultivarem a vibração do verdadeiro amor. Inspirados nos primitivos centros 

cristãos, os núcleos espíritas da atualidade, a par dos ensinamentos evangélicos, proporcionam 

o remédio eficaz para os males do corpo físico. Aos que se dedicam a esse ministério, diri-

gimos particularmente as nossas palavras. 

 

São, os trabalhos de cura, edificante realização baseada em irradiações que partem de 

Altas Esferas espirituais e que têm em vós o ponto de apoio na Terra. Desempenhais o papel 

de humildes transformadores e condutores de energia que, ao receberem a força da Grande 

Usina, depois de dosá-la convenientemente, transmitem-na aos necessitados. As falanges que 

convosco comungam neste sacrossanto ideal velam pelo vosso intercâmbio com o Alto, 

instruindo-vos na aplicação conveniente dessa luz que é saúde e energia capaz de aliviar os 

males humanos. 

 

Esse trabalho requer grande equilíbrio físico e mental e a saúde do medianeiro influi 

na eficiência da terapêutica, proporcionando os fluidos benéficos e harmoniosos necessários. 

 

Aos que, em nome de Deus, estendem as mãos para pensar as feridas dos enfermos, 

concitamos a zelar pela própria integridade física, sustentando-a através de um perfeito 

equilíbrio mental. 

 

"Vois sois deuses!" Essas palavras do Mestre Amado alentam nossos espíritos, 

enchendo-nos de esperança. Há, entretanto, necessidade de burilar a alma num trabalho 

contínuo de superação do próprio eu, para que venha a lume a Centelha Divina que bruxuleia 

em nosso íntimo. O poder conquistado pelo homem sobre seu organismo pode elevar-se ao 

infinito. A criatura humana desenvolveu apenas uma pequena parcela de sua mente e muito 

lhe resta ainda a realizar nesse setor. O homem primitivo não tinha a capacidade de expressar 

o pensamento através da escrita. Esse mecanismo constitui importante conquista para sua 

educação mental. Entretanto, até que o cérebro e toda a rede nervosa se articulassem com os 

músculos, numa sintonia capaz de movimentar rapidamente todo esse mecanismo, 

possibilitando a realização das obras-primas de literatura que nos enlevam o espírito, a 

Humanidade levou centenas de anos. Através de uma progressão semelhante, imaginai o 



 188 

quanto podereis realizar, à medida que vossa mente se exercite no controle de todo o 

organismo! 

 

De vosso cérebro, poderosa usina eletrônica, depende o funcionamento da mais 

humilde célula do corpo. Toma consciência deste fato e iniciai com firmeza o trabalho d< 

realização. 

 

 

BEZERRA DE MENEZES 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 189 

 

CAPÍTULO 2 

 

Instruções sobre os trabalhos de cura 

 
 

Toda substância medicamentosa tem um valor relativo e tanto pode ser veículo do 

Bem como do mal. É necessário, portanto, dosá-la empregando-a adequadamente. Da mesma 

planta podemos, muitas vezes, extrair o remédio e o veneno. Por isso, quando nos propormos 

realizar trabalhos de cura espiritual, é conveniente adquirir maiores conhecimentos, a fim de 

que cada fluido seja mentalizado e manipulado da forma que mais se ajuste ao caso. 

 

O médium atraído a estes trabalhos geralmente traz conhecimentos colhidos em 

experiências anteriores, que jazem estratificados no subconsciente. Os conhecimentos 

adquiridos através das diversas encarnações constituem um património inalienável do espírito 

e embora nem sempre possam ser expandidos pelo indivíduo submetido a restrições da 

experiência reencarnatória, evidenciam-se em determinadas ocasiões, especialmente se, como 

médium, dedica-se ao trabalho da caridade. 

 

Na luta em favor do próximo, entra em sintonia com a imensa falange do Bem, e deste 

intercâmbio recebe o auxílio magnético precioso que anula os impedimentos, proporcionando-

lhe inspiração renovadora. 

 

Desta forma, dedicado aos trabalhos de cura, agirá algumas vezes orientado pelos 

espíritos amigos e outros através da intuição dos conhecimentos adquiridos em existências 

anteriores. 

  

Outrora era vedado a quem não fosse iniciado nas ciências chamadas "ocultas", o 

conhecimento das verdades e dos poderes humanos que a doutrina espírita atualmente 

proporciona a todos; assim, os que tinham oportunidade de obter esses esclarecimentos viam-

se cercados por uma aura de mistério. Para quem os observasse, constatando unicamente os 

efeitos sem conhecer as causas, os fenómenos surgiam como passes de magia e seus 

intermediários como seres sobrenaturais. O envolvimento de respeito e admiração que então 

os cercava repercutia-lhes no íntimo como forte sugestão de orgulho e vaidade. Na verdade, 

eram filhos de Deus como os demais e apenas tinham recebido o feliz ensejo de empregar 

suas vidas no estudo das leis sublimes delineadas por Deus para reger a vida no Universo. O 

conhecimento dessas leis e a correlação de causas e efeitos entre os fenómenos naturais 

proporcionava-lhes um poder aparentemente sobrenatural. 

 

Embora vivessem procurando enriquecer-se de conhecimentos úteis, geralmente, após 

a morte do corpo físico, decepcionavam-se ao perceberem quanto tinham falhado, por 

aceitarem as sugestões de superioridade pelo simples fato de terem aberto os olhos para a 

beleza das leis tão singelas e perfeitas com que Deus encadeou tocla a Criação. Essas almas, 

todavia, encontram na oportunidade reencarnatória o meio de satisfazerem o desejo sincero de 

difundir os conhecimentos que lhe felicitam o espírito, despertando os que já se acham 

amadurecidos, para apreciar a beleza das leis divinas. 

 



 190 

Como médiuns, na atualidade, precisam superar as sugestões negativas que emergem 

do subconsciente, reflexos das tristezas e decepções de experiências fracassadas, a fim de 

levarem avante as boas realizações que se propuseram. Aconselhamos a vigilância constante e 

a higieniza-ção mental através de meditações e sugestões positivas, capazes de se sobreporem 

às impressões subconscientes bem como às que procedem da ignorância alheia. Quanto ao 

fato de existirem seres que, pela falta de conhecimento da verdade, ainda os envolvem numa 

aura de admiração imerecida, que seja considerado como parte do problema a ser solucionado 

no presente, envolvendo-os em muita compreensão e carinho. Lembrem-se de que por vezes 

também adotam atitude semelhante em relação aos espíritos em estágios mais avançados do 

aprendizado, posto à disposição de todos os filhos de Deus. 

 

Evolução não é privilégio, é dever. Para nos corrigirmos evoluindo recebemos a 

bênção das reencarnações nessa escola redentora que é a Terra. 

Calma, confiança e fé. 

 

Paz, 

 

 

RUBATAIANA* 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

* Nome usado por Akenaton numa encarnação na índia. 

 

 

 

 

 

 



 191 

CAPÍTULO 3 

 

Cromoterapia 
 

 
Na Medicina, como em todos os setores de atividade humana, à medida que as criaturas 

oferecem campo propí cio, das fontes mais altas de sabedoria descem as instruçõe necessárias ao 

aprimoramento técnico de suas atividadeí As revelações espiritualistas trouxeram à Humanidad 

conhecimentos que muito têm colaborado nas prática medicinais, como auxílio precioso aos que 

trazem o corp físico atormentado pelos mais diversos males. O empreg de passes magnéticos, de 

irradiações dirigidas aos doente e do receituário recebido pelos sensitivos muito têm ajudí do a 

aliviar o peso da cruz carregada pelo homem. 

 

Corpo, alma, perispírito constituem um conjunto d forças que se interpenetram, formando 

um todo coeso — criatura humana. Qualquer alteração pois, em uma dessí partes, repercute 

intensamente nas outras, à semelhança d que sucede no conjunto constituído por uma campainh; 

apertado o botão, imediatamente soa o tímpano no interk da residência, aleitando sobre uma 

presença estranha. E mesma forma, quando o mal pressiona a alma, não tarda repercutir no 

períspirito, atingindo o físico com suas vibr coes negativas, em aspectos diversos que chamais 

"doe: ças". Ideal será, portanto, a terapêutica que levar em con esta realidade, visando sempre 

beneficiar o conjunto. 

 

A cromoterapia,  a terapia através do emprego d ondas sonoras e a homeopatia, que de 

certo modo agem dentro dos mesmos princípios, são medicações dirigidas ao todo, atuando não só 

sobre o corpo físico, como também sobre o perispiritual e a alma. 

 

Assim como o corpo se alimenta pela ingestão de elementos materiais e pela respiração 

pulmonar e cutânea e a mente se engrandece, suprindo-se dos conhecimentos que adquire ao 

contato com novas ideias, o espírito, parte mais sutil e delicada do ser, alimenta-se de vibrações 

que a ele se incorporam, emanadas de cores e sons hauridos nas manifestações artísticas, nas 

irradiações fraternas de amor, no sentimento da beleza despertada pela precisão das leis científicas 

ou ainda retempera-se pela sensação da alegria sentida ao contato com a Natureza. 

 

A terapia através do emprego de cores tem por base a vibração que cada cor possui e é 

capaz de irradiar à sua volta. 

 

Cada vibração, de acordo com a frequência em que opera, tem um dinamismo próprio. 

Desse modo, concluímos que na cromoterapia a cura é feita pela interferência do dinamismo da 

vibração da cor sobre o elemento que desejamos ativar. Uma célula, um órgão ou um organismo 

doente, é um elemento cuja vibração possui uma frequência anormal, geralmente retardada, mas 

sempre desequilibrada. Através da aplicação de uma força dinâmica, podemos interferir em seu 

ritmo vibratório, facilitando-lhe a volta ao equilíbrio. Este princípio básico do trabalho cro-

moterápico nem sempre tem sido reconhecido, mesmo por aqueles que o empregam, sendo ainda 

usado em pequena escala. Modernamente os hospitais já têm o cuidado de pintar os quartos dos 

doentes utilizando cores suaves, como-o verde e o azul, que são sedativas e quebram a depressão 

provocada pela monotonia do branco. Já se tornou comum, mesmo, o uso dessas cores nos 

barretes dos médicos que se aproximam das mesas operatórias, embora assim ajam por terem 

constatado os efeitos benéficos das mesmas em seus pacientes, sem se preocuparem com o 

mecanismo pelo qual esses resultados são obtidos. 

Os espiritualistas também utilizam a cromoterapia através das mentalizações coloridas 

projetadas sobre doentes. Baseados no fato de que o pensamento é uma força irradiante regulada 



 192 

pela mente, condicionam esta energia ao dinamismo da vontade, impulsionando-a dentro das 

características desejáveis e projetando-a no éter em vibrações dirigidas a quem desejam 

beneficiar. 

 

 

PERGUNTA: — Como aplicar adequadamente as cores que se fazem necessárias a 

cada caso? 

RESPOSTA: — Aos espiritualistas essa tarefa é facilitada pelo auxílio que recebem dos 

amigos desencarnados a eles associados nas tarefas de cura, intuindo-os sobre a cor indicada a 

cada caso. Futuramente, entretanto, a cromoterapia será empregada na Terra tendo os médicos a 

consciência de seu princípio científico. 

 

Para organizarem as escalas cromoterápicas que orientarão os tratamentos, os cientistas 

levarão em conta a lei da afinidade. 

 

Dizemos que há afinidade entre dois seres ou dois elementos, quando são capazes de se 

associar em busca do mesmo objetivo. Não é necessário, portanto, identidade absoluta entre 

ambos; basta que tenham objetivos semelhantes, harmonizando-se para a produção num mesmo 

sentido. Cada órgão é portador de uma vibração própria, produto das vibrações das moléculas que 

o compõem. Essa vibração total emite no éter uma onda sonora, bem como um raio luminoso cujo 

colorido e intensidade são característicos e relativamente constantes. O órgão sadio mantém 

equilibrada a frequência em que vibra, enquanto o doente tem suas vibrações inconstantes, 

geralmente diminuídas. Entretanto, poderão ser restabelecidas através da interferência feita por 

uma determinada cor. Segundo o que ficou exposto quando nos referimos à lei de afinidade, não é 

preciso que essa cor seja igual à emitida pelas irradiações sadias do órgão; basta que seja capaz de 

associar-se à vibração existente, auxiliando-o a restabelecer o equilíbrio. Neste caso, poderemos 

afirmar que a cor empregada tem afinidade com as vibrações do órgão. 

 

Essa terapêutica, para ser usada com precisão por vós encarnados, requer ainda muito 

estudo e aplicação. Numa síntese singela, entretanto, sugerimos que, depois de medir o 

comprimento das ondas vibratórias de cada região dos organismos sadios, estabeleçais escalas 

básicas que possam servir de termos de comparação; e após um estudo sobre o comprimento da 

onda de cada cor, podereis deduzir matematicamente as vibrações necessárias à interferência 

sobre os órgãos que não apresentarem as suas características vibratórias normais. 

 

Aos que se dispõem ao trabalho através da aplicação desses princípios, sem possuírem os 

recursos básicos no plano em que vivem, aconselhamos que observem com atenção as sugestões 

recebidas através da mediunidade, quer pela intuição quer pela vidência. Nos momentos dos 

passes e irradiações poderão atentar para as cores que comumente aplicamos nesses trabalhos. 

Comparando anotações, estarão de posse de nova base de conhecimentos, originária do esforço 

próprio. Que procurem novos esclarecimentos com os irmãos desencarnados sempre prontos a 

ajudar na medida que encontrarem a receptividade proveniente da boa vontade. 

 

Paz e Amor 

 

 

RAMATIS 

 

 

 

 

 



 193 

CAPÍTULO 4 

 

Terapia através do uso  

das ondas sonoras e homeopatia 

 
 

A terapia através da emissão de vibrações sonoras efe-tua-se pelo mesmo processo da 

cromoterapia. Nesse caso, entretanto, não será a energia liberada pelas cores que agirá na 

matéria cujas vibrações desejamos alterar e sim a força obtida pela vibração do som. 

 

Esse método de cura também já é usado por vós, embora de forma inconsciente. 

Muitas vezes, ao efetuar as irradiações para os necessitados ou ao ministrar os passes aos 

doentes, emitis sons que vibram no espaço em diversas frequências da escala sonora. De 

modo semelhante ao que ficou explicado na instrução referente à cromoterapia, a vibração do 

som atinge as células, os órgãos, os sistemas ou mesmo as criaturas que permanecem em 

desequilíbrio modificando-lhes a frequência vibratória. 

 

O tratamento homeopático também tem por base esse princípio. As substâncias 

ingeridas são tratadas de forma a conter, em estado potencial, forças em determinadas fre-

quências que reajustarão o equilíbrio do paciente, oferecendo-lhe às células o "quantum" de 

energia necessário para que atinjam a vibração normal. 

 

 

PERGUNTA — Como são dinamizadas as substâncias para o uso homeopático? 

RESPOSTA — Pela modificação da frequência vibratória. Permanecem inalteráveis 

nos elementos que as compõem; entretanto, suas vibrações se modificam quando submetidas a 

determinadas circunstâncias. Essa reação pode ser provocada pela presença de uma substância 

estranha, pelo atrito, pelo calor, eletricidade, etc. 

 

Podemos chamar químicas as reações que provocam alterações moleculares, 

originando outras substâncias ç físicas as que determinam reações na frequência vibratória da 

molécula sem alterar-lhe a composição. 

 

Nem sempre são as reações físicas que nos proporcionam as substâncias dinamizadas 

na frequência desejada; elas podem resultar também de reações químicas, isto é, serem 

compostas de duas ou mais substâncias que, quando combinadas, vibrem na forma desejada. 

 

 

PERGUNTA — Encontramos no dicionário a seguinte definição para homeopatia: 

— "sistema terapêutico que consiste no tratamento das doenças por meio de agentes que 

provocam uma afecção análoga à que se quer debelar. Homeopatia — palavra composta de 

hómoios (semelhante) e pathos (afecção)". 

Gostaríamos de saber por que o semelhante cura o semelhante. Seria interessante 

obtermos uma explicação do processo de cura baseado no princípio •— similia similibus 

curantur (semelhantes curam-se com semelhantes), inteiramente oposto à medicina alopata 

que combate os contrários pelos contrários. (Alopatia afecção contrária.) 

RESPOSTA: — Para melhor compreendermos este processo, formularemos um 

exemplo: — Um pai que tenha séria tendência para um determinado defeito, suponhamos os 



 194 

desregramentos sexuais, embora compreendendo os prejuízos que esse mal acarreta, as dores 

morais que inflige à companheira amiga e aos filhinhos a quem ama sinceramente, não 

consegue superar sua fraqueza. O tempo passa, os filhos crescem e chega o dia em que 

observa, num dos seus rebentos, tendências semelhantes às suas. Então encontra um estímulo 

para o esforço de reação, passando a evitar aquilo que pode servir de mau exemplo des-

gastando-lhe a autoridade moral. No combate ao mal que observou em estado potencial em 

seu filho, encontra forças novas para reagir ao mal crónico que o prejudicava. 

 

Do mesmo modo age o organismo humano. Atingido por um determinado mal, nem 

sempre encontra forças para combatê-lo e sucumbe ao quadro sintomatológico da doença. 

Entretanto, se sofrer a ação de um agente semelhante ao que o aflige, capaz de provocar-lhe 

uma afecção idêntica em outra escala potencial, inicia o esforço de reação que o tornará capaz 

de superar, inclusive, o outro mal maior. 

 

 

PERGUNTA — Não haverá incoerência entre o que dissestes acima e a explicação 

anterior, de que o remédio homeopata cura oferecendo às células, com a sua interferência 

vibratória , o "quantum" de energia necessário para que atinjam o equilíbrio? 

RESPOSTA — Não, pois uma explicação completa a outra. O organismo que reage à 

ação de uma substância estranha, portadora de forças devidamente potencializadas, está 

realmente testemunhando que essas forças completam as suas energias, tornando-o capaz de 

iniciar o esforço de reação contra o mal que o atinge, isto é, levando às células, através da 

interferência vibratória, o "quantum" de energia necessário à recuperação do equilíbrio. 

 

Que o Senhor vos ilumine o espírito, alimentando-vos a vontade de servir com amor. 

 

Paz, 

 

 

RUBATAIANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 195 

CAPÍTULO 5 

 

Desmaterialização e materialização de 

fluidos através da interferência 

de ondas magnéticas pelos seres humanos 

 
 

Os fluidos que compõem os diversos corpos existentes na Natureza podem ser 

desmaterializados através da interferência de ondas magnéticas emitidas pelos seres humanos. 

Toda criatura é dotada de um magnetismo próprio que se apresenta estático ou 

dinâmico. O cérebro é capaz de concentrar esse magnetismo e emiti-lo em raios dinamizados 

que vibram na frequência mais indicada à aplicação a ser feita. 

 

Desmaterialização — Os raios magnéticos emitidos pelo cérebro humano, quando 

dirigidos a um determinado fluido, na dinamização adequada, atuam na frequência vibratória 

das moléculas que o compõem, causando a diminuição do comprimento de suas ondas e o 

aumento da frequência de suas vibrações. Esta atuação poderá modificar o estado físico do 

corpo, que de sólido passará a líquido ou gasoso. Neste último caso, apresentar-se-á 

desmaterializado aos olhos humanos. 

 

Materialização — De forma análoga, processar-se-á o fenómeno contrário. 

Mentalmente raios magnéticos poderão ser emitidos, dinamizados de forma a interferir na fre-

quência vibratória, a fim de aumentar o comprimento da onda, tornando as vibrações mais 

lentas e provocando a condensação da energia que se apresentará num estado físico diferente. 

 

Para facilitar a compreensão podemos tomar como exemplo um fenómeno comum: 

quando o fogo é aceso abaixo de uma vasilha contendo água, tudo se passa de modo 

semelhante — raios caloríficos atuam, interferindo na frequência vibratória das moléculas da 

água. À medida que elas vibram mais intensamente, vão tomando um aspecto físico diferente 

e se o processo continuar, a quantidade de água que dentro da vasilha se achava em estado 

líquido, em breve apresentar-se-á no estado gasoso. 

 

Para realizar o fenómeno inverso, basta armazenarmos o vapor da água num recipiente 

fechado. Conseguiremos sua volta ao estado líquido, interferindo no comprimento das ondas 

de suas vibrações no sentido de aumentá-las. Isto provocará a condensação do fluido, que 

voltará ao estado líquido e se essa interferência continuar, tomará o mesmo aspecto sólido. 

 

 

PERGUNTA: — Para sabermos dinamizar devidamente, seria necessário que 

tivéssemos consciência do comprimento da onda das vibrações de cada fluido existente, nos 

seus diversos estados e formas. Já que assim não acontece, pelo menos conscientemente, 

como sabermos dinamizar os raios magnéticos sem a interferência de uma intuição supe-

rior? Nesse trabalho, como discernir o momento propício à nossa atuação ativa ou passiva? 

RESPOSTA: — Essa é uma tarefa de colaboração entre os dois planos. Aquele em 

que habitamos não tolhe os conhecimentos adquiridos em experiências anteriores, ao 

contrário do que acontece convosco, que sofreis um abafamento da memória, impedindo o 

emprego consciente dos conhecimentos adquiridos. Por esse motivo, na maior parte das vezes, 



 196 

agis através de intuições que comandam as dinamizações ou através de sugestões de cores e 

sons determinados, aconselháveis a cada caso. Mentalizando a cor estaremos dinamizando o 

fluido magnético, pois cada uma tem sua vibração com um comprimento de onda 

característico. O mesmo se dá em relação aos sons proferidos, pois cada um vibra em 

determinado comprimento de onda. 

 

Entretanto, a emissão do raio magnético devidamente dinamizado pode ter lugar 

também graças aos conhecimentos que o espírito adquiriu em outras eras. Nesse caso, ele 

participa da realização com sua personalidade real, sem que a mente física tenha um exato 

conhecimento, devido a impossibilidades naturais que ainda a tolhem. Processa-se uma 

espécie de desprendimento mental, e, nessas condições, o espírito participa do trabalho com 

os conhecimentos que possui. 

 

Por isso certos médiuns, embora participando ativa-mente dos trabalhos de cura, no 

que diz respeito à interferência das ondas magnéticas e do processo de desmaterialização e 

materializarão das moléculas, sentem que o fazem inconscientemente. 

 

Tende fé e confiança. Do Alto jorra sobre vós a prote-ção e o Senhor ampara todos 

aqueles que se colocam a serviço do Bem, com o Seu envolvimento de Amor. 

 

Paz aos vossos corações 

 

 

RUBATAIANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 197 

 

CAPÍTULO 6 

 

 

O Trabalho, fonte de renovação 
 

 

Todo o Universo está em constante vibração geradora de energia que não deve ser 

retida, sob pena de sobrecarregar o mecanismo que a produz. 

 

A água, a correr sobre a terra, obedece ao impulso de expansão, mantendo-se pura 

para desempenhar a contento a missão benfazeja de fertilizar o solo e dessedentar as criaturas. 

Se permanecer estagnada, retendo suas possibilidades criadoras, condensará em torno de si as 

energias irradiadas pelas próprias vibrações, tornando-se turva e facilitando a proliferação das 

formas inferiores de vida. 

 

A criatura humana representa a manifestação vital em sua forma mais aprimorada e 

possui a capacidade de vibrar, como condição essencial de existência. Se liberar suas energias 

em atividades úteis distribuirá benefícios, preservando ao mesmo tempo a própria harmonia. 

Em caso contrário, concentrar-se-á sobre si mesma sobrecarregando-se e, como a água 

estagnada, alimentará formações inferiores, tanto físicas como mentais e espirituais. Então, 

vidas primitivas, como micróbios e vírus perigosos sintonizarão com as vibrações lentas 

dessas energias deletérias, agregando-se à matéria física através de forte imantação; 

simultaneamente, correntes de pensamentos mórbidos serão atraídos ao campo mental, 

provocando sensações de tristeza, medo, irritação, desânimo, cólera e outras ainda mais 

prejudiciais. A este centro de forças negativas em que se constitui a alma invigilante, não 

tardam a acorrer os espíritos aflitos ou os que ainda se comprazem nas irradiações maléficas. 

 

Estabelecido esse sistema de trocas vibratórias, forma-se um círculo vicioso, a 

oferecer dificuldades cada vez maiores para ser rompido. A fim de desfazê-lo, interfere a 

Misericórdia do Pai e para aliviar a criatura da corrente aflitiva, caso seu carma o permita, 

afasta com um envolvimento de amor os irmãozinhos que a perturbam, drenando as energias 

dele-tétrias de sua aura e curando as chagas do seu corpo físico. Entretanto, como conservar 

os resultados positivos desse trabalho, se a alma permanecer no mesmo estado de inativida-de, 

restabelecendo a situação infeliz que foi desfeita? É preciso que reaja positivamente ao 

tratamento, pois ele combate as consequências sem modificar as causas. Todo o sistema de 

vida deve sofrer uma revolução capaz de proporcionar condições favoráveis às vibrações de 

equilíbrio recebidas do Alto a fim de ser alimentada a sintonia com os espíritos de luz que 

velam pela Humanidade. 

 

Qualquer trabalho desse tipo representa emprego de esforços e energias despendidos 

por seres encarnados e desencarnados, médiuns e espíritos amigos que se associam no 

ministério de amor. O ser incapaz de conservar os benefícios recebidos, agrava a sua 

situação, por desperdiçar forças sagradas que lhe foram emprestadas e das quais prestará 

contas à Vida. 

 

Burilai o campo íntimo na busca da própria renovação! Movimentai a mente, o 

espírito e coração, num esforço constante para tornar-vos como a água límpida que corre 

sobre a terra, fertilizando e socorrendo. Libertai-vos das energias deletérias que se afinam 



 198 

com os charcos, tornando-vos canais da Luz do Senhor a fim de gozar de saúde, alegria e 

felicidade! 

 

Paz aos vossos espíritos, 

 

 

JOÃO CRISÓSTOMO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 199 

 

FRATERNIDADE DO TRIÂNGULO, 

DA ROSA E DA CRUZ (FTRC) 

E SEU TRABALHO NA TERRA 
 

 

 

 

"Venho concitar-vos a que vos arvoreis 

patronos do vosso próprio progresso 

espiritual. Não espereis que ele vos venha 

de fora. Se em vós não crerdes, quem o 

fará por vós?" 

RAMATIS 

 

 

 

 

 

A Fraternidade do Triângulo, da Rosa e da Cruz (FTRC) é uma escola de iniciação 

espiritual. A FTRC surgiu em 1962 como um grupo espírita empenhado em proporcionar a 

abertura dos canais interiores do Ser com a sua Essência Divina. Tomou como orientação básica 

os ensinamentos ditados a Allan Kardec pelos Orientadores Espirituais da Humanidade, e 

orientações específicas trazidas pelos Guias Espirituais da FTRC: Ramatis, Luiz Augusto, 

Rama-Schain, Akenaton e Nicanor. 

 

Busca-se incentivar o ideal de confraternização entre as Forças Espirituais do Oriente 

e do Ocidente. A FTRC conjuga Princípios da Doutrina Espírita, do Evangelho do Mestre 

Jesus, da Psicologia Abissal e do Mentalismo Oriental. Assim contribui para o caldeamento 

dessas quatro grandes fontes de conhecimento, e abre caminhos a todos que, sentindo a inquietação 

da busca de uma Verdade Maior, desejarem submeter-se às disciplinas internas indispensáveis 

ao surgimento do Homem Novo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 200 

Roteiro para Alcançar a Vitória Espiritual 

no Esforço Mediúnico. 

 

Domínio da Mente Triângulo Dourado 

Modificar totalmente a atitude espiritual de receio diante do trabalho mediúnico. Receber 

e transmitir, confiante, o Amor que é trazido como prova de benevolência do Pai. O médium 

bem intencionado penetra a esfera de ação que lhe é destinada como um amparo excepcional, 

como crédito relativo às boas intenções que alimenta. 

 

 

Domínio da Sensibilidade Rosa Cor de Rosa 
Dominar a emotividade, evitando alimentar a alma com vibrações negativas que a 

viciam num padrão vibratório muito poderoso junto a situações penosas. A alma sensível deve 

evitar a tensão emocional capaz de prejudicá-la no exercício da mediunidade. Esta requer um 

campo sereno e equilibrado, sensível às vibrações harmoniosas e sutis. 

 

 

União com a Vibração Crística Cruz Roxa 

As duas primeiras recomendações são necessárias para que o espírito se predisponha 

favoravelmente ao trabalho e consiga realizar com êxito a recomendação máxima da Lei: Ame 

a Deus sobre todas as coisas, desejando pôr-se a Seu Serviço incondicionalmente, por ideal, 

com alegria; e ame ao próximo como a si mesmo, por considerá-lo parte do mesmo todo de que 

provém e sendo portanto merecedor da mesma caridade, paciência e amor que devemos dedicar a 

nossa individualidade eterna. 



 201 

ATIVIDADES DA FTRC 
 

 

O processo pedagógico da FTRC operacionaliza-se através do permanente 

acompanhamento do aprendiz em sua escalada de comprometimento com o trabalho em três 

níveis. 

 

 

I — Educação Espiritual e Mediúnica 
 

 

 Grupo de Estudos Ramatis (GER) 

Aberto ao Público. Todas as 2-Feiras das 19:15 às 21:30 h. * Exercícios de Educação 

Mental. Preces. Passes Magnéticos. Estudos dirigidos e Palestras com dinâmica participativa. 

Análise e debates de Temas do Evangelho, de Obras Espíritas e de Lições ditadas por Ramatis 

e outros Guias Espirituais da FTRC. 

 

Práticas de Yoga. Desenvolvimento da sensibilidade para as artes (teatro, música, etc.). 

*Informações pelos telefones: (061) 591-8052, (061) 982-8567 ou (061) 274-3580 

 

 Grupo Rama-Schain (GRS) 

Exclusivo para membros do Círculo Interno da FTRC. Desenvolve todas as atividades 

do GER, citadas anteriormente, com uma Programação Especial acrescida de Desobsessão, 

Regressão Espontânea de Memória e Ligação com os Guias da FTRC. Reuniões de Orientação 

Espiritual para aprimoramento dos médiuns. 

 

 Grupo de Evangelização Pai Tomé (GEPT) 

Grupos de jovens e crianças de diferentes faixas etárias: filhos de membros do Círculo 

Interno, de Famílias assistidas do Grupo Pai Francisco e de freqüentadores assíduos do GER, 

mediante entrevistas e inscrição prévia. Exercícios de Educação Mental. Preces. Estudos dirigidos 

e palestras com dinâmica participativa. Estudo especial dos temas abordados no GER, ajustado 

às características de cada grupo. 

 

 

II — Trabalho no DCR — Departamento Cultural Ramatis 
Oportunidade de aplicação prática de aprendizado obtido no nível I. Compromisso dos 

membros do Círculo Interno. Aberto também a cooperação dos freqüentadores assíduos do 

GER. Existem 10 setores de trabalho de natureza comunitária, cultural, assistencial e 

administrativa. 

 

 

III — Vivência Comunitária 
Oportunidade de intensificação do aprendizado obtido nos níveis I e II. Compromisso dos 

membros do Círculo Interno que vivem na Comunidade Lar Nicanor (CLN). Algumas 

atividades são abertas ao público. 

 

A CLN representa o último grau de iniciação para os membros da FTRC. Visa a 

preparação de uma Nova Era, plantando as sementes da Família Universal, pela vivência de um 

Amor Expandido, que transcende os laços consangüíneos. 



 202 

 

 
 

 

ATIVIDADES COMUNITÁRIAS 
 

Mutirão 

Trabalhos de organização e conservação das instalações. Participação dos membros do 

Círculo Interno e de Cooperadores. 

 

 

Reunião Geral do DCR 

Avaliação mensal do andamento dos trabalhos pelos membros do Círculo Inteno. 

 

 

Agricultura Natural 

Trabalhos em rodízio de plantação, manutenção e colheita de horta e pomar, visando o 

abastecimento interno e futura fonte de renda. 

 

 

Bazar 

Venda de utensílios novos e usados doados à FTRC e confeccionados pelas mães das 

famílias assistidas. 

 

 

 

ATIVIDADES CULTURAIS 
 

Biblioteca e Documentação 

Empréstimo de publicações e fitas de palestras a sócios, mediante inscrição prévia. 

 

Fundo Editorial Nicanor 

Edição de obras mediúnicas de autoria dos Guias da FTRC ou de membros da FTRC 

sobre temas de interesse espiritual. 

 

Livraria 

Venda de obras espíritas e espiritualistas, livros e apostilas com estudos orientados pelos 

Guias da FTRC. Na sede da FTRC ou por reembolso postal. 

 

 



 203 

Núcleo de Estudos Universitários 

Programação de cursos, seminários e palestras abertas ao público sobre temas que visem 

o entrosamento entre Ciência e Espiritualidade. Pesquisa Científica. Realização de palestras 

externas a convite. 

 

 

 

ATIVIDADES ASSISTENCIAIS 
 

Visa dar ajuda semanal a famílias carentes (adultos e crianças) inscritas no Grupo Pai 

Francisco e no Grupo de Evangelização Pai Tomé. 

 

 

Assistência Espiritual 

Passes, Prece, Exercício de Educação Mental, Estudo e Comentários do Evangelho, 

Espiritismo e Princípios Filosóficos da FTRC. 

 

 

Assistência Material 

Distribuição mensal de saca básica de mantimentos obtida através da Campanha do 

Quilo. Lanche no dia de atendimento. Distribuição de utensílios de acordo com doações. 

 

 

Assistência Médica* 

Atendimento clínico através de terapias alternativas. Radiestesia, homeopatia, florais, 

cromoterapia, fitoterapia e orientação alimentar. Esse serviço é também aberto ao público em 

geral mediante entrevista prévia. 

 

 

Assistência Psicológica* 

Atendimento Terapêutico, individual ou grupal, orientado pelos princípios da 

Psicologia Abissal. 

 

 

Assistência Pedagógica e Social 

Orientação Psicopedagógica para as turmas do Grupo de Evangelização Pai Tomé 

(jovens e crianças) e Grupo Pai Francisco (adultos), visando o seu desenvolvimento espiritual e 

socialização de seus membros. 

 

 

INFORMAÇÕES GERAIS S/ A FTRC 

 
 Endereço para correspondência: Caixa Postal 6214 Cep: 70749-970 — Brasília — DF 

 Fone/Fax: (061) 591-8052 — Recados: (061) 982-8567 (061) 274-3580 

 

 

* Esses serviços também são utilizados pelos membros do Círculo Interno da FTRC e seus 

familiares. 

 



 204 

 

MAPA DE ACESSO À SEDE DA FTRC EM SOBRADINHO: 

SE VOCÊ ESTÁ EM BRASÍLIA, PROCURE-NOS. 

VEJA COMO É FÁCIL CHEGAR 
 

 

1. Seguir a Estrada Plano Piloto — Sobradinho até o Posto Colorado. 

 

2. Entrar à esquerda no retorno em frente ao Posto. 

 

3. Tomar a 1
1t 

à direita, conforme indicado na placa CIPLANTOCANTINS. 

 

4. Seguir DF-150 

 

5/6. Após curva à esquerda procurar a placa com indicação DF-425. 

 

7. Entrar à direita na DF-425. 

 

8. Entrar à direita em ponte localizada em frente ao Condomínio Vivendas da Serra. 

 

9. Virar à direita. 

 

10. Portão da Chácara da Fraternidade. Fim de linha! 

 

 

 
 

 

 


