
O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

1 

 

 

 

 

RAMATÍS 
 

 

 

O Evangelho  

à Luz do Cosmo 
 

 

Obra mediúnica ditada pelo espírito Ramatís  

ao médium Hercílio Maes 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

2 

 

 

 

 

O Evangelho  

à Luz Do Cosmo 

 
 

 Se na beleza irretocável dos ensinos e parábolas de Jesus nada 

pode ser acrescido ou alterado, contudo, hoje pode ser feita a leitura 

mais esotérica deles, e percebido o seu sentido interno e oculto, que 

durante séculos permaneceu velado à consciência comum da 

humanidade. É o objetivo da presente obra de Ramatís, que desvenda a 

dimensão secreta e cósmica das histórias singelas do Mestre Nazareno. 

  

A evolução mental do terrícola, atualmente, já permite desvelar 

essa realidade mais profunda do Evangelho, que é a de se constituir 

uma síntese das leis cósmicas, ou a "miniatura do metabolismo do 

próprio Criador". 

  

Neste obra de cunho iniciático, mas na linguagem cristalina e 

acessível característica de Ramatís, o leitor encontrará, além da interpretação mais profunda e 

esotérica dos preceitos evangélicos, um estudo fascinante dos temas "Deus" e "Evolução", tratados 

com a profundidade e clareza típicos do velho mestre da Grécia antiga. 

 

 Uma das obras mais atraentes de Ramatís, que irá conquistá-lo para o rol de seus milhares 

de leitores.  

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

3 

 

 

 

Hercílio Maes 
 

 

 

 

 

 Hercílio Maes, médium de Ramatís, nasceu e viveu 

em Curitiba, Paraná, por 80 anos (1913-1993). Completou 

três anos do curso de Medicina, que interrompeu por razões 

de saúde, vindo a formar-se posteriormente em Direito, 

profissão que exerceu paralelamente à de Contador. 

 

 Aos 30 anos, após ver aflorar sua mediunidade, teve 

contato com Ramatís. com o qual possuía laços espirituais de 

remotas eras. Ciente do compromisso de trabalho assumido antes de seu reencarne, passou a 

psicografar através da mediunidade intuitiva a série de obras de Ramatís, que abrange temas 

inéditos e despertadores, de fácil receptividade ao leitor por apresentar. de maneira acessível, o 

conhecimento iniciático milenar. 

 

 Universalista e estudioso das mais diversas correntes espiritualistas, Hercílio Maes foi 

maçon, rosacruz e teosofista. Paralelamente à tarefa de psicografia, foi médium receitista de rara 

eficiência. Através da Radiestesia, em que era perito, atendia com o receituário homeopático 

gratuito centenas de enfermos por semana em um pequeno centro espírita de Curitiba. Só aceitava, 

via de regra, pacientes desenganados da Medicina; os mais necessitados saíam com a própria 

medicação fornecida por ele. 

 

 A legião de casos complexos, exóticos e "incuráveis" resolvidos com assistência de uma 

equipe de médicos do espaço nunca foi mencionada por Hercílio, cujo traço marcante de 

temperamento e de vida era a simplicidade. Caracterizava-se pela índole generosa e a singeleza 

espiritual com que acolhia a todos e encantava auditórios nas palestras que mesclavam 

conhecimento transcendental e permanente bom-humor. 

 

 Deixou neste plano a esposa, Dª Eleonora Maes, companheira de todas as tarefas, três filhos 

(Iara, Zélia e Mauro) e vários netos. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

4 

  

  
 

 

 

 

MINHA HOMENAGEM 

 

 

Ao confrade Antônio Plínio da Silva Alvim 

devotado trabalhador da seara espiritualista e 

fundador da "Sociedade Espírita Ramatis", 

distribuidora de incalculáveis benefícios de ordem 

material e espiritual para todos os necessitados, 

independentemente de credos e raças, dedico esta 

obra cumprindo um preito de gratidão e sincera 

afeição fraterna. 

 

 

Curitiba, 9 de junho de 1974 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMENTO 

 

 

 Não poderia deixar de assinalar no pórtico 

desta obra o meu sincero reconhecimento ao amigo e 

confrade, dr. Brenno Trautwein, médico psiquiatra, 

devotado estudioso dos fenômenos mediúnicos e das 

leis da vida espiritual, a cujo talento, conhecimento e 

acervo de valiosas experiências, devo a revisão e o 

ajuste desta obra. 

 

 

Curitiba,9 de junho de 1974 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

5 

OBRAS DE RAMATIS . 
 

 

1. A vida no planeta marte  Hercílio Mães  1955  Ramatis   Freitas Bastos  

2. Mensagens do astral  Hercílio Mães  1956    Ramatis   Conhecimento 

3. A vida alem da sepultura    Hercílio Mães  1957  Ramatis   Conhecimento 

4. A sobrevivência do Espírito    Hercílio Mães  1958  Ramatis   Conhecimento 

5. Fisiologia da alma  Hercílio Mães  1959   Ramatis   Conhecimento 

6. Mediunismo   Hercílio Mães  1960  Ramatis   Conhecimento 

7. Mediunidade  de cura   Hercílio Mães  1963    Ramatis   Conhecimento  

8. O sublime peregrino   Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

9. Elucidações do além  Hercílio Mães  1964  Ramatis   Conhecimento  

10. A missão do espiritismo  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

11. Magia da redenção  Hercílio Mães  1967  Ramatis   Conhecimento 

12. A vida humana e o espírito imortal  Hercílio Mães  1970  Ramatis   Conhecimento 

13. O evangelho a luz do cosmo    Hercílio Mães  1974  Ramatis   Conhecimento 

14. Sob a luz do espiritismo   Hercílio Mães  1999   Ramatis   Conhecimento  

 

15. Mensagens do grande coração    America Paoliello Marques ? Ramatis     Conhecimento 

 

16. Evangelho , psicologia , ioga  America Paoliello Marques ? Ramatis etc   Freitas Bastos  

17. Jesus e a Jerusalém renovada  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

18. Brasil , terra de promissão  America Paoliello Marques ? Ramatis  Freitas Bastos  

19. Viagem em torno do Eu   America Paoliello Marques ? Ramatis  Holus Publicações  

 

20. Momentos de reflexão vol 1 Maria Margarida Liguori 1990 Ramatis  Freitas Bastos  

21. Momentos de reflexão vol 2 Maria Margarida Liguori 1993 Ramatis  Freitas Bastos  

22. Momentos de reflexão vol 3 Maria Margarida Liguori 1995 Ramatis  Freitas Bastos  

23. O homem e a planeta terra   Maria Margarida Liguori 1999 Ramatis  Conhecimento 

24. O despertar da consciência  Maria Margarida Liguori 2000 Ramatis  Conhecimento 

25. Jornada de Luz   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Freitas Bastos  

26. Em busca da Luz Interior   Maria Margarida Liguori 2001 Ramatis  Conhecimento 

 

 

27. Gotas de Luz   Beatriz Bergamo 1996  Ramatis          Série Elucidações 

 

 

28. As flores do oriente  Marcio Godinho 2000  Ramatis  Conhecimento 

 

 

29. O Astro Intruso                               Hur Than De Shidha 2009  Ramatis   Internet 

 

 

30. Chama Crística   Norberto Peixoto 2000  Ramatis  Conhecimento 

31. Samadhi   Norberto Peixoto 2002  Ramatis  Conhecimento 

32. Evolução no Planeta Azul  Norberto Peixoto 2003  Ramatis  Conhecimento 

33. Jardim Orixás   Norberto Peixoto 2004  Ramatis  Conhecimento 

34. Vozes de Aruanda  Norberto Peixoto 2005  Ramatis  Conhecimento 

35. A missão da umbanda  Norberto Peixoto 2006  Ramatis  Conhecimento 

36. Diário Mediúnico    Norberto Peixoto 2009  Ramatis  Conhecimento 

37. Umbanda Pé no chão  Norberto Peixoto 2009  Ramatis  Conhecimento 

 

 

 

 

http://br.edconhecimento.com.br/default.asp?main=7&idl=265


O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

6 

 

Índice 

 
Invocação às Falanges do Bem................................................   7 

Invocação às Falanges do Bem................................................   8 

 

A regra áurea ..............................................................................   9 

 

Oração ........................................................................................   10 

 

Prefácio ......................................................................................   11 

Preâmbulo ..................................................................................   13 

 

Capítulo 1 

Deus ...........................................................................................   29 

Capítulo 2 

Evolução ....................................................................................   55 

Capítulo 3 

O Evangelho é a Lei do Cosmo .................................................   78  

Capítulo 4 

O Código Moral do Evangelho ..................................................   82  

Capítulo 5 

A Ciência e a Fé do Evangelho ..................................................   89  

Capítulo 6 

Jesus e as Suas Parábolas ...........................................................   95 

Capítulo 7 

O Semeador................................................................................. 101 

Capítulo 8 

"Ninguém vai ao Pai a não ser por mim" ................................... 109  

Capítulo 9 

"Meu reino não é deste mundo" ................................................. 125  

Capítulo 10 

"Não se pode servir a Deus e a Mamon"..................................... 133 

Capítulo 11 

"Cada um será julgado segundo as suas obras" .......................... 145  

Capítulo 12 

"Com o juízo com que julgardes, sereis julgados; e com a  

medida com que medirdes, vos medirão também a vós"............. 161  

Capítulo 13 

"Sede perfeitos" ........................................................................... 168 

Capítulo 14 

"Ninguém poderá ver o reino de Deus, se não nascer de novo" .. 175 

Capítulo 15 

A "túnica nupcial" ........................................................................ 185 

Capítulo 16 

O trigo e o joio ............................................................................. 212 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

7 

 

 

 

 

Invocação às Falanges do Bem 
 

 

 

 

Doce nome de Jesus,  

Doce nome de Maria,  

Enviai-nos vossa luz  

Vossa paz e harmonia! 

 

Estrela azul de Dharma, 

Farol de nosso Dever!  

Libertai-nos do mau carma,  

Ensinai-nos a viver! 

 

Ante o símbolo amado  

Do Triângulo e da Cruz,  

Vê-se o servo renovado  

Por Ti, ó Mestre Jesus! 

 

Com os nossos irmãos de Marte  

Façamos uma oração-.  

Que nos ensinem a arte  

Da Grande Harmonização! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

8 

 

 

 

 

 

Invocação às Falanges do Bem 
 

 

 

 
Do ponto de Luz na mente de Deus,  

Flua luz às mentes dos homens,  

Desça luz à terra. 

 

Do ponto de Amor no Coração de Deus,  

Flua amor aos corações dos homens,  

Volte Cristo à Terra. 

 

Do centro onde a Vontade de Deus é conhecida,  

Guie o Propósito das pequenas vontades dos homens,  

O propósito a que os Mestres conhecem e servem. 

 

No centro a que chamamos a raça dos homens,  

Cumpra-se o plano de Amor e Luz,  

e mure-se a porta onde mora o mal. 

 

Que a Luz, o Amor e o Poder  

restabeleçam o Plano de Deus na Terra. 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

9 

 

A regra áurea 
 

Cristianismo  
..."Tudo quanto queres que os outros façam para ti faze-o também para eles..." 

 

 

Confucionismo   
"Não faças aos outros aquilo que não queres que eles te façam." 

 

Budismo  
"De cinco maneiras um verdadeiro líder deve tratar seus amigos e dependentes: 

com generosidade, cortesia, benevolência, dando o que deles espera receber e 

sendo tão fiel quanto à sua própria palavra." 

 

 

Hinduísmo 

"Não faças aos outros aquilo que, se a ti fosse feito, causar-te-ia dor." 

 

 

Islamismo 

"Ninguém pode ser um crente até que ame o seu irmão como a si mesmo." 

 

 

Sikhismo 

"Julga aos outros como a ti mesmo julgas. Então participarás do Céu." 

 

Jainismo 

"Na felicidade e na infelicidade, na alegria e na dor, precisamos olhar todas as 

criaturas assim como olhamos a nós mesmos." 

 

Zoroastrismo 

"A Natureza só é amiga quando não fazemos aos outros nada que não seja bom 

para nós mesmos." 

 

Taoísmo 

"Considera o lucro do teu vizinho como teu próprio e o seu prejuízo como se 

também fosse teu." 

 

 

Judaísmo 

"Não faças ao teu semelhante aquilo que para ti mesmo é doloroso." 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

10 

 

 

 

Oração 

 
(Poema de Geoffrey Hodson) 

 

 

Eu não sou o meu corpo físico,  

Eu não sou os desejos que o afetam,  

Eu sou a mente; 

Eu sou a Divina Chama  

Dentro do meu coração,  

Eterna, Antiga, Sem Começo  

E Sem Fim! 

 

Mais radiante do que o Sol,  

Mais puro do que a Neve,  

Mais sutil do que o Éter,  

É o Espírito – o EU,  

O Ser dentro do meu coração! 

 

 -x- 

 

Eu sou esse Ser; esse Ser sou EU! 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

11 

 

Prefácio 
 

 

Estimados leitores: 

 

 

 Entregando-vos estas despretensiosas páginas de comunicações transcendentais, 

Ramatís não pretende acrescentar algo de novo ao sublime e inigualável conteúdo do 

Evangelho, que é capaz de transformar o homem em anjo, e foi plasmado ao vivo pelo 

estoicismo, sacrifício e fidelidade do Cristo-Jesus. Jamais alguém poderia efetuar qualquer 

correção ou adicionar, com êxito, alguma interpolação pessoal ou histórica no munificente 

e imodificável Evangelho, aliás, o verdadeiro Código de Ascensão e Evolução Espiritual. 

Conforme diz o próprio Ramatís: "Uma vírgula extraída ou inserida nesse compêndio de 

quimismo divino, ensinado ao vivo por Jesus, seria o mesmo que tirar fora de prumo a 

parede da catedral secular". 

 

 Mas existe uma grande diferença em acrescentar algo ao que disse Jesus, há dois 

mil anos, no seu Evangelho, e o estudo sincero e mesmo apaixonante das razões que nos 

levam a saber por que Jesus disse tão elevada mensagem. Há ensejos para uma nova 

auscultação espiritual mais profunda dessa elucidação divina ao terrícola, inclusive a ilação 

mais esotérica dos motivos que foram ocultos na época, mas atualmente podem ser 

esclarecidos, entendidos e meditados no século XX. O homem moderno encontra-se mais 

capacitado para ativar e movimentar o seu raciocínio sobre maior área da Vida Imortal e, 

assim, possibilitado para uma apreciação mais íntima e perspicaz dos excelsos ensinos de 

Jesus. 

 

 Além da mensagem espiritual sublime, que sob a vestimenta poética das parábolas e 

dos conceitos evangélicos transcendentais, expõe diretrizes morais para o espírito 

encarnado, ainda oculta-se uma realidade científica do Universo sintetizada no microcosmo 

da obra humana. O terrícola, apesar do seu primarismo e ignorância tradicional sobre o 

Espírito Imortal, já se mostra mais sensível e arguto para se aperceber das bases criativas e 

científicas da Vida. É capaz de compreender que o sublime e indestrutível edifício do 

Evangelho é a miniatura das próprias leis que regem o Cosmo. 

 

 Embora a nossa singela argumentação não possa realçar, ainda mais, a beleza 

fulgurante e eterna do Evangelho do Cristo-Jesus, insistimos, no entanto, em relembrar à 

humanidade aflita e insensata, que ela será destruída pelos seus próprios engenhos 

mortíferos e pela eclosão indisciplinada de forças desintegradoras da vida humana, caso 

prossiga desdenhando a rota salvadora: "O Evangelho". 

 

 As parábolas, os conceitos e as normas dele são autênticas condensações das 

próprias leis cósmicas do Universo. Jesus, muito além de avançado psicólogo sideral, 

instrutor moral e mestre espiritual de vossa humanidade, é também considerado o mais alto 

índice de conhecimento e experiência científica atualmente no governo do vosso orbe. Sob 

a singela poesia e o encanto comovente de suas parábolas, palpita o "microesquema" das 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

12 

leis e dos princípios fundamentais do Cosmo, tanto quanto a energia elétrica de alta 

voltagem forneci da pela usina gradua-se, sensivelmente, para ajustar-se à lâmpada que 

ilumina singelo aposento. Há um ritmo, uma dinâmica e cadência incomum na exposição 

evangélica, que revelam aos espíritos argutos essa miniatura da própria legislação criativa 

cósmica. As mesmas leis que regem o imensurável metabolismo do Universo estão 

genialmente sintetizadas nos conceitos e nas parábolas inesquecíveis de Jesus, assim como 

a contextura gigantesca do carvalho miniaturiza-se potencialmente na pequenez da bolota 

em crescimento. 

 

 Através das palavras ternas e esperançosas do Cristo-Jesus flui a força do próprio 

Verbo da Criação. Assim, o Evangelho não é um tratado rígido de virtudes salvacionistas, 

nem apenas manual cívico de conduta espiritual; antes de tudo, é o compêndio das leis do 

aperfeiçoamento para a Vida Imortal e a metamorfose do homem ao anjo. 

 

 O Evangelho, como o próprio nome indica, é o "Caminho" que reconduz a criatura 

à intimidade do Criador, e a integra na vivência autêntica das leis que são a manifestação 

da "Verdade". Ela se conscientiza cada vez mais pela paulatina angelização no eterno 

metabolismo para a Vida Imortal. À medida que o homem dilata a consciência, pela sua 

incessante penetração mais profunda na vida oculta espiritual, adquire melhor noção de 

existir e pode abranger maior porção de Deus. É um acontecimento real, porque a 

Divindade vibra na intimidade da criatura humana. Desde os tempos imemoriais, os magos, 

iniciados e sacerdotes esotéricos apregoam incessantemente os preceitos de que o 

"macrocosmo" está no "microcosmo", e "o que está em cima está embaixo", paralelamente 

ao conceito do Gênesis, que diz: "O homem foi feito à imagem de Deus". 

 

 Por analogia, assim como um átomo em incessante expansão poderia desenvolver 

os seus elementos constituintes até se tornarem semelhantes aos astros de uma constelação 

astronômica, o homem, "criado à imagem de Deus", também usufrui da graça de poder 

expandir-se e sintonizar-se à maior área do Criador. Sob a indefectível beleza mística e 

moral do Evangelho, oculta-se, então, o cientificismo irrevogável das leis maiores do 

Universo e, por esse motivo, justifica-se o conceito esotérico de que "o reino de Deus está 

no próprio homem". A pulsação divina atua incessantemente na consciência espiritual do 

homem, desperta-lhe os fundamentos criativos da individualidade sem desvincular-se de 

Deus, e depois o liberta do jugo educativo da matéria para integrá-lo definitivamente na paz 

e ventura eterna. 

 

 Oxalá o leitor compreenda que, nesta singela comunicação através de um 

medianeiro humano, Ramatis só pretende servir e advertir que vale a pena o homem viver 

integrado nos ensinamentos do Cristo-Jesus, porque tais preceitos de moral sideral ainda 

são a miniatura do metabolismo do próprio Criador do Universo. 

 

 

Curitiba, 8 de março de 1974 

 

 

Navarana 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

13 

 

 

Preâmbulo 
 

 

Meus Irmãos:  

 

 

Paz e Amor. 

 

 

 O cidadão terrícola atinge o fim do segundo milênio, atirado à crista das ondas 

turbilhonantes de uma civilização eletrificada, servida por computadores e robôs, 

deslumbrada pelo transplante de órgãos e consagrada pela conquista da Lua. Mas, 

infelizmente, ela já não duvida de que se encontra à beira de implacável destruição 

provocada pelos excessos de ambição, ateísmo, orgulho e imoralidade. O homem moderno, 

exclusivamente preocupado com a saúde e a eficiência do seu equipo orgânico, procura 

extrair dele o máximo de gozo e prazeres ilusórios, embora ainda não saiba o que é, de 

onde vem e para onde vai. Requinta-se no vestir, comer e divertir-se. Ativa 

epicuristicamente todos os desejos e vive as mais indisciplinadas emoções, porém sem 

conseguir libertar-se do pelourinho das sensações. Através de uma vivência desnaturada e 

sem qualquer controle sensorial, confundindo a exploração insensata do seu corpo carnal 

com a autenticidade humana, o cidadão terrícola vive submisso ao primarismo de uma 

existência física, sem qualquer identificação com o espírito imortal. Abusando da 

mediocridade e transitoriedade dos prazeres carnais, ele caminha entontecido para o 

túmulo, copiando o turista de aparelho fotográfico a tiracolo, que fixa paisagens e 

edificações desconhecidas, mas não promove qualquer renovação íntima. 

 

 Graças à técnica avançada e à ciência quase miraculosa, o homem terreno atinge, na 

atualidade, o máximo na exploração dos sentidos e emoções. Eufórico pelos requintes 

modernos que lhe proporcionam o excesso de conforto e gozo material, atendendo-lhe as 

exigências mais epicurísticas do organismo, envaidece-se pela facilidade e rapidez com que 

se move entre os pólos antípodas e as latitudes geográficas mais distantes do seu orbe. 

Certo de que dispõe de um poder incomum, então olvida Deus e ironiza a ternura 

comunicativa do apelo espiritual do Cristo-Jesus. Enriquece a visão com as paisagens mais 

exóticas e usufruídas panoramicamente das aeronaves a jato; faz o seu desjejum em 

NewYork, almoça em Lisboa e ceia em Paris, mas, infelizmente, continua estático em 

relação à própria evolução do seu espírito imortal. 

 

 Graças aos recursos mágicos da televisão refletida pelos satélites em órbita, o 

homem apercebe-se instantaneamente dos progressos da arte moderna, das recentes 

descobertas científicas, dos mais avançados conceitos de filosofia e potencializa o seu 

cérebro pelas incessantes revelações da cibernética, enquanto ainda não sabe por que 

existe. Paradoxalmente, requinta o meio externo onde vive, multiplicando conhecimentos e 

inventos da vida transitória e não se liberta da condição de um fantoche preso aos cordéis 

do instinto. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

14 

 

 Malgrado a era dos computadores e da conquista da Lua, além da ebulição de idéias 

e conceitos incomuns, que consagram gênios, filósofos e cientistas de alto gabarito, o 

homem civilizado e orgulhoso do século XX ainda não se livrou do arcabouço rígido e 

brutal do troglodita. Movendose no cenário do mundo atual, como cidadão bem 

condicionado, em sua intimidade ainda grita o ser pré-histórico. Apesar do desesperado 

esforço para adaptar-se às regras, convenções sociais e aos costumes que esquematizam a 

vida civilizada, dois terços da humanidade terrícola têm agido de modo tão cruel, cínico, 

brutal, desregrado, desonesto e imbecil, características que remontam a acontecimentos 

próprios do homem das cavernas. 

 

 Embora o homem terrícola alardeie um senso de justiça superior, incentive os mais 

avançados progressos de filosofia e psicologia em favor da higidez mental, detenha poderes 

técnico-científicos que ultrapassam as faculdades mágicas das fadas e dos gênios de 

antanho, ele ainda não passa de um desventurado açougueiro, que talha e esfrangalha a 

carne humana nas charqueadas das lutas fratricidas, em defesa de retalhos de pano 

patriótico e de limites de terra que só pertencem a Deus. Em sua insânia mental e 

primarismo espiritual, o poder público, então, arrebanha e seleciona os jovens mais sadios e 

perfeitos de sua pátria; depois os uniformiza e os submete a treinos específicos de 

belicosidade, e os envia para os matadouros das guerras carniceiras, onde eles decepam 

mãos, braços e pés, mutilam as orelhas, deformam as faces e vazam os olhos, desfigurando 

a fisionomia que Deus modelou para refletir a sabedoria e a ternura da alma eterna. 

 

 Em seguida às porfias sangrentas que massacram e esfrangalham, outros homens 

vestidos de branco acodem pressurosos, retomam os mutilados dos matadouros fratricidas 

e, na tarefa piedosa e sacerdotal de "consertos ao vivo", ajustam-lhes braços, pernas e 

mãos, substituindo os autênticos por membros artificiais e genialmente eletrificados. Nos 

mais desgraçados e vitimados pela cegueira, colocam-lhes olhos de vidro tão perfeitos, que 

até parecem "vivos". E nos infelizes de carnes esfaceladas, ossos fraturados e nervos 

lesados, enxertam-lhes tecidos e retalhos extraídos de partes menos visíveis. 

 

 Sem dúvida, somente as criaturas ainda estigmatizadas pela era paleolítica serão 

capazes de praticar essa abominável, insensata e cruel atividade enfermiça de mobilizar a 

matéria-prima humana mais perfeita e lançá-la depois sob as bombas e metralhas 

fratricidas, transformando-a num molambo vivo e teratológico para uma vivência circense 

no seio das metrópoles. Desfigurada propositadamente pelos imperativos de guerra, a 

"melhor" juventude de um povo transforma-se em farrapos vivos recauchutados pela 

medicina. Na era pré-histórica, os monstros antediluvianos eram caçados e destruídos pelos 

trogloditas espertos e corajosos. Hoje, os homens do século XX, malgrado a sua civilização 

milenária, o advento da cibernética e do controle atômico, são caçados e triturados 

facilmente sob as patas de aço dos monstros modernos, que vomitam fogo e chumbo 

pulverizando infelizes criaturas. A vida humana civilizada ainda é tão insegura e precária, 

que basta um paranóico fustigado por delírios messiânicos acicatar as paixões belicosas de 

um povo, para logo aumentar o índice demo gráfico da população mutilada e teralógica 

resultante dos matadouros fratricidas. 
1 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

15 

 1 - Evidentemente, Ramatís refere-se aos tipos megalomaníacos como Hitler, Mussolini e 
outros, que arrastam os seus povos à infelicidade humana. 
 

 Mas, conforme as profecias bíblicas anunciando o "Fim de Tempos", desde Isaías, 

Miquéias, Jó, Malaquias, Daniel, Ezequiel, João Evangelista e o próprio Jesus, incluindo-

se, também, os profetas modernos como Santa Odila, o Cura d'Ars, Catarina Emmerik, o 

campônio Maximino, o profeta de Maiença, Frau Silbiger, Paracelsus, Mãe Schipton e 

Izgur, até o famoso vidente que foi Nostradamus, cujos tempos já estais, vivendo, a 

humanidade terrena encontra-se sob o mais grave e espinhoso exame de conduta espiritual. 

Dia a dia, conforme as profecias bíblicas, a Administração Sideral do orbe julga os "vivos" 

e os "mortos", isto é, os encarnados e os desencarnados, promovendo dois grupos distintos 

de espíritos. À direita do Cristo, símbolo do Amor, sentar-se-ão os bons, as ovelhas e o 

trigo, cujos espíritos "herdarão a Terra" já higienizada e verticalizada, retomando em 

futuras reencarnações, a fim de apurarem nas ciências e nas artes a sua potencialidade 

divina. À esquerda, situar-se-ão os dois terços de almas integradas pelos maus, lobos ou 

joio, os reprovados no "Juízo Final", e que deverão emigrar para outro planeta, onde 

possam recomeçar as lições negligenciadas, até alcançarem o grau de altruísmo elegível 

para habitar mundos pacíficos, sadios e venturosos. Os "esquerdistas" do Cristo compõem-

se de criaturas desregradas, perversas, avarentas, orgulhosas, egoístas, tirânicas, luxuriosas, 

hipócritas e vingativas. Elas deverão . encontrar no ambiente do mundo primário, onde irão 

habitar, as condições eletivas para dar vazão às insânias, à truculência, maldade e violência, 

com que costumavam agir na Terra. Sob a técnica sideral de que os "semelhantes curam os 

semelhantes", os exilados da Terra encontrarão a cura espiritual sob o guante das mesmas 

paixões, torpezas e vícios, de que tanto usam e abusam atualmente. No entanto, o "povo de 

Deus", que será provado, como se prova o ferro e o ouro, será constituído pelas criaturas 

pacíficas, amorosas e humildes, incapazes de albergarem qualquer desejo de pilhagem e 

vingança. Embora ainda não sejam santificadas, integrarão a falange dos "direitistas" do 

Cristo pela sua boa intenção e esforço no caminho do Bem. 

 

 Realmente, esses tipos de cidadãos adulterados pelos vícios, estigmatizados pelas 

paixões desenfreadas de uma civilização cada vez mais epicurista, transformam-se em 

pesado ônus para os bem-intencionados. Cultores de doutrinas excêntricas, negativistas e 

sensualistas, que ironizam a meiguice e a humildade dos seguidores do Cristo, operam 

negativamente no esquema evolutivo do planeta Terra e devem ser apartados das almas que 

ainda confiam em Deus e na mensagem do Evangelho. É uma conseqüência ecológica, 

quando o excesso de ervas daninhas principia a impedir o desenvolvimento das plantas 

úteis, que a melhor solução para o jardineiro é arrancá-las e atirá-las fora do jardim 

ameaçado, a fim de desafogar e proteger as espécies superiores. 

 

 Em verdade, a atual civilização terrena já atingiu alto grau na sua capacidade 

criadora no manuseio das formas materiais e de modelos institucionais socioculturais, mas, 

ainda permanece espiritualmente imatura, em relação ao homem das cavernas. Os homens 

atuais mentalmente se assemelham a macacos soltos num palácio de cristal, de cuja beleza 

não se apercebem e cujo objetivo ignoram, e se desajustaram da mata virgem e primitiva. 

Assim, devem ser devolvidos com urgência ao ambiente amigo e afim da antiga vida 

selvática e de plena liberdade dos instintos inferiores. Impossibilitados de se adaptarem às 

responsabilidades morais e aos objetivos de uma vida espiritual superior, a própria lei 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

16 

evolutiva os depõe novamente no berço da civilização. Os homens ainda são criaturas 

tribais e com hábitos primários, que requerem o seu mais breve retorno às cavernas 

paleolíticas, como fIlhos pródigos que regressam ao convívio da parentela hirsuta. 

 

 É visível na humanidade atual o sintomático movimento de retorno mental, em que 

dois terços de terrícolas retomam velhos hábitos, gostos e preferências infantis e 

anacrônicas, confundindo instintividade com novidades. Pressentindo a impossibilidade de 

equilíbrio e harmonia no seio da futura humanidade selecionada à direita do Cristo, então, 

só resta a esses retardatários do progresso espiritual no trato da matéria, o retorno 

saudosista à idade da pedra, a cujo modo de vida estão intimamente ligados e 

familiarizados. A sintonia mais flagrante desse primarismo, em que certa porcentagem da 

humanidade terrícola parece ter atingido um limite de suas possibilidades evolutivas, 

verifica-se, pouco a pouco, em quase todas as atividades atuais, inclusive nas fórmulas de 

exteriorizações mentais, embora disfarçadas com recursos e roupagens modernas. Acentua-

se um mau gosto pelo berrante e grotesco, o culto incondicional à linguagem escatológica, 

e já se admite como novidade o "palavrão", que antes era um direito de expressão apenas 

aos delinqüentes ou sem qualquer educação. A poesia, literatura, cinematografia e o teatro 

são glorificados também com motivos fesceninos do sexo requintado; as pinturas rasantes, 

caricatas, primárias e entulhos de tintas berrantes extasiam os esnobes, malgrado elas 

traírem em sua base as garatujas infantis das grutas pré-históricas; a escultura moderna, 

apesar de sofismada mensagem simbolista esotérica ou pesquisa inusitada, lembra o mau 

aproveitamento de um leilão de saldos de matéria-prima. A música preferida é dissonante e 

histérica, sem melodia e inspiração, e seu fundo sonoro trai o ritmo selvagem, a gritaria dos 

requebros musculares dos velhos caiapós e xavantes. Admite-se como autenticidade e 

estesia as práticas sexuais livres, enfraquecendo costumes e inferiorizando níveis sociais, o 

que é pura libidinosidade, uma vez que ninguém prega a exposição em público das 

necessidades fisiológicas, o que também não deixaria de ser um culto pelo autêntico. Astros 

da TV e da cinematografia fazem confissões extemporâneas e escandalosas, demonstrando 

suas preferências pervertidas e condenáveis, que terminam consagradas pela imprensa e 

pelo povo. É a própria figura do anticristo, modelada pela turba subvertida e licenciosa, 

que, ao expor em público as suas mazelas pecaminosas, lança um desafio e desforra-se da 

mensagem de pureza e moral do Evangelho pregado por Jesus. 

 

 A índole primária do homem, que se requintou no progresso das formas materiais, 

mas estagnou quanto à sua conscientização espiritual, então o conduz de retorno aos velhos 

hábitos, preferências e costumes familiares ao seu estágio evolutivo. Assim, na era do 

evento dos automóveis motorizados e velozes, já se fomenta o gosto e o fascínio pelas 

competições de "calhambeques", ou então, desportistas excêntricos promovem excursões e 

passeios em balões estratosféricos, provavelmente saturados dos aviões a jato. A bicicleta, 

a caleça e o cavalo são "coqueluche" nas praias, piqueniques e excursões para o interior, 

que proporcionam um novo gozo às criaturas fatigadas do motor. Após o surto de 

brinquedos e engenhocas eletrônicas, as crianças saturadas do automatismo que lhes priva o 

espírito criativo, voltam-se para os barcos a vela, diligências do faroeste, soldadinhos de 

chumbo, bonecas de pano e artefatos de madeira. A própria arquitetura, após a febre 

"funcional", cresce em entusiasmo pelos projetos de edifícios, prédios, residências e até 

estabelecimentos fabris, no velho estilo colonial e em breve, talvez, medieval. As 

construções de aspecto maciço, pouca janela e pouca porta, pouco ar e pouca luz, em 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

17 

promiscuidade com os aparelhos de ar condicionado e elétricos, copiando os velhos 

lampiões sertanejos, não só identificam o gosto primário na mistura como traem o 

saudosismo das cavernas. Os móveis, em estilo cada vez mais decrescente, já identificam 

as preferências estéticas da época de Dom João VI e Luís XV. Até os ingênuos relógios de 

cuco e figurinhas móveis, que marcam as horas, enfeitam cada vez mais os lares terrícolas, 

enquanto as antigas caixinhas de música, de tanto sucesso nos séculos anteriores, são moda 

novamente saudadas com o entusiasmo das coisas novas. Assim, não tarda que a velha 

citara, a harpa e o cravo devam liderar novamente as tertúlias sociais noturnas, em 

substituição ao piano moderno quase eletrificado. Aliás, acentua-se a antiga novidade das 

propagandas cinematográficas em telas ao ar livre e nas fachadas dos prédios e, 

provavelmente, logo retomará o coreto para a audição da banda musical na praça pública. 

 

 Após a leveza das vestes modernas, as criaturas voltam a estimar a roupa de couro, 

armação metálica, espartilhos e anquinhas. Surgem os sapatos crivados de pregos e taxas 

ornamentais, que protegiam os cidadãos da Idade Média nas ruas mal calçadas ou 

enlameadas, em perfeita afinidade com as cabeleiras e barbas hirsutas, que já configuram 

algo do cidadão pré-lustórico . Daí o gosto primitivo pelos berloques e colares ostensivos 

de ferro, metal, louça e conchinhas do mar, cinturões de couro e metal gravados, anelões de 

pedras vulgares, mas cintilantes, em franca concorrência com os velhos botocudos menos 

excêntricos. Sem dúvida, entre os homens também não demora a impor-se a "nova moda" 

da palheta e do colete, enquanto as mulheres se entusiasmam pelas cabeleiras à 

"Pompadour" e o "maquillage" que já fez sucesso no velho Egito, na França, Roma e 

Grécia nos tempos bárbaros. E como "Fim de Tempos" é época dos extremos mais 

contrastantes, as mulheres se vestem da cabeça aos pés, na moda decretada pelos 

costureiros e, simultaneamente, depois se despem ostentando a nudez selvagem nas praias 

amparadas por minúsculos biquínis. 

 

 Na verdade, a marcha retroativa para as cavernas reflete-se até nos conflitos 

populares e no policiamento do mundo. Assim, sob o ataque de estudantes rebeldes e 

armados primariamente de paus, pedras e flechas, as polícias européias e asiáticas já se 

defendem protegidas por capacetes e escudos à "la romana". Certas punições bárbaras do 

passado são retomadas pelos juristas modernos, como acontece na Nigéria, Uganda e outras 

unidades africanas e asiáticas, as quais renovam suas leis antigas e cruéis, como decepar as 

mãos dos ladrões, furar os olhos das testemunhas perjuras, castrar os delinqüentes sexuais 

ou punir injustamente os parentes do criminoso. Talvez, por força desse atavismo mental 

para a era paleolítica, é que médicos, advogados, magistrados, professores, psicólogos e até 

sacerdotes insistem pela restauração da pena de morte, que foi extinta com o clamor de ser 

uma punição bárbara e inútil. 

 

 Sem dúvida, a Terra está exausta de conduzir em seu bojo uma humanidade tão 

feroz, sensual e imediatista, que, após atingir o limite de sua própria capacidade criadora, 

então, se requinta na, febre de produzir armas atômicas genocidas e bombas incendiárias, 

que hão de arrasar as próprias moradias. O planeta suspira para se livrar dessa carga 

demente e destruidora, que o transforma num palco de experiências ruinosas e tétrico' 

matadouro, que verte o sangue criativo para o solo e o transforma em poços de líquido 

repugnante. Para preencher os seus dias educativos na matéria, saltam dos seus leitos para 

matar, destruir, pilhar, tiranizar e prostituir. Em conseqüência, Deus é obrigado a selecionar 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

18 

a atual safra humana, optando pela solução mais sensata de exilar para outro orbe físico 

primário essa multidão de almas psicopatológicas, sádicas e masoquistas, que contrariam e 

desafiam a legislação divina. 

 

 Assim, a Suprema Lei convocou a presença de todos os infratores e marginais 

encarnados e desencarnados, a fim de explicarem a sua ação lesiva no orbe terráqueo, e a 

sua recusa em cumprir os princípios e os estatutos da vida superior. A humanidade terrícola 

atinge o final do seu curso primário iniciado há 28 mil anos, na Atlântida e, por esse 

motivo, se encontra no limiar da mais severa e aflitiva "prestação de contas" ante o tribunal 

divino de sua própria consciência. Em face desse profético "Fim de Tempos", que promove 

o reajuste do planeta terreno e do homem seu habitante, o orbe será credenciado à condição 

de um futuro ginásio de educação espiritual, porém destinado tão-somente aos espíritos 

aprovados no atual" Juízo Final", já em franco processamento. Mas, considerando-se que 

todo exame requer a matéria ou um ponto sorteado para se verificar a capacidade dos 

examinados, portanto, desde a época de Jesus esse tema já foi anunciado por João 

Evangelista, de modo cabalístico, e que não vos é difícil de identificar como a "Besta do 

Apocalipse". 

 

 Sob o impacto ardente da força telúrica da carne ativada pelo erotismo animal, os 

regrados e limpos elevar-se-ão acima dos apetites e dos vícios e sentimentos malsãos tão 

próprios da vida instintiva, enquanto serão reprovadas as criaturas submersas no lodo das 

paixões violentas e desregradas, necessitadas do banho catártico espiritual no caldo de 

cultura de uma vida planetária, semelhante à sua própria freqüência vibratória instintiva. 

 

 Oxalá as páginas sedativas, amorosas e libertadoras do Evangelho do Amado 

Mestre Jesus ainda possam inspirar muitos terrícolas para sustar em tempo os seus passos à 

beira do abismo, livrando-os da trágica imigração para um mundo inferior, inóspito e 

selvagem, onde a insânia, a brutalidade e crueldade justificam aquele conceito evangélico, 

que assim adverte através de João: "E aqueles que não se encontram no Livro do Cordeiro 

serão lançados no tanque de enxofre e nas regiões de uivos e ranger de dentes". 

 

 Sob o invólucro exterior dessa advertência atribuída ao Senhor, então, se verifica 

que as criaturas sem as virtudes assinaladas no Evangelho do Cristo-Jesus serão exiladas 

para um mundo expiatório simbolizado no "tanque de enxofre" , isto é, um orbe tão 

primário e selvático, que sua vivência cruel e violenta da animalidade indisciplinada 

enquadra-se perfeitamente na descrição de uivos e ranger de dentes, que é a manifestação 

característica da vida inferior. 

 

 

Curitiba, 30 de março de 1974 

 

 

Ramatís 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

19 

Capítulo 1  

 

Deus 
 

 

 PERGUNTA: - Porventura, chegará o tempo em que o homem poderá 

identificar Deus com absoluta certeza e autenticidade, apesar de todos os insucessos dos 

investigadores humanos até hoje? 

 RAMATÍS: - Jamais a criatura humana conseguirá definir ou identificar, 

racionalmente, a Realidade Absoluta do Criador, embora ela seja também uma partícula 

divina. Caso o homem lograsse tal solução, então, ele também seria outro Deus para ser 

descoberto, descrito e identificado. Assim como as folhas não podem sentir ou representar 

o arvoredo, e as gotas de água não conseguem descrever a natureza imensurável do oceano, 

a parte também não pode definir o Todo, nem o criado o seu Criador. As células do homem 

jamais poderão explicar os pensamentos, sentimentos e a verdadeira configuração do ser 

humano. Só um outro Deus, além ou semelhante ao que pretendemos demonstrar, é que 

poderia prová-lo. 

 

 

 PERGUNTA: - Por que não podemos definir ou explicar o Criador, quando 

também somos uma partícula divina? Não diz a Bíblia que "o reino de Deus está no 

próprio homem"? 

 RAMATÍS: - Deus, como a fonte original e incriada da Vida, preexiste antes 

de qualquer coisa ou ser; em conseqüência, jamais poderíamos explicar aquilo que já existe 

muito antes e independente de nós existirmos. Se considerarmos Deus simbolizado por 

raios, que partem geometricamente de um centro e se perdem no infinito, a consciência do 

homem é sempre a figura de uma esfera limitada sobre o centro desses raios. Assim, 

embora essa consciência humana se amplie e se desenvolva incessantemente em todos os 

sentidos, em face de sua limitação relativa em cada fase, ela jamais alcançará os raios 

infinitos. 
1
 

 

 

 PERGUNTA: - Mas se o reino de Deus está também no homem, por que não 

possuímos o entendimento subjetivo da Realidade Divina? Embora criados "à imagem 

de Deus", não temos nenhuma miniatura correta, além de nosso espírito imperfeito e 

ignorante, para avaliarmos a natureza do Criador. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - Indubitavelmente, o reino do pinheiro está plasmado e 

esquematizado no seio do pinhão, assim como a bolota também é a imagem do futuro e 

gigantesco carvalho. No entanto, só podereis avaliar e abranger a totalidade do pinheiro ou 

do carvalho depois que o pinhão e a bolota são plantados na terra 

humosa, e cumprem todo o processo da metamorfose vegetal. 

Através das forças ocultas que lhe dormitam na intimidade vegetal, 

ambos precisam evoluir, pouco a pouco, partindo da simples semente 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

20 

pequena, limitada e pouco diferenciada na sua estrutura tecidual. Ativam e rompem a crosta 

da velha semente para brotar, desabrochar, crescer e buscar as alturas até configurar em 

definitivo e majestoso arvoredo existente em potencialidade no embrião. Depois de a 

semente sofrer o processo de adaptação ao solo, nem sempre propício, ela ainda deve 

concentrar as forças íntimas no sentido de romper as membranas externas. Depois precisa 

sobrepor-se à agressividade dos germens do meio onde se sepultou; resistir à investida do 

quimismo tóxico da terra; sofrer a umidade infiltrativa em suas entranhas; cavar os sulcos 

para desenvolver-se; firmar as radículas para que o caule possa romper a superfície da terra, 

em busca de oxigênio e liberdade, onde vai enfrentar o ar gélido do inverno ou o calor 

esturricante do verão; sobreviver à chuva torrencial e curvar-se, humilde, à investida do 

vento tormentoso. Ainda deve defender-se da agressão ferina dos insetos que lhe 

exterminam os brotos imaturos; precisa renovar-se e persistir compondo a vestimenta nova 

de ramos e folhas. Há de investir sempre para o alto, malgrado a vizinhança da erva 

daninha, enquanto as raízes rebuscam no fundo do solo os elementos minerais para se 

desenvolver. Apesar dos inúmeros fatores agressivos do meio, a planta continua, 

atavicamente, a crescer sem poder desviar-se do esquema fundamental de compor, em 

definitivo, o majestoso arvoredo que aceitou a tarefa de plasmar no cenário da própria terra, 

malgrado tanta adversidade durante o seu desenvolvimento. 

 Sem dúvida, o reino de Deus está no homem, assim como a natureza do carvalho 

futuro está na própria bolota. No entanto, quanto de conscientização o homem já realizou 

em si mesmo, no seu desenvolvimento espiritual, após situar-se no seio da matéria, a fim de 

compreender tanto de Deus, quanto tiver sido a sua amplitude além da limitação humana? 

 Considerando-se Deus, o Espírito Total Cósmico, como "Chama" ou "Luz" 

infinitas, acima e além do tempo e espaço, obviamente, os espíritos dos homens ou filhos 

de Deus serão apenas centelhas emanadas dessa eterna e infinita incognoscível energia. 

 

 

 PERGUNTA: - Se o homem é um Deus em miniatura, ele não poderia 

conjeturar em si mesmo a Realidade Divina? 

 RAMATÍS: - O espírito do Criador permanece vitalizando a vida íntima de 

cada criatura, como se fosse o "pano de fundo" da consciência do próprio homem. Assim, à 

medida que o ser amplia essa consciência esférica no contato incessante e educativo com as 

formas dos mundos planetários, ele também abrange maior área divina e mais se apercebe 

de Deus. Embora a semente possua em potencial as qualidades próprias do vegetal que irá 

desabrochar, quando as condições permitirem, ela não poderia definir completamente, por 

antecipação, o arvoredo planejado pelo seu código específico, salvo à medida que 

desabrocha e cresce, vencendo no ambiente a eterna luta pela vida até a sua real 

configuração. 

 

 

 PERGUNTA: - Os ateus asseveram que Deus não existe; que o Universo é 

apenas obra do acaso, talvez, produto de um acidente inexplicável. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - Respeitamos a convicção de cada homem. Contudo, crermos que 

o acaso, ou um incidente imprevisível, possa produzir fenômenos e fatos inteligentes como 

é a Vida no Universo, é realmente um acaso ilógico. Um acidente não cria leis tão sensatas, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

21 

lógicas e sábias, que tanto disciplinam de modo genial e correto o turbilhão de elétrons em 

torno do núcleo atômico, como também amparam e proporcionam racionalmente a coesão 

dos astros suspensos no Cosmo e girando em volta dos centros solares. Ademais, todos 

esses astros movem-se em direção a um objetivo correto e útil, com suas estruturas 

estáveis, perfeitas e complexas, demonstrando um plano de inteligência incomum e 

superior ao mais avançado índice de intelecto humano. Já dizia célebre filósofo persa: "Se 

Deus não fez o mundo, precisamos procurar com urgência o responsável por acontecimento 

tão sábio e lógico". 
1 

 
 1 - N. do R. - o cientista inglês Edmorst, em sutil e irônico conceito, assim se expressa 
sobre a possibilidade de o acaso substituir Deus: "Se o acaso ou simples acidente pode criar fatos 
inteligentes, então temos de admitir que, jogando uma bomba dentro de uma tipografia, dali pode 
surgir um dicionário completo, como conseqüência desse acidente, embora sem qualquer plano ou 
interferência do tipógrafo". 

 

 

 PERGUNTA: - Mas se não podemos identificar Deus, também é de pouca 

valia mobilizarmos um estado de Fé absoluta e cega, que nos induz a crer naquilo que 

ainda não temos certeza de existir. Que adianta afirmar-se que o reino de Deus está no 

homem, se o homem não sabe quem é, ou como é o seu Criador? 

 RAMATÍS: - E qual seria a mudança do homem, caso ele pudesse descrever 

satisfatoriamente a forma e a essência do seu Criador? Porventura as criaturas fariam 

modificações instantâneas e louváveis na vida, abdicando de interesses subalternos e 

dignificando a experiência e as relações humanas, só porque alguém conseguiria descrever 

a Realidade Absoluta? Mas, evidentemente, esse desejo incessante de o homem conhecer 

ou sintonizar-se com o Criador, é que o impele e o estimula para a sua mais breve ascese 

espiritual. 

 Enquanto a criatura ainda vibra num estado espiritual primário, ela não se encontra 

preparada para entender Deus e a sua manifestação cósmica. O espírito do homem precisa 

emancipar-se do instinto primitivo através do cultivo de valores divinos adormecidos no 

seu próprio "eu", se quiser principiar a entender a natureza real do Criador. Além de o 

homem superar a linhagem animal que lhe plasmou o organismo carnal na escala filo 

genética e realizar-se como ser espiritual integral, ele, ainda, precisa adquirir o estado 

angélico para se libertar definitivamente da matéria. E até que isso aconteça, só lhe resta 

uma atitude sensata e tranqüila; procurar compreender os desígnios divinos através do 

respeito e amor a todas as criaturas, manifestações palpáveis da Mente Criadora. 

 É evidente que o homem civilizado e esclarecido não duvida do evento científico de 

se iluminar uma cidade pela força disciplinada da energia elétrica; mas o selvagem, em sua 

mente infantil e supersticiosa, considera isso um mistério sagrado. O poeta extasia-se ante a 

forma e as cores de uma rosa, que lhe encanta os olhos; e desse modo ele transforma a 

beleza floral em nova beleza poética. O sábio, no silêncio do laboratório e sem a visão 

panorâmica da flor, também se deslumbra e se comove, talvez, mais do que o poeta, ao 

identificar a sabedoria oculta que combina os átomos em moléculas, moléculas em células, 

células em tecidos, tecidos em órgãos, compondo perfeição e harmonia na pesquisa de uma 

simples flor. Emociona-se o poeta pela beleza exterior da rosa e vibra o sábio pelo 

cientificismo que une e assegura á contextura íntima floral. Da mesma forma, a criatura, 

tanto quanto a sua experiência, sabedoria, sensibilidade e evolução, também há de ter uma 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

22 

visão ou concepção de Deus mais fantasiosa ou mais próxima da realidade, mas sem nunca 

atingir a solução que lhe ultrapassa a capacidade mental. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas é censurável essa insatisfação e descrença do homem, 

quando ainda lhe faltam meios para definir ou compreender o próprio Deus? 

 RAMATÍS: - Que importa a aflição do homem em não poder comprovar 

corretamente a realidade de Deus, quando através das leis e dos fenômenos inteligentes da 

Natureza ele pode inferir quanto à existência do Criador? 

 A idéia de Deus e a certeza de sua existência são inatas no homem, porque o 

homem é um espírito, uma centelha de luz despertando e desenvolvendo-se, incessante e 

conscientemente, no seio do Espírito Eterno do Criador. Segundo Jesus, "o reino de Deus 

está no homem" e, conforme assegura o Gênese, "O homem foi feito à imagem de Deus". 

Há alguns milênios os velhos mestres da espiritualidade, sediados no Oriente, já afirmavam 

que Deus é o macrocosmo, o mundo grande, e o homem o microcosmo, o mundo 

pequeno". Ademais, sempre corroboravam os seus ensinamentos incomuns explicando: "O 

que está em cima está embaixo", porque o átomo é tão-somente a miniatura perfeita de uma 

galáxia pulsando no Cosmo. 

 Em verdade, o homem sempre buscou Deus; os selvagens, embora ignorantes, já 

adoravam Tupã, o deus do trovão e do raio, certos de que existia um poder superior divino, 

isto é, além do homem. Os atlantes, astecas e os egípcios adoravam o Sol, identificando no 

Astro Rei o centro da Vida Divina do Criador; os judeus louvavam Jeová, um Deus 

guerreiro e poderoso, que protegia a raça eleita; os católicos devotavam a figura de um 

velhinho de barbas brancas, que vivia nos Céus e distribuía graças aos seus devotos, 

lançando no fogo do Inferno os hereges e pecadores. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, Deus não é fruto de uma necessidade 

psicológica do homem? Essa idéia da Divindade não se aprimora tanto quanto, também, 

progride e se aperfeiçoa a criatura no seu mundo material? 

 RAMATÍS: - Não há dúvida de que a idéia de Deus sempre evoluiu conforme o 

progresso, entendimento e a cultura humana. Aliás, é grande a diferença entre a concepção 

divina do Tupã dos selvagens e a crença na Suprema Inteligência, que hoje os espíritas 

admitem sobre o Criador. Mas Deus não é apenas uma idéia e fruto das necessidades 

psicológicas humanas, que evoluiu conforme o próprio homem. Em verdade, à medida que 

mais compreendemos a Vida, o nosso psiquismo também mais se apercebe da Verdade 

Cósmica. Não é apenas a luta para ser livre da matéria, que nos fará sentir Deus, mas é o 

binômio "sentir" e "saber", que realmente desvenda o panorama do Infinito, pois liberdade 

sem sabedoria é poder sem direção. 

 

 

 PERGUNTA: - Basta a crença em Deus para o homem se salvar? 

 RAMATÍS: - Somente crer em Deus não é a vivência em Deus. O homem que 

não desenvolve em si mesmo os atributos divinos, é semelhante ao doente, que embora 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

23 

creia no medicamento não segue a prescrição médica, permanecendo o enfermo obstinado. 

Concebendo-se que Deus é a Verdade Absoluta, a busca dessa Verdade indescritível só é 

possível através da ampliação da miniatura divina, que todo ser possui em si mesmo. 

 A simples crença do homem em julgar-se no caminho da Verdade pode até 

significar a negação dessa mesma Verdade, pois simplesmente crer em Deus não é 

propriamente achá-Lo. Obviamente, se a Verdade ou Realidade é desconhecida, tanto a 

crença como a descrença não proporcionam o encontro autêntico de Deus. Comumente, 

essa crença não. é uma auto-realização, mas apenas uma simples projeção do próprio 

indivíduo no desconhecido. Como a crença traz no seu bojo uma recompensa extramaterial, 

milhões de criaturas têm na crença um motivo para viver mais confiantes e esperançosas 

garantindo uma salvação, caso exista alguma coisa após a morte do corpo físico. Sem 

dúvida, trata-se de um mercado de redenção, em que os crentes investem algumas ações na 

expectativa dos dividendos da Divindade. 

 As igrejas católicas, os templos protestantes, os centros espíritas, os terreiros de 

Umbanda, as lojas teosóficas, os "tatwas" esotéricos, os cultos rosa-cruzes e centenas de 

outras instituições espiritualistas ficam repletos de crentes, fiéis, discípulos ou associados, 

que ali cultuam certos postulados simpáticos e afins a uma idéia específica de Deus. No 

entanto, as criaturas condicionadas a essa crença sistemática e "estandardizada" não 

modificam o seu "eu" inferior, nem incorporam os valores incomuns do "eu" superior 

divino. Provavelmente, ignoram que isto é conquista individual através do estudo, pela 

abnegação, serviço ao próximo e, sobretudo, ação independente de qualquer interesse 

egotista. 

 

 

 PERGUNTA: - Que podereis dizer-nos de mais explicativo, quanto a essa 

condição de o homem crer, mas não achar Deus? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, se os atributos essenciais do Criador constituem-

se numa Verdade, a qual sintetiza o Amor, a Sabedoria e equilíbrio infinitos, o homem 

deve ativar em si mesmo tais princípios a fim de lograr mais proximidade com Deus. Pouco 

adianta o homem crer em Deus, caso ele não desenvolva em si mesmo os atributos divinos, 

os quais possui latentes no âmago do seu espírito. A crença puramente intelectual e 

especulativa torna-se um atributo dispensável, caso não modifique a maneira de agir e 

sentir. O centro psíquico que sublima e sensibiliza o ser, embora seja o intelecto que 

planeja através do poder mental, é a afetividade que vitaliza o crescimento divino através 

do Amor. 

 A crença em Deus é de pouca significação, no homem que ainda explora, maltrata, 

furta, destrói e mata o próximo. Não é válida a crença do rico, se, apesar de ele glorificar 

Deus, ainda é homem astuto, avaro e egotista. Quem, sob a proteção da fortuna, especula a 

infelicidade alheia e junta moedas para si, cercado de comodidade, luxos, prazeres 

condenáveis, olvidando seu irmão que geme de dor, treme de frio e exaure-se de fome, 

jamais corresponde à crença em qualquer movimento religioso ou espiritualista. Não 

importa se pela sua crença ele procura fortificar a fé construindo igrejas, mobiliando 

templos, contribuindo com tômbolas, listas e iniciativas de caridade, o que, geralmente, faz 

por medo de perder o céu. Porventura, é suficiente o envio do cheque filantrópico para a 

instituição espiritualista, maçônica, rosa-cruz, teosófica, espírita ou umbandista, que 

atendem ao Natal dos pobres para se justificar a crença em Deus? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

24 

 

 

 PERGUNTA: - Seria preferível a descrença, antes de o crente enganar-se a si 

mesmo? 

 RAMATÍS: - Que importa o homem crer ou descrer, caso ele ainda não se 

modifique interiormente? No vosso mundo existem milhares e milhares de homens que 

crêem veementemente em Deus, freqüentam templos e instituições espiritualistas, mas 

vivem de maneira tão censurável, que desmentem frontalmente a posse dos atributos do 

mesmo Criador, em que eles crêem acreditar. São os ditadores cruéis, ministros de estado 

corruptos, parlamentares subservientes, magistrados interesseiros, governadores 

desonestos, comandantes desumanos, profissionais competentes, porém sem ética, 

religiosos fanáticos, sacerdotes luxuriosos, industriais de frigoríficos e matadouros, 

especuladores de casas de saúde, fabricantes de armas fratricidas, políticos maquiavélicos, 

embora todos crentes, excessivamente crentes. No entanto, eles exercem uma ação e 

interferência perniciosas nas vidas humanas, que justificam mais propriamente a existência 

do famigerado Satã, em vez de uma entidade divina, cujos atributos são em absoluto Amor, 

Sabedoria, Bondade e Justiça. 

 Malgrado a crença em Deus e a filantropia em favor de igrejas e comunidades 

deístas, eles planejam massacres sangrentos do povo vizinho indefeso, comandam 

exércitos, flotilhas aéreas ou esquadras belicosas, que destroçam vidas sem piedade; 

arrasam metrópoles com bombas nucleares; incendeiam campos, matas e pomares com o 

terrível Napalm; incentivam dia e noite a produção de instrumentos de morte; denunciam, 

espionam e testemunham em falso até contra os chamados amigos já caídos em desgraça 

pública ou política. 

 Muitos deles fariam corar de vergonha o próprio Diabo lendário, nessa hipócrita 

crença. Há os que rezam compungidos, antes de cometer as suas patifarias e massacres; os 

que dobram os joelhos e pedem perdão por terem de cumprir o dever homicida de 

fuzilamento, em tempo de guerra ou de paz, devidamente oficializado pela lei da Besta. 
2
 

Há os que abençoam armas e instrumentos de morte para os genocídios, matando 

indiretamente crianças, mulheres e velhos indefesos; há os que chegam à insensatez de 

subverter os atributos divinos e suplicar a Deus o amparo às suas hostes destruidoras e aos 

seus exércitos guerreiros, a fim de aniquilarem os "inimigos", isto é, outros povos, que por 

sua vez, também, fazem a mesma rogativa para o Criador protegê-los na chacina 

destruidora. 

 
 2 - N. do M. - Naturalmente, Ramatís refere-se aos comandados de guerra ou pelotões de 
fuzilamento, em que os responsáveis repugnam matar o próximo, inimigo ou "condenado", talvez 
atemorizados pelo indiscutível julgamento divino. Mas eles esquecem a recomendação evangélica 
do Mestre Jesus, que assim adverte qual deve ser o nosso comportamento em tal situação: 
"Aquele que der a vida por mim, ganha-la-á por toda a eternidade". Em conseqüência, quem der a 
vida pelo Cristo, que é Amor, preferindo morrer antes que matar, ganhará a verdadeira vida do 
espírito por toda a Eternidade. 
 

 Se os técnicos do mundo fizessem uma estatística honesta e autêntica para verificar 

quais os homens que mais devastaram a face da Terra e contribuíram para a miséria e 

desdita humana, eles ficariam estarrecidos ao comprovarem que os religiosos fanáticos 

foram justamente os mais demoníacos destruidores da nossa própria escola física de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

25 

educação espiritual. Em conseqüência, a crença em Deus pode ser tão enfermiça e 

devastadora, quando contraria e desmente os próprios atributos da Divindade, pelos crentes 

que ainda cultuam o ódio, a ignorância, maldade e injustiça, que são opostos aos valores 

divinos do Amor, Sabedoria, Bondade e Justiça. Considerando-se que 95 por cento da 

humanidade terrícola crê em Deus, comprovando essa crença através de vários movimentos 

espiritualistas e congregações religiosas, é evidente que toda maldade e destruição pelas 

guerras fratricidas são da responsabilidade desses 95 por cento de crentes. Então seria 

preferível que os homens fossem quase todos ateus, porque, sendo descrentes, as suas 

patifarias, ignomínias e perversidades seriam consideradas manifestações normais da 

natureza inferior humana, em face de ignorarem a existência das leis divinas que regem o 

Cosmo, e emanadas do ser Supremo. 

 Sobre a face da Terra, portanto, ficaria evidenciada uma notável Verdade; a 

infelicidade ainda pesaria no mundo, porque 95 por cento da sua população era descrente e 

corrupta, enquanto os crentes bons nada poderiam fazer por se tratar da minoria de 5 por 

cento. 

 

 

 PERGUNTA: - Sois contrário à crença dos homens, só porque eles ainda 

não podem viver integralmente o que percebem? 

 RAMATÍS: - Compreender Deus exige do homem uma realização interna de 

buscar sempre a sabedoria e o equilíbrio psíquico, e uma ação externa de renúncia e serviço 

fraterno a todos os seres da natureza. Somente assim ele comprova que é realmente regido 

pela inspiração sublime de sua crença. Jamais haverá autenticidade e fidelidade na crença 

do Amor de Deus, se o homem odiar, destruir, enganar e absorver-se num fanatismo 

separatista. 

 Os católicos, protestantes, budistas, muçulmanos, judeus, hinduístas e 

confucionistas vivem separados, em vãs iniciativas ecumênicas, que mais disfarçam 

interesses particulares religiosos, sob o rótulo de universalidade. Mesmo os próprios 

adventistas derivados do protestantismo ou de outras fontes religiosas, ainda conflitam-se 

entre si, em tolas especulações das diferentes interpretações pessoais de conceitos, quiçá, 

até de erros tipográficos da Bíblia. Assim, de uma nascente original como o Protestantismo, 

surgiram novas seitas que se propagam de modo agressivo e se clamam portadoras da 

"verdadeira Verdade". Eles se digladiam fanaticamente sob os rótulos de Batistas, 

Congregacionistas, Luteranos, Assembléias de Deus, Metodistas, Mórmons, Testemunhas 

de Jeová, Presbiterianos, Jesus dos Últimos Dias, Episcopais, Pentecostes ou Adventistas 

do Sétimo Dia. 

 O Velho e o Novo Testamento têm produzido mais seitas, crenças diferentes e 

fanáticos perigosos, do que o bem que eles realmente deveriam produzir; em face da luta 

insana pela prerrogativa de. liderança e divulgação dos seus postulados, às vezes usados 

contra o próprio homem inversamente aos próprios ensinamentos do Cristo. Não opomos 

qualquer protesto quanto à necessidade de o homem crer para se renovar, crer para se 

higienizar espiritualmente, crer para se aperceber do divino, crer para atender ao impulso 

íntimo de comunhão com Deus, na busca de ascese angélica. Mas é ignomínia a crença que 

divide homens e se transforma em fator de desavença, ruína, ódio e tragédia, com atos 

censuráveis que desmentem frontalmente os valores autênticos da espiritualidade, ante o 

predomínio dos instintos inferiores da animalidade. Não se pode louvar uma crença em 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

26 

Deus, quando isso leva os homens a se desgraçarem em lutas antifraternas e religiosas, 
3
 

que aniquilam o próprio prazer espiritual de viver. Crer num Deus de Amor e Vida e depois 

provocar a morte do próximo por motivos de raça, cor, costumes ou religião; crer na 

bondade de Deus e depois praticar torturas, massacres e destruição de aldeias, povos e 

cidades, é crime de lesa-majestade Divina. O crente que age de modo tão censurável e 

repelente nega a sua assimilação a qualquer postulado religioso de aspecto divino e, 

pecaminosamente, demonstra o seu atraso espiritual. 

 
 3 – Nota do Médium - Corroborando os dizeres de Ramatís, transcrevo, em seguida, o 
trecho inserido pelo jornal "Notícias Populares", de S. Paulo, com data de 28 de fevereiro de 1973, 
que assim informa: "Os filhos do ódio, facção extremista do Catolicismo, na Irlanda do Norte, 
enfrentaram a tiros a polícia e as tropas britânicas, depois de praticarem uma série de assaltos e 
de colocarem uma bomba numa garagem de Belfast Um porta-voz do exército britânico salientou 
que os mais jovens, meninos de nove e onze anos de idade, dispararam vários tiros de fuzil contra 
os agentes da lei e os membros de uma patrulha militar, ocultos atrás de um matagal".  

 

 

 PERGUNTA: - Mas se o homem foi feito à imagem de Deus e possui em si 

mesmo a miniatura do reino divino, não é evidente que a sua maldade também comprova 

a existência da malignidade herdada de sua fonte divina, original e criadora? 

 RAMATÍS: - O mal é tão-somente uma condição transitória, de cujo reajuste 

sempre resulta um benefício futuro ao próprio autor. Mesmo sob a perversidade humana 

que mata outro ser vivo, o criminoso só destrói o "traje" carnal provisório e subalterno da 

vítima, sem atingir-lhe o espírito imortal. Assim, o princípio de causa e efeito proporciona 

uma nova existência física para a vítima, ensejando-lhe mais proveito e compensação, 

porque foi perturbada no seu ciclo de evolução espiritual. O homicida, sob a mesma lei 

retificadora, então é recolhido à oficina do sofrimento, a fim de retificar o desvio mórbido, 

que o torna uma criatura ainda dominada pelas ações negativas. Depois ele retoma a mesma 

estrada de aperfeiçoamento espiritual, prosseguindo de modo a. despertar os valores eternos 

da imortalidade e alcançar a sua própria ventura. 

 O mal ou o sofrimento são etapas do mesmo processo evolutivo, cuja ação é 

transitória e tende sempre a um resultado superior. Poder-se-ia considerar que é um mal a 

agressividade dos insetos, vermes e aves contra a planta na sua luta para crescer; no 

entanto, tudo isso não passa de elementos que interferem e obrigam o vegetal à maior 

concentração de energias íntimas na defesa, culminando no sucesso do seu próprio 

desenvolvimento. O mal é tão-somente acidente na escalo nada evolutiva, a fase de 

negativa que perturba, mas se corrige, prejudica e depois compensa, e que desaparece tanto 

quanto o espírito firma a contextura definitiva de sua consciência. 

 Sob a lei de "cada um colhe o que semeia", todo mal pode causar dor e sofrimento 

para o seu próprio autor, o que então não é injustiça, porque a mesma lei compensa a 

vítima. Contudo, disso resulta também a purificação do pecador e conseqüente melhoria de 

qualidade espiritual. São considerados "atos malignos", porque eles causam prejuízos a 

outrem; mas se a vítima é ressarcida vantajosamente no curso de sua própria imortalidade, 

então desaparece o estigma detestável do "mal", que é compensado pelo "bem" mais breve 

a que faz jus pelo seu sofrimento. O mal que foi feito a Jesus, há dois mil anos, prossegue 

libertando milhares e milhares de criaturas de todos os sofrimentos inimagináveis; o mofo 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

27 

que resulta do mal do apodrecimento das substâncias transformou-se na abençoada 

penicilina, que restabeleceu a vida a incontável número de enfermos desesperados. 
4 

 
 4 - Vide a obra "Magia de Redenção", em que Ramatís demonstra o reajuste e a redenção 
do autor do próprio ato destrutivo ou perverso, quando apanhado pela Lei de Retificação Espiritual 
é submetido ao processo purificador. Aliás, o ditado de que o "feitiço sempre se volta contra o 
feiticeiro" adverte de que o efeito maligno depois atinge o seu autor, mago ou feiticeiro, e o conduz 
a melhorar o seu espírito pela própria carga que recebe de retorno e movimentou em prejuízo do 
próximo. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual seria um exemplo de que nos próprios massacres 

guerreiros da humanidade ainda pode advir um bem desse mal tão ignóbil? 

 RAMATÍS: - Os judeus que foram massacrados nos campos de concentração 

dos nazistas foram espíritos que, sob o comando de Davi, nos tempos bíblicos, praticaram 

toda sorte de crimes, rapinas e tropelias contra os povos pagãos amonitas e moabitas. Eles 

retardaram a ascese espiritual desses I?ovos ao destruir-lhes prematuramente os corpos, que 

ainda lhes proporcionavam o ensejo de aprendizado espiritual na matéria. Os judeus então 

estigmatizaram-se a si próprios pelo derramamento ignominioso do sangue dos irmãos mais 

fracos e ignorantes, fazendo jus às correções cármicas futuras, que a Lei lhes impôs no 

decorrer de novas existências carnais. Assim, o bárbaro sofrimento que eles enfrentaram no 

trucidamento e nos fornos crematórios dos nazistas, limpou-lhes as manchas do perispírito 

enfermiço, ensejando-lhes condições mais sedativas e agradáveis na vivência das próximas 

encarnações educativas. 

 Sem esse acontecimento purificador sob o guante dos nazistas, que em sua maioria 

foram espíritos vingativos daqueles mesmos pagãos amonitas e moabitas, trucidados pelas 

hostes de Davi, os hebreus teriam, ainda, de percorrer muitos milênios em marcha lenta e 

fatigante, através das sendas normais da ascensão humana. 
5
 Graças ao recurso drástico e 

benéfico da Lei do Carma, que ajusta a "ação" a igual e idêntica "reação", os espíritos 

desses judeus aproximaram-se mais rapidamente de sua ventura espiritual, ante as dores e a 

purificação compulsória pela aparente maldade nazista nos campos de concentração. Sob a 

lei de que "os semelhantes curam os semelhantes", e sem qualquer desforra ou punição 

divina, eles apenas foram submetidos à terapêutica eficiente e renovadora, embora 

dolorosa, que harmoniza fielmente o efeito à própria causa. Assim, na inconsciência da 

prática do mal, o espírito do homem aprende a consciência do próprio bem. 

 
 5 - Nota do Médium - A fim de verificarmos a perfeita sincronia da "ação" e "reação", que é 
a colheita cármica dos judeus nos campos nazistas, e a semelhança das provas dolorosas que 
eles enfrentaram em coincidência com crimes e crueldades praticadas contra os amonitas e 
moabitas sob o rei Davi, transcrevo da Bíblia o trecho que assim descreve esse massacre bíblico: 
"E trazendo Davi os seus moradores, os mandou serrar, e que passassem por cima deles carroças 
ferradas; e que os fizessem em pedaços com cutelos; e os botassem em fornos de cozer tijolos; 
assim o fez com todas as cidades dos amonitas e moabitas; e voltou Davi e todo o exército para 
Jerusalém" (II Samuel, 12: 31). Aliás, na obra de um judeu sobre o campo de concentração de 
Treblinka, consta que muitos judeus tentando a fuga foram apanhados pelos tanques dos nazistas, 
morrendo despedaçados a ponto de encharcarem as lagartas dos pesados veículos com o sangue 
a borrifar entre retalhos de corações, intestinos, pulmões e ossos, revivendo, assim, 
carmicamente, quando no tempo de Davi "as carroças ferradas com pontas esmagavam os 
pagãos". 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

28 

 

 PERGUNTA: - Gostaríamos de algum exemplo mais concreto sobre o 

assunto. 

 RAMATÍS: - Em todos os reinos da vida física, o sofrimento e .a dor são 

características fundamentais do aperfeiçoamento e embelezamento das formas e dos seres, 

sob a égide da justiça verdadeira. Varia, no entanto, essa dor conforme a sensibilidade e o 

poder de comunicação daquilo que sofre com o mundo exterior. Assim, enquanto o mineral 

sofre silenciosamente a dor que se produz em suas entranhas adormecidas, o vegetal já 

estremece sob a ação externa, conforme hoje já se pode registrar graças aos modernos 

recursos eletrônicos através de sensíveis aparelhos. O animal, no entanto, exterioriza a dor 

em gemidos ou ais lancinantes, enquanto o homem, emotivo e racional, chega a dramatizar 

o seu burilamento doloroso em estrofes trágicas, novelas melodramáticas ou epopéias 

heróicas. 

 Mas a dor e o sofrimento indesejáveis, embora estigmatizados pelo homem, são 

manifestações implacáveis que sublimam todos os produtos ou seres criados por Deus para 

ascensionar a estados e níveis siderais superiores. Sofre o ferro na fundição, a fim de lograr 

a qualidade superior do aço; sofrem os grãos de trigo e de uva no torturante esmagamento, 

que depois os transforma na farinha para confeccionar o pão nutritivo e o vinho generoso 

das mesas humanas. Sofre, ainda, o animal na muda, gestação e na competição agressiva 

pela sobrevivência no meio hostil, a fim de ajustar-se à melhor espécie; sofre o homem na 

sua "dor humana", desde o seu renascer na matéria e temperar-se no curso doloroso das 

moléstias infantis, a fim de adquirir a resistência para superar as enfermidades na fase 

adulta e despertar a sensibilidade do nível da Vida Espiritual para, então, predominar o 

Amor por toda a eternidade. 

 

 

 PERGUNTA: - O progresso técnico e científico do mundo não pode causar 

prejuízos e enfraquecer a crença ou a idéia de Deus, quando a substituem cada vez mais 

por uma realidade palpável, controlada pela própria ciência do mundo? 

 RAMATÍS: - O progresso do mundo sob o avanço de ciências positivas e 

lógicas, como física, biologia, genética, química, astronomia, eletrônica e medicina, é 

meritório porque elimina mitos, crendices infantis, superstições e melodramas religiosos, 

ajudando o homem a distinguir e a separar o real físico da fantasia improdutiva. É evidente 

que sob tal processo e investigação cairão por terra dogmas obsoletos, tabus religiosos e 

adorações excêntricas, em conseqüência do melhor ajuste do homem a uma vivência cada 

vez mais autêntica e com melhor percepção da realidade exata da Criação. O certo é que a 

Verdade definitiva e imutável é expressa pelas próprias leis e princípios irrevogáveis do 

Cosmo. 

 As fórmulas, os ritos, dogmas, símbolos, emblemas, talismãs, mistérios e 

penduricalhos místicos ainda são conseqüências do primarismo espiritual do homem, que 

se utiliza de recursos e objetos físicos prosaicos para traduzir o próprio sentimento religioso 

que lhe é inato na alma. São tentativas para simbolizar o esforço do homem primário e 

relativo, e para ele se aperceber da autenticidade do Absoluto. Mas, tanto quanto o homem 

se espiritualiza, pelo amadurecimento e amplitude de sua consciência, ele também melhora 

a sua concepção sobre Deus e abrange maior área da manifestação Divina. É por isso que o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

29 

Cristo-Jesus já advertia em seu sublime código evangélico: "Buscai a Verdade e ela vos 

fará livres". 

 

 

 PERGUNTA: - Afirmam alguns cientistas, filósofos e psicólogos que a idéia 

de Deus é tão-somente um recurso intelectivo e explicativo do homem para justificar a 

sua própria vivência humana. O Criador, então, seria fruto de uma necessidade psíquica 

da criatura, jamais uma realidade. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - É evidente que, se o homem existe, também existe o Universo 

que lhe ampara a vida; e, se existe como efeito de uma realidade endossada pela mente 

humana, há de existir, também, uma causa primordial que plasmou o Universo, como é 

Deus. Pouco importa quanto à concepção, suposição ou natureza dessa realidade divina; o 

evidente é que Ele existe acima e além da concepção infantil mitológica ou da própria 

pesquisa científica. Todo efeito deriva-se de uma origem ou causa e, afirma a própria 

ciência, que não há "efeito sem causa". Assim, o pêssego provém da semente de pêssego, o 

rio caudaloso origina-se de um modesto fio de água da nascente pequenina, os astros 

procedem de certas nebulosas, que se materializam compondo as galáxias estelares do 

Universo. O homem é uma entidade criada; conseqüentemente e sob a premissa lógica de 

que o efeito tem causa, o homem é o efeito criado de uma causa criante - Deus. 

 A fim de satisfazer a sua mente, o homem não precisa pressupor a existência de 

uma entidade fantasista chamada Deus. O apercebimento da existência de Deus é pura 

questão de sensibilidade psíquica, pois quando a criatura sente que existe como 

individualidade ou consciência definida no seio do Cosmo, ela também sente no âmago de 

si mesma a natureza divina e criadora do Pai. O homem não é um ser estático e produto de 

um acaso acidental, que após compô-lo e criá-lo o abandonou, como efeito de uma causa 

sem inteligência e discernimento progressista. Mas é uma entidade em incessante 

elaboração, cuja linhagem inferior se apura e se eleva cada vez mais sobre a própria espécie 

animal, que lhe fornece a vestimenta carnal. Até onde parece não existir a vida e o 

progresso, a Lei ali opera determinando estágios de energia, que depois eclodem em novos 

campos de manifestações salutares. 

 Sob o esquema de que Deus está no próprio homem, o ser humano não precisa opor 

dúvida quanto à existência real do seu Criador. Basta-lhe um pouco de percepção psíquica 

para verificar, em si mesmo, que a vida macrocósmica aciona-lhe incessantemente a mente 

e o coração, objetivando estados mentais cada vez mais superiores e emoções qualitativas 

incomuns. A faculdade de o homem apreciar e sentir o seu próprio poder criador, quando 

partindo do conhecimento comum da natureza ele ainda produz formas e aspectos mais 

belos e coerentes, deveria ser suficiente para provar-lhe a existência insofismável de uma 

fonte inteligente e conhecida, tradicionalmente, como Deus. 

 Diante de uma rosa, o homem pode duvidar e até sofismar da existência inconteste 

da roseira que lhe deu forma, expondo qualquer teoria fantástica ou excêntrica, que lhe 

satisfaça a mente, para justificar a origem artificial da flor. No entanto, jamais o homem 

pode eliminar a realidade do solo, que é necessário para a floração da rosa, assim como não 

pode negar o terreno divino onde floresce a criatura humana. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

30 

 PERGUNTA: - Muitos filósofos ainda defendem a tese de que a faculdade 

inteligente do homem é fruto natural da necessidade de sua incessante adaptação, 

sistemática e coerente, à multiplicidade de aspectos, fenômenos e ambientes onde vive. 

 RAMATÍS: - Infelizmente, o culto excessivo à personalidade humana 

transitória, inclusive a exaltação dos ascendentes biológicos de certas linhagens de homens, 

fruto de uma aristocracia em extinção, ou de uma burguesia endinheirada, envaidece a 

criatura e a impermeabiliza à sua própria realidade espiritual. O terrícola consagra-se 

demais ao aspecto passageiro da sua configuração carnal e, então, inverte os valores da 

vida imortal. Após os conhecimentos e as descobertas científicas incomuns, os filósofos se 

deslumbram e confundem o efeito pela causa, passando a compor e expor teorias 

complexas e fatigantes para explicar as coisas mais simples, ou o inexplicável para o nosso 

atual grau evolutivo. 

 Mas, em verdade, não existem dois princípios fundamentais e antagônicos na 

Criação. O princípio regente da vida é Uno; e só existe uma Unidade como centro e 

origem de todas as leis, regras e postulados disciplinadores do Universo. O cientista terreno 

sente-se eufórico ao pesquisar e perceber os elementos fundamentais da vida material e as 

suas relações, na crença ingênua de ter descoberto a causa real e concreta dos seres. 

Envaidecido, julga superar o mistério das coisas, tão-somente pela extrapolação explicativa 

da solução dos fenômenos físicos. 

 Mas não é suficiente a ciência humana demonstrar que a matéria é energia 

condensada, ou abranger todas as particularidades do metabolismo da vida física, para 

então dispensar a presença de Deus. Isso é meramente transformação e não criação. Não 

opomos dúvida de que o homem é o ser mais valioso e inteligente da Criação ou rege a 

maior expressão divina no planeta Terra. Aliás, segundo o próprio Gênese, "o homem foi 

feito à imagem de Deus", e por esse motivo é, realmente, a "miniaturização" da Divindade 

operando e contribuindo para a metamorfose de um mundo primário em transformação 

para maior perfeição. O bípede humano, no entanto, deslumbra-se quando pode controlar e 

autopsiar os fenômenos que ocorrem em tomo de si e através da instrumentação física 

transitória. Mas ele apenas interfere nos interstícios da matéria, porque é o participante ou a 

criatura mais avançada e inteligente do nosso mundo. Entretanto, vítima da própria 

cristalização personalista, confunde o potencial criador do Universo, que vibra em si 

mesmo, com a faculdade e a capacidade humana de descobrir o que Deus já criou. 
6
 Sob tal 

inversão de valores, então se justifica o fato de o homem crer e cultuar o acaso, à guisa de 

um deusinho que lhe satisfaz a vaidade relegando a um plano inferior a própria inteligência 

e o raciocínio humano. 

 
 6 - Nota do Médium - Nhô Quim, entidade sertaneja de linguagem simples e comunicativa, 
atendendo a certa pergunta sobre Deus e o homem, assim se expressou com seu humorismo 
peculiar: "Deus para provar que é Sabedoria, Justiça, Amor e Poder construiu o Universo; o 
homem, para demonstrar a sua inteligência e capacidade, tenta desmontá-lo". 

 

 

 PERGUNTA: - Apesar de decorridos alguns milênios de civilização humana, 

ainda não possuímos provas definitivas e suficientes, para confirmar a existência da 

entidade inteligente criadora do Universo, que é Deus. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

31 

 RAMATÍS: - Sob a lógica da lei de "causa e efeito", sempre podemos avaliar, 

pelo próprio efeito resultante, como há de ser a sua causa criadora. Basta o homem analisar 

e pesquisar as leis sábias, justas e coerentes que regem o Universo, para se aperceber da 

existência de um Autor inteligente, sábio e amoroso tradicionalmente aceito por Deus. 

 Os bilhões de astros infindáveis que transitam pelo Cosmo sem colisões, 

atropelamentos ou desarmonias, porém disciplinados sob a regência de leis que lhes 

ajustam o ritmo e a transladação lógica, seriam suficientes para comprovar às mentes 

racionais e sensíveis, a ação coerente e sábia da Lei Divina sob o controle de uma Suprema 

Inteligência governando o Cosmo. Submissos a sistemas sensatos e agrupados por 

afinidades magnéticas, os orbes intercambiam entre si as energias da própria nutrição da 

vida, enquanto ajustam-se às temperaturas, pressões e estruturas geológicas, para atender 

ao serviço benfeitor planetário, como escolas dos mais variados tipos de seres em atividade 

em sua superfície física. 

 Indubitavelmente, só a existência de uma mente cósmica, sábia e justa pode se 

responsabilizar por todos os fenômenos e acontecimentos que ocorrem no Universo, sob 

incessante e implacável aperfeiçoamento. O homem sem presunção acadêmica, ao estudar 

as leis que regem a natureza, o destino do seu orbe e de si mesmo, sente que Deus existe 

como a causa das próprias leis atuantes, ainda, acima da capacidade e do entendimento 

humano. 
 

 

 PERGUNTA: - Porventura, as pessoas que crêem, incondicionalmente, na 

existência de Deus, sem opor qualquer dúvida, são de natureza mais privilegiada do que 

os ateístas ou possuem alguma faculdade incomum sobre os demais homens? 

 RAMATÍS: - O espírito do homem em sua manifestação primária de 

consciência, por princípio fundamental desenvolve e memoriza os valores que percebe, 

observa e ocorrem à periferia da vida física. Lembrando um computador vivo de raciocínio 

próprio, ele arquiva e mobiliza incessantemente o resultado de apontamentos e noções da 

vivência espiritual que o retém na matéria, situando-se, por isso, cada vez mais distante da 

caverna dos trogloditas. E à medida que desperta e desenvolve a sensibilidade de avaliar e 

sentir as coisas além de sua própria configuração física, ele sublima os impulsos psíquicos 

vibrados em sua intimidade, atuando mais experiente e cada vez mais autodidata nos 

ambientes onde é chamado a atuar através de sucessivas encarnações. 

 Mas os homens que valorizam demasiadamente a sua personalidade humana, 

transitória, ativam o orgulho, a vaidade e mesmo a ferocidade, muito própria da espécie 

animal, que luta felinamente pela sobrevivência entre os tipos mais fortes e agressivos. Isso 

os convence de que são suficientes e podem superar a necessidade de se submeter' ou 

humilhar-se pelo vínculo criativo de um Deus. Em conseqüência, alimentam uma atitude 

cada vez mais negativa, e que os faz descrer e negar, "a priori", qualquer conceito ou 

proposição de divindade. O seu comportamento deliberadamente negativista os priva de 

vibrarem em freqüência mais elevada, em sintonia com os sutis fenômenos psíquicos, pela 

falta, de afinidade às manifestações sublimes da vida espiritual. Assim como a criatura se 

impermeabiliza da linfa refrescante da chuva pelo uso da capa de borracha, o homem que 

nega "a priori" também não é permeável à sutileza e sublimidade das vibrações siderais. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

32 

 PERGUNTA: - Os ateus ou negativistas, profissionais, cientistas, filósofos ou 

psicólogos, seriam todos impermeáveis à mensagem espiritual, uma vez que vivem em 

oposição a qualquer crença na alma ou em Deus? 

 RAMATÍS: - Não é a crença ou a descrença que proporciona ao homem o 

ensejo de perceber e transmitir mensagens do mundo espiritual. Evidentemente, o ateu 

bondoso, modesto, regrado, humilde e pacífico é, também, um veículo digno da revelação 

espiritual e capaz de iluminar os caminhos da ciência ou da filosofia, embora negativista. 

Não importa que o homem imponha ou defenda opiniões pessoais e opostas à vida imortal; 

a verdade é que "o Espírito sopra onde quer" e atua em todo aquele que busca servir o 

próximo. É evidente que se Deus desabrocha flores nos pântanos malcheirosos, por que não 

iria transmitir mensagens pelos lábios de seus filhos ateus? 

 Assim, os bons ateus vibram em freqüências espirituais superiores e descobrem, 

inventam e constroem em benefício da humanidade, enquanto os maus ateus, espécie de 

cientistas ou magos negros, só prodigalizam ao mundo a descoberta de armas fratricidas, 

engenhos genocidas, medicamentos abortivos e afrodisíacos, requintes alucinógenos, e, 

principalmente, filosofias negativistas, derrotistas e mesmo fesceninas. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais são as mais sérias desvantagens ou dificuldades 

específicas para o ateu ou negativista, em confronto com o crente ou espiritualista? 

 RAMATÍS: - É uma questão de senso comum; o ateu e o negativista operam 

contra si mesmos, desenvolvendo ou acentuando a sua incapacidade psíquica, em face do 

seu fanatismo exclusivo pelas formas do mundo físico. Embora se desenvolva 

satisfatoriamente o intelecto e os sentidos físicos, atrofia-se a faculdade de auscultação 

psíquica diminuindo o fluxo da intuição. A manifestação transcendental requer uma certa 

eletividade do homem, uma espécie de encontro simpático no limiar de ambos os mundos 

espiritual e material. A obstinação ateísta não desenvolve a faculdade psíquica de alta 

precisão, enquanto a crença ou admissão da sobrevivência do espírito é já comprovação de 

uma sensibilidade mais incomum, embora seja tachada de superstição, misticismo ou 

ingenuidade. 

 O crente já se demonstra criatura com certa humildade, uma vez que confia em algo 

superior a si, ao admitir a existência do Criador além de sua reconhecida incapacidade 

humana. A humildade, portanto, não é propriamente uma virtude teológica, mas, sem 

dúvida, um eficiente estado de apercebimento da própria vida superior. O homem humilde 

ouve e aprende; o orgulhoso impõe e irrita. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas as religiões não contribuem decisivamente para essa 

sensibilização psíquica, quando estimulam nos seus adeptos a crença em Deus? 

 RAMATÍS: - As religiões dogmáticas do mundo, em face de sua limitação 

sectária, ainda levantam barreiras e dificultam a sensibilização espiritual do homem, porque 

elas modelam concepções infantis e particularizadas da Divindade. Muitas vezes, 

desmentem os mais singelos princípios e a própria ciência humana e, por isso, desanimam e 

afastam os cientistas bem-intencionados e ateus de passível conversão. Através de suas 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

33 

crenças infantilizadas, dos milênios extemporâneos moldados nas lendas bíblicas e das 

proibições divinas, impedem a dinâmica do livre pensar e aniquilam as pesquisas sensatas. 

 A consciência espiritual do homem profano, para maior e melhor entendimento, fica 

subordinada fanaticamente aos termos e às regras impostas pela mediocridade sacerdotal 

das religiões oficializadas em cada povo e raça. Os cientistas e intelectuais então se 

desinteressam das razões da existência de Deus e do espírito, uma vez que os próprios 

sacerdotes, pastores, profetas ou rabis, responsáveis pela autenticidade divina, divulgam 

conceitos e afirmações insensatas, tolas e infantis, sem aceitarem discussões esclarecedoras 

ou ponderações lógicas. 

 Em conseqüência, as religiões ainda contribuem para piorar o conceito sobre a 

realidade de Deus, e seus postulados fracos, místicos, infantis e proibitivos são 

insustentáveis sob a mais simples argumentação científica. Acresce, ainda, que os homens 

sensatos, quando mais tarde apercebem-se de sua tolice e escravidão aos dogmas e "tabus", 

que os afastavam da realidade técnica da vida espiritual, então se desforram dessa formação 

abdicando de qualquer princípio religioso. Eles depois preferem aderir de modo 

incondicional ao ateísmo, massacrando e hostilizando os ídolos e os princípios de sua 

submissão anterior. É quase uma desforra subjetiva, depois de se libertarem do cativeiro 

religioso e dos postulados primários, que lhes forneciam uma concepção do Criador 

contrária à própria lógica da Criação. Assim, impermeabilizam-se pela rejeição 

incondicional de quaisquer postulados espiritualistas, mesmo os de instituições e doutrinas 

sensatas e avançadas, como são o Espiritismo, Esoterismo, Rosa-cruzismo, Hinduísmo e a 

Ioga. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, as religiões não são autênticas, se elas foram 

fundadas, organizadas ou codificadas por profetas, mestres e instrutores espirituais na 

antiguidade, como Budismo, Hinduísmo, Confucionismo, Taoísmo, Judaísmo, 

Islamismo, inclusive o Catolicismo inspirado no Evangelho de Jesus? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, desde tempos imemoriais, os grandes profetas, 

magos, mestres, líderes e instrutores espirituais desceram à Terra em épocas adequadas e 

operaram no seio das raças mais aprimoradas, a fim de inspirarem e esquematizarem os 

movimentos espiritualistas de melhor e mais eficiente interligação religiosa da criatura ao 

Criador. 

 Mas as religiões fundadas em seus nomes depois se multiplicaram e se 

transformaram em face das diversas interpretações pessoais dos seus seguidores. Em 

verdade, a multiplicidade de religiões, cultos, seitas e credos que hoje infestam a Terra 

quase nada tem a ver com a pureza e lógica iniciática dos seus fundadores espirituais. 

Aliás, essas interpretações religiosas ainda sofreram novas influências morais e religiosas 

de outros povos, em face de constante emigração dos homens de um país para outro. É 

incontestável que as religiões surgiram simples em suas nascentes originais, sem os dogmas 

limitativos e a encenação aparatosa dos rituais litúrgicos, apenas necessários para fascinar 

os espíritos primários. Hoje, tais credos e religiões são unicamente decorativos e exteriores, 

sem a força íntima e iniciática dos seus inesquecíveis fundadores, geralmente espíritos 

oriundos das iniciações egípcias ou magia oriental, cuja origem perde-se na tradição dos 

santuários da Atlântida e Lemúria. Os crentes são preparados ou dinamizados para um 

cerimonial que lhes impressione os sentidos físicos, e tão decorativos e requintados, que os 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

34 

levam à satisfação imediata desses sentidos pelos odores, adornos e o colorido dos templos. 

Há mais hipnose coletiva, pelos excitantes estímulos usados pelos líderes religiosos, mais 

do que despertamento espiritual; há mais sensações do que sensibilização psíquica. 

 Ademais, durante o seu crescimento ou incorporações de novos postulados 

religiosos de várias raças, surgiram, também, as hierarquias de pontífices, pastores, 

cardeais, coadjutores, bispos e outros graduados, que interferem impondo suas conclusões 

pessoais, conceitos simpáticos ou iniciativas particulares, desnaturando ou vulgarizando a 

sublime mensagem religiosa deixada pelos seus líderes e instrutores originais. 

 

 

 PERGUNTA: - Sob a vossa conceituação espiritual, quais os motivos por que 

as religiões ainda aumentam a descrença dos homens, em vez de convertê-los à realidade 

eterna? 

 RAMATÍS: - Na intimidade de todos os movimentos religiosos, entre os 

povos, sempre deve existir a mesma explicação iniciática, os mesmos postulados básicos. 

Isso deve ser fundamental, embora varie a simbologia e as interpretações mais apropriadas 

aos costumes e às tradições' de cada povo ou raça. Deus e a Criação têm sido explicados 

sob as concepções humanas mais sábias e avançadas da época, isto é, são fundamentadas 

no melhor conhecimento da humanidade capaz de melhor configurar o Autor Divino. 

Assim, na época de Moisés e da gênese bíblica, a Terra ainda era considerada o centro do 

Universo; o Sol e a Lua, e as estrelas eram astros incrustados no firmamento. Eram espécie 

de adornos festivos criados por Deus, apenas em razão da existência da humanidade 

terrena. 

 Mas a criação bíblica do Universo, plasmado em seis dias e com Deus fatigado no 

sétimo dia, só pôde satisfazer e exigir respeito na época de sua concepção. 
7
 Hoje, graças ao 

progresso científico e técnico, ela se esfarela sob a crítica de um modesto aluno de Primeiro 

grau, e se torna aberrativa como fundamento de qualquer conjunto religioso ou instituição 

espiritualista. Em conseqüência, as religiões se debilitam, dia a dia, ante a obstinação dos 

seus responsáveis de ainda conservarem e divulgarem postulados anacrônicos, 

supersticiosos e míticos, que não resistem à mais diminuta análise científica. O homem do 

século atômico reage, ironicamente, ante a concepção bíblica tradicional de um Deus 

antropomorfo, que pode se alegrar ou se aborrecer, premiar ou castigar, perdoar ou punir. 

Jamais crê numa divindade sumamente preocupada com amigos e inimigos de certos 

povos, com adeptos simpáticos e submissos à religião oficial, ou com rebeldes e heréticos, 

que são exilados para o inferno à guisa de reles subversivos. 

 
 7 - Nota do Médium - Aliás, há coisas verdadeiramente engraçadas no Gênese, em que 
Deus criou os céus, a Temi, onde havia trevas e Ele pairava sobre a face das águas. Depois fez a 
luz, e viu que a luz era boa; e fez separação entre a luz e as trevas; chamou a luz de dia e as 
trevas de noite. Deus fez o mundo em sete dias, mas fez os dias por último. 
 

 Os homens, ante os conceitos religiosos que já não satisfazem as exigências 

intelectivas atuais e não atendem às normas científicas modernas, tendiam em se precipitar 

sem qualquer amparo num abismo de descrença irremediável. Sob tal conjetura, a 

Administração Sideral então providenciou a codificação do Espiritismo, através do labor 

profícuo de Allan Kardec, codificando uma doutrina sem dogmas, e cujos postulados 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

35 

retomam os temas da Criação, da Vida e do Espírito Imortal, mas sem aberrar do senso do 

progresso, da Ciência e do avançado raciocínio do homem hodierno. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, O homem jamais logrará qualquer comprovação 

da vida imortal e da existência de Deus, caso ele prossiga na pesquisa exclusivamente 

através das atividades científicas do mundo exterior? 

 RAMATÍS: - Não se pode traçar barreiras definitivas entre o intelecto e a 

emoção, a razão e o sentimento, o cérebro e o coração, porque o homem não é um produto 

dualista, dispondo de departamentos psíquicos estanques e antagônicos. Mas, em verdade, 

o sentimento ilumina e clareia a razão, pois enquanto o intelecto planeja, pesquisa e 

conclui, o coração sublima a atividade mental em exercício além dos limites comuns das 

formas físicas do mundo transitório. Aliás, a própria figura do anjo cultuado pela Igreja 

Católica indica que a alma liberta só se move no trânsito sideral, quando lograr o perfeito 

equilíbrio entre as suas duas asas, em que uma significa a razão e outra o sentimento 

emancipado. 

 Infelizmente, o dogmatismo religioso na atualidade mais isola os homens por força 

das preferências devocionais, exigências dogmáticas tão diversas e excêntricas, expostas 

pela religião e segundo o temperamento e os costumes de cada povo. Mas a liberdade de 

culto e a indagação livre, que proporciona a atividade científica, pode unir fraternalmente 

os homens e irmaná-los na busca de Deus e da Vida Imortal. Não há antipatias nem 

competições, quando todos os investigadores recorrem ao mesmo processo de investigação 

espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: - O homem compreenderá Deus mais pela inteligência na 

atividade científica ou pelo sentimento na atividade religiosa? 

 RAMATÍS: - A inteligência não é uma condição exclusiva do cérebro do 

homem, mas, realmente, conseqüência ou parcela da energia espiritual oculta que o aciona. 

Em conseqüência, o homem poderia encontrar satisfatória solução da Realidade Divina 

através da própria Ciência, transformada em filosofia transcendental, porém, com mais 

sucesso e precisão guiado nessa busca pelo sentimento intuitivo, que é o seu mais íntimo 

vínculo com a Mente Cósmica. 

 Por isso, é mais fácil ao homem aperceber-se da Realidade Divina através da 

intuição, cuja sensibilidade aumenta quanto mais ele aufere e ausculta o mundo espiritual. 

Ainda é razoável existirem na Terra credos, seitas e religiões tão personalizadas por líderes, 

mentores e "salvadores" da humanidade, os quais defendem-se através de dogmas, "tabus" 

e conceitos limitados pelas suas próprias idéias humanas. São movimentos que por lhes 

faltarem a unidade fraterna e a inspiração superior, ainda mais dificultam a busca e a 

compreensão de Deus. Aliás, as religiões dogmáticas tanto se guerreiam entre si, que 

chegam ao paradoxo criticável de pregarem o Amor pela guerra. 
8 

 
 8 - Nota do Médium - Conforme já assinalei em nota anterior, os católicos irlandeses e 
protestantes massacram-se reciprocamente por questões religiosas, tanto quanto já o têm feito 
hindus e muçulmanos. Desde os tempos bíblicos, verifica-se essa censurável guerra religiosa pela 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

36 

defesa do mesmo Deus e da mesma Verdade, e que na época das Cruzadas derramou tanto 
sangue entre pretensos fiéis e infiéis. 
 

 Deste modo, as religiões deturpam-se desde as suas nascentes e as seitas dali 

derivadas ainda se tornam cada vez mais agressivas, contrariando ou desnaturando os seus 

postulados fundamentais. Tanto quanto mais for a amplitude de união eletiva entre os 

homens, também mais lhes favorece penetrar maior área de Deus e, conseqüentemente, 

maior absorção da vibração divina. 

 Mas em face da própria centelha divina existente no âmago dos homens, e à medida 

que eles ampliam a compreensão mental, também dinamizam o vínculo íntimo e intuitivo 

que liga a criatura ao Criador. A incessante conscientização espiritual liberta-os das 

fórmulas, ritos, símbolos e dogmas, que os isolam da pureza iniciática religiosa de vibrar 

mais próximo da freqüência divina. 

 

 

 PERGUNTA: - Há algum mistério ou relação esotérica na palavra Deus, 

além do vocábulo gráfico e oral da linguagem humana? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, embora se modifique a sonorização da palavra 

Deus, a qual varia conforme a linguagem de cada povo ou raça, jamais se altera a essência 

de Sua Natureza Infinita ou a Unidade de Sua Criação. Assim como não se modifica a 

intimidade e o perfume de uma flor, embora a sua designação varie conforme o idioma de 

cada povo, Deus também permanece íntegro e imodificável, quer O chamem Deus, Gott, 

God, Suprema Lei, Jeová, Alá, Grande Arquiteto ou, mesmo, Zambi dos africanos. 

Malgrado a diferença de vibração na sonoridade da pronúncia dos diversos nomes usados 

pelos povos mais estranhos, para invocar Deus, há uma só idéia e pensamento em perfeita 

sintonização com a realidade do Absoluto. A idéia de uma Entidade Absoluta, que 

realmente governa o Universo, vibra em todas as latitudes geográficas da Terra, na mesma 

invocação, quer varie na expressão gráfica ou verbal, de escandinavos, germânicos, 

asiáticos, latinos, anglo-saxões, eslavos, esquimós e africanos. 

 

 

 PERGUNTA: - Que dizeis de tantos aspectos, concepções e interpretações 

feitas pelos homens de Deus, e que realmente mais dificultam a nossa compreensão da 

Realidade Absoluta? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, o Criador não se modifica pelo simples fato de 

os homens O imaginarem sob vários aspectos pessoais ou conjeturas filosóficas, pois isso 

não é a Realidade, mas fruto de tradições, costumes e temperamentos e compreensão de 

cada raça. Deus é Deus, quer seja o Alá polígamo dos árabes, o Jeová belicoso dos judeus, 

o Tupã poderoso dos bugres, o Parabrahm dos hindus, o Grande Arquiteto dos maçons, o 

Velhinho de barbas brancas gerenciando o céu dos católicos, o Júpiter dos antigos romanos, 

Rá dos egípcios, o Absoluto dos ocultistas, a Lei Eterna para os iniciados, a Mente 

Universal dos hermetistas, a Suprema Lei para os espíritas. Entre os povos mais primitivos 

Deus lhes herda a fisionomia; é amarelo e de olhos oblíquos para os chineses; tem a cara de 

foca e mora num céu congelado para os esquimós; é o Grande Espírito e com tendências de 

caçador, na crença dos peles-vermelhas americanos; pode ser chamado Zambi, um negrão 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

37 

para os africanos, que, então, passam a considerar o Diabo tão branco como são os 

europeus racistas. 

 Mas não importa os diversos aspectos de Deus elaborados pela humanidade 

ignorante da Realidade Divina, quando os homens podem senti-Lo, ou mesmo identificá-

Lo, através das leis justas e sábias que regem a Criação. É a Vontade que preside todos os 

fenômenos do Cosmo e comunica a todos o anelo de perfeição e ascensão. Na verdade, o 

Universo é perfeito em sua criação infinita e eterna, porque Perfeita é a Entidade única que 

o criou. Repisamos: Deus pode ser apercebido através de suas próprias leis imutáveis, 

sábias e criativas, que agem corretamente em todos os níveis de vida e nas mais longínquas 

latitudes cósmicas. São leis e princípios emanados de um centro único criador, que dirigem 

desde o movimento do elétron, em torno do núcleo do hidrogênio comum, até a 

imensurável galáxia. 

 Aliás, os equívocos são humanos; Deus criou a energia atômica, o homem 

diabolicamente fez a bomba nuclear liquidando milhares de criaturas em poucos minutos; 

criou o álcool, que limpa metais, desinfeta ferimentos, move motores, dissolve tintas, 

aquece no frio e é um vasodilatador, mas o homem o usa para se perder no alcoolismo 

crônico. O Criador produz laranjas, pêras, maçãs, alface, repolho e cenouras, mas o homem 

despreza a dádiva divina de frutos e vegetais e, estupidamente, constrói matadouros, 

charqueadas e frigoríficos, onde trucida aves e animais, seus "irmãos menores", e depois os 

come assados, cozidos ou fritos, abarrotando de restos de cadáveres o cemitério do 

estômago. Sem dúvida, os civilizados superaram os honestos silvícolas, os quais 

devoravam a carne crua do adversário valente sem o requinte culpável da panela de pressão 

ou da churrasqueira moderna. Deus enfeitou as florestas com pássaros multicores, mas o 

homem, para descansar do trabalho semanal, diverte-se caçando e matando as aves no 

tétrico esporte da morte. 

 Quando o homem, munido de fuzis automáticos, com lunetas telescópicas e 

sincronizados com luz infravermelha, persegue e mata os animais desesperados em 

custosos "safáris", para se envaidecer em rodadas de uísque, ele é consagrado destemido 

caçador; mas, se o tigre ou o leão o mata, pelo direito recíproco de defesa, o "pobre 

caçador" é então vítima de uma fera. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis demonstrar-nos a ação e os objetivos de algumas 

dessas leis, que agem sobre o nosso mundo, capazes de identificarem-nos a Sabedoria, 

Bondade, justiça, Poder e Amor de Deus? 

 RAMATÍS: - De princípio, lembramos-vos a ação da lei do progresso e de 

economia da Vida, que age e interpenetra tudo, comprovando que Deus opera 

incessantemente sobre todos os seres e as coisas, no sentido de maior sobrevivência e mais 

breve aperfeiçoamento da Criação. 

 Um exemplo é o singelo fenômeno botânico: o conhecido "tropismo", como 

economia da Vida. Na luta incessante dos vegetais pela sobrevivência, o "instinto" dá-lhes 

a orientação certa para a continuidade da vida. Quando a planta nasce entre as pedras, ela 

luta obstinadamente até que as suas raízes encontrem um veio ou poça de água para 

sobreviver; a que viceja na sombra, espicha galhos e inclina-se para a luz do Sol, fenômeno 

de heliotropismo, ou na busca do alento de energia do astro rei necessária para o seu 

metabolismo. O vegetal nascido num desvão de pedra emite cordões e cipós, que crescem e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

38 

movem-se aflitivamente em direção ao solo nutritivo; as plantas mais débeis e 

inexperientes grudam-se às árvores carnudas e fortes, para ali sobreviver como parasitas. 

As plantas brotadas nos monturos e nas imundícies, em miraculoso fenômeno de alquimia 

vegetal, extraem dali o "húmus" que as transforma em espécies atrativas e se abrem em 

flores perfumadas e vistosas; certas espécies vegetais produzem um perfume particular, que 

atrai insetos e gruda-lhes o pólen nas patinhas, transformando-os em fecundadores pelo 

mundo afora. Outras plantas carnívoras elaboram um perfume hipnótico, que atrai os 

insetos imprudentes e os aprisionam entre as pétalas das flores, a fim de os devorarem na 

sua alimentação excêntrica. 

 São princípios que atuam no mundo pequeno dos vegetais, porém que comprovam a 

ação de leis derivadas da Lei Suprema, manifestando-se com sábia coerência a inata 

criatividade. Indiscutivelmente, são leis impecáveis, sensatas e disciplinadas, que regem os 

fenômenos do mundo material, mas comprovam a presença oculta no Universo. Jamais 

essas leis causam surpresas, equívocos ou alienações e qualquer crítica só pode provir da 

má interpretação ou ignorância humana. As próprias aberrações da Natureza, que poderiam 

despertar a censura dos homens contra um Criador imperfeito, não passam de importantes 

pesquisas e ensaios na busca de maior perfeição. 

 Há perfeita ordem e coerência em todos os fenômenos ocorridos na Natureza física 

do vosso orbe, os quais atestam o efeito inteligente, progressista e sensato, sob inflexível 

lógica que aperfeiçoa todas as formas e seres. Tudo é harmonioso, sensato e coerente, pois 

não há excentricidade ou qualquer aberração injustificável. Sob as leis sábias e imutáveis, 

os rios sempre correm para os mares e não retomam, jamais, para as suas cabeceiras; os 

vegetais surgem caracteristicamente de mudas e sementes afins, pois não se originam de 

fatos miraculosos, nem de acidentes atribuídos ao acaso. Eles nascem, brotam e crescem, 

dão flores e frutos no tempo adequado e justo de sua maturação botânica, e depois ainda 

germinam as sementes que lhes propagam a espécie. 

 Assim, os pinheiros dão pinhões e não cocos, as figueiras dão figos e não alfaces, as 

macieiras dão maçãs e não repolhos. Mesmo no caso de enxertos praticados pelos 

botânicos entendidos, que são possíveis somente quando sejam atendidas as regras ou leis 

que disciplinam a vida de tais espécies. Não é o cientista humano que inventa ou 

esquematiza leis para lograr sucesso da enxertia de frutos ou cereais; ele apenas descobre-

as e faz o uso conveniente. As leis ocultas de Deus comandam e dominam desde a geração 

do vírus nas células animais até o crescimento do filho do hipopótamo na floresta africana. 

Atuando em todas as latitudes geográficas do planeta e operando em todos os níveis de 

vida, há perfeita distribuição do principal elemento da vida física, que é o oxigênio. Aqui, o 

condor recebe a sua cota necessária para respirar no cimo dos picos mais altos da Terra; ali 

os peixes sobrevivem extraindo o oxigênio do seio da própria água onde vivem; acolá, à 

minhoca sobrevive com uma pitada de oxigênio soterrada no subsolo. Na própria 

intimidade do corpo humano, a Lei Divina atua, coerentemente, visando de modo 

fundamental a sobrevivência correta do ser, pois substitui células gastas, corrige e modifica 

órgãos, sensibiliza o sistema nervoso, desenvolve a criança num padrão harmônico e 

dinamiza todos os recursos para recuperar a saúde humana. Acentua o tato e a audição no 

cego e, quando o homem opera um rim ou pulmão, a Lei dinamiza o poder do órgão 

sobrevivente e estimula o seu metabolismo para compensar o que foi extraído. 

 Na realidade, o homem nada cria de original, mas só descobre e aproveita as coisas 

que já existiam, ou seja, colhe os frutos de um criador-Deus. Os civilizados deslumbram-se 

com o rádio e a TV; mas isso só é possível pela existência de campos eletromagnéticos que 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

39 

envolvem o Cosmo antecipadamente à descoberta ou realização humana. A cápsula ApoIo 

conseguiu o sucesso de pousar na Lua, consagrando um dos maiores feitos humanos, graças 

ao uso da lei da gravitação universal, que une os astros e regula as órbitas siderais. Os 

computadores eletrônicos aliviam o cérebro humano e operam os mais complexos cálculos, 

graças aos metais que permaneciam em bruto, no seio da terra, e depois serviram para 

produzir e modelar a instrumentação cibernética. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas em face de tanta complexidade e acontecimentos 

inexplicáveis que surpreendem ou confundem a nossa compreensão, como poderíamos 

identificar algo da bondade divina através da própria obra de Deus? 

 RAMATÍS: - A bondade de Deus manifesta-se intencionalmente até nas coisas 

mais repugnantes e aparentemente inúteis no mundo. Há um sentido benfeitor de proteção 

ao equilíbrio natural em qualquer fato da vida, sem que se precise de muito talento e 

erudição para o homem vislumbrar o fenômeno tão simples. Porventura, a eclosão do lírio 

ou do lótus no seio dos lençóis de lama fétida a configurar a flor na sua mais pura 

virgindade e perfume, não é, também, uma das mais sublimes demonstrações da Bondade 

Divina, que ensina o Amor em todas as expressões de vida? 

 Basta à criatura sensível e sem premeditações perscrutar a intimidade dos 

acontecimentos desagradáveis ou trágicos, considerados inúteis e onerosos, para ela 

descobrir sob o véu do que é asqueroso ou daninho, a mensagem de uma inteligência oculta 

que atua no mundo espiritual modelando na matéria as futuras formas de estesia angélica. É 

o caso do capim, por exemplo, vegetal até pouco tempo julgado como sem importância, e 

que surpreendeu a ciência, quando esta descobriu que ele possui todas as vitaminas. É fácil 

de se comprovar essa realidade, porquanto, o cavalo, o boi e outros animais, embora se 

alimentem especificamente de capim, são mais sadios e robustos do que os homens, 

preferencialmente carnívoros. Na guerra de 1918, os médicos descobriram que não eclodia 

a gangrena nos soldados feridos onde pousava a mosca-varejeira, provavelmente por 

produzir as bicheiras. Aliás, a própria penicilina descoberta por Fleming é oriunda de um 

vegetal simples em sua organização, como é o fungo. O urubu, ave tão repulsiva e um 

renitente devorador de cadáveres, hoje é considerado um excelente sanitarista do globo, na 

sua tarefa inglória de limpar a carniça do solo, enquanto a própria ciência já suspeita de que 

em sua moela existe certa enzima favorável à cura do câncer. Além disso, o urubu vive 

quase 250 anos e, paradoxalmente, goza de ótima saúde e sua alimentação execrável jamais 

o contagia ou o infecciona. 

 As feias e vorazes lagartas, tão condenadas por darem cabo das lavouras, são depois 

devoradas pelos sapos, que se encarregam do controle do excesso de proliferação desses 

bichos destruidores. Mas a bondade de Deus também se estende sobre as lagartas, pois as 

que sobrevivem à destruição empreendida pelos sapos, mais tarde se transformam em 

irisadas borboletas, na missão elogiável de distribuir o "pólen" das flores por todos os 

recantos do mundo. As inexplicáveis minhocas, cuja vida parece tão sem propósito sensato, 

lembram verdadeiros engenheiros, que abrem sulcos e galerias no solo para a ventilação 

necessária às plantas das lavouras; o mosquito anófeles produz a maleita, mas, graças às 

pesquisas da Medicina, o soro dos maleitosos curou casos de paralisia geral sifilítica. E a 

fim de o mundo não se tornar um hospital de impaludados, os morcegos, à noite, liquidam 

os mosquitos anófeles transmissores da maleita para evitar a malária incontrolável. E a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

40 

quina, que é o remédio específico da maleita, também nasce prodigamente no mesmo 

litoral onde grassa a enfermidade, evidenciando sempre os cuidados que Deus tem para 

com os seus filhos. 

 Há sempre indícios benéficos no âmago das coisas e dos seres bons ou maus, belos 

ou feios, sadios ou enfermos, e que se pode evidenciar, aos poucos, à medida que se 

investiga e conclui sobre os fenômenos da própria vida. Aqui, o maribondo agressivo nos 

enxames furiosos é quem protege o bicho-da-seda dos ataques das lagartas destruidoras; ali, 

a barata repugnante e desesperada sob incessante e implacável guerra doméstica, é o inseto 

que possui a preciosa "quitina", ou seja, a mais cobiçada substância para firmar-se a base 

do plástico moderno; acolá, as cobras, lacraias e escorpiões venenosos, graças ao estudo e à 

aplicação médica do seu tóxico, na produção dos soros, já produziram mais benefícios à 

humanidade do que os próprios males causados pelas suas picadas. 

 Enfim, são fatos que se sucedem num encadeamento ordeiro e inteligente, mas a 

convergir sempre para um fim proveitoso e benfeitor da humanidade. Isso comprova-nos os 

princípios e as regras que fundamentam a Bondade de Deus e, ao mesmo tempo, o amparo 

recíproco, que existe entre todos os seres e as formas a serviço da conscientização do 

espírito imortal encarnado na matéria. 

 

 

 PERGUNTA: - Muitos filósofos e cientistas afirmam que não existe uma 

sabedoria incomum orientando o Universo, mas tudo é apenas fruto de um "instinto 

global" a manter a coerência dos fenômenos da natureza. 

 RAMATÍS: - Quando Jesus assim advertiu: "Aquele que tiver olhos de ver que 

veja; pois muitos homens têm olhos, mas são piores do que cegos", é provável que ele 

também tivesse refletido sobre esses filósofos e cientistas, que ainda são incapazes de 

identificar a Sabedoria de Deus manifesta e comprovada perfeitamente no equilíbrio, na 

lógica e no progresso de todos os fenômenos do mundo. Os mínimos acontecimentos 

sucedidos no vosso orbe são disciplinados incessantemente por leis, cuja finalidade é o 

equilíbrio e a ordem que visam sempre o aperfeiçoamento do ser. Não se trata de nenhum 

instinto global sustentando a coesão das formas que se atritam e se modificam sob qualquer 

impulso mecânico. As almas argutas podem perceber que essa ação oculta é mais sábia do 

que instintiva, é mais previsível do que acaso, mais ação do que passividade. Não é difícil 

percebermos do psiquismo matriz da vida, de onde provém toda a substância do mundo, 

amparando a sobrevivência dos insetos, répteis, aves, animais e dos próprios homens em 

incessante progresso. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis citar-nos alguns exemplos mais práticos e 

positivos, que nos indiquem quanto ao fluxo dessa sabedoria divina, que opera 

logicamente através das formas da natureza? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida o mundo seria um caos sem um planejamento 

antecipado que aborda-lhe sensatamente lodos os esquemas de manifestação da vida 

processada através das mais variadas formas físicas compatíveis a cada tipo de orbe 

pulsante no Universo. Examinando-se a história biológica e geológica da natureza do vosso 

orbe apesar das lacunas existentes, não é difícil ao homem verificar as inúmeras provas do 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

41 

seu progresso de estados inferiores para níveis superiores, pelos milênios, num processo 

evolutivo e deliberadamente num sentido de harmonia e beleza. É fácil de se verificar esse 

evento progressista, pelo exame e comparação da vida do homem das cavernas à do homem 

do concreto da atualidade. A intervenção periódica e pessoal do homem, corrigindo as 

coisas e melhorando os seres do mundo físico, ele a faz somente dirigindo o seu poder e 

aplicando a sua inteligência na fenomenologia da matéria, porque através dela também 

derrama-se a Sabedoria Divina ativando as energias latentes, que fluem pela intimidade das 

próprias formas no milagre da incessante transformação. 

 A sabedoria e o poder da Divindade são perceptíveis nos mais singelos fenômenos 

da natureza, nas incessantes mutações das coisas e dos seres orgânicos do mundo, antes da 

mais sábia intervenção humana. Exemplificando: aqui, o fruto selvático e tóxico serve de 

alimento sazonado na mesa do civilizado, após as diversas etapas aperfeiçoadoras, que lhe 

transformaram o veneno no suco saboroso e na substância nutritiva; ali, a fera indomável e 

selvagem, acostumada ao extermínio nas florestas, depois descansa tranqüila e amorosa aos 

pés do homem na figura do cão amigo; acolá, o troglodita, cujas mãos calosas e brutais 

apenas sabiam empunhar a clava mortífera, na luta pela sobrevivência, agora dedilha 

velozmente o teclado do piano moderno, traduzindo em sons divinos a universalidade de 

Beethoven, a força telúrica de Wagner, a sensibilidade de Chopin, a matemática sonora de 

Brahms, ou a espiritualidade de Mozart. 

 Evidentemente, há uma sabedoria muitíssimo além da capacidade e da ação humana 

e da pseudo-espontaneidade fenomênica da natureza. Existe uma sabedoria que regula a 

procriação dos seres até um limite ou risco sensato, que permite a inteligente e sadia 

continuidade da vida. Onde há equilíbrio, há sensatez; onde há progresso, há inteligência. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais os exemplos mais concretos dessa vossa conceituação? 

 RAMATÍS: - No reino animal, por exemplo, os coelhos, animais cuja 

proliferação tão fértil já teria saturado a superfície da Terra, graças à lei do equilíbrio e da 

sabedoria divina, também morrem com a mesma facilidade e sob o toque mais descuidado. 

No entanto, dos condores dos Andes, aves gigantescas, que podem apanhar um novilho nas 

garras e, por isso, dariam cabo da vida de todos os animais de pequeno porte, o controle 

divino inteligente e sensato só deixa vingar um ovo em cada postura de cem. As pródigas 

sardinhas, que não tardariam a assolar os mares são engolidas às toneladas pelas baleias, na 

mais perfeita equação de equilíbrio. No entanto, as corpulentas baleias, que também 

poderiam abarrotar os oceanos, são restringidas na sua procriação, pois só lhes vingam 

alguns baleotes após a costumeira gestação. 

 

 

 PERGUNTA: - Tendes feito referência ao sentido de orientação dos insetos, 

aves, répteis e animais, como outra manifestação da sabedoria divina atuando no mundo 

físico. Poderíeis dar-nos alguns exemplos disso? 

 RAMATÍS: - Embora os sábios do mundo aleguem que o sentido de orientação 

das espécies inferiores atua de modo instintivo, isso é realmente conseqüência do mesmo 

princípio inteligente da Consciência Espiritual de Deus, quando mobiliza os recursos 

adequados à sua sobrevivência. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

42 

 Assim, as andorinhas emigram no inverno para lugares mais quentes e, graças a esse 

sentido inteligente de orientação, calculam previamente até a quilometragem em que 

devem voar sobre o mar e na medida de sua resistência física. Sob tal determinismo sábio e 

oculto, os cães apenas farejam um retalho de pano e logo se orientam a seguir os rastros de 

alguém que lhes é incitado; os gatos, embora degredados à longa distância, depois sabem 

retomar ao seu antigo lar através do próprio rastro "etéreo-magnético", que deixam no 

caminho anterior; as formigas, sob aviso oculto e estranha faculdade de previsão, 

abandonam as margens do Rio Amazonas dois dias antes das enchentes, em que o próprio 

povo às vezes é apanhado de surpresa pelas águas revoltas. Aliás, certo estudioso terreno, 
9
 

em suas pesquisas sobre a comunidade das formigas tipo mineiras ou cortadeiras, certa vez 

lançou 500 grãos de açúcar na proximidade de um formigueiro e, para seu espanto, 

surgiram, aos poucos, 500 formigas, que transportaram a quantidade exata de açúcar ali 

depositada, mas sem restar uma só formiga ou um só grão de açúcar. 

 
 9 - O autor é Maurice Maeterlinck, em sua obra "A Vida das Formigas". 
 

 O pássaro "joão-de-barro", por exemplo, possui avançado sentido de 

meteorologista, pois constrói a sua casa, antecipadamente, com a porta em oposição ao 

sentido dos ventos fortes e das tempestades; as abelhas, além de prodigiosas pela argúcia 

dos cálculos matemáticos com que edificam as divisões de sua colméia, também parecem 

entender de medicina, pois matam o besouro intruso na comunidade e, depois, o 

mumificam sob um paredão de substância "anticéptica", a fim de evitar a infecção que 

poderia estragar-lhes a reserva de mel. Embora se considere como inata a astúcia da raposa 

na sua luta pela sobrevivência, ela às vezes revela um senso de habilidade e inteligência 

bastante incomuns; com um maço de capim na boca, entra na água e vai mergulhando, aos 

poucos, até que as pulgas do seu corpo ali se alojem para se proteger; em seguida, deixa o 

capim infestado pelas pulgas rodando sobre a água do riacho. O percevejo, na sua 

habilidosa estratégia para sobreviver, fere a vítima e safa-se, em seguida, deixando-lhe na 

pele uma substância química pruriginosa e de efeito anestesiante, que ao ser esfregado ativa 

a circulação; depois ele retoma para sugar o sangue ali acumulado pela fricção. As aranhas, 

além de avançado conhecimento de engenharia, cujas teias nenhum engenheiro humano 

conseguiria construir sob tal escala e resistência, às vezes constroem um barco de gravetos, 

acrescentam-lhe um mastro de capim impregnado de algum perfume selvático atrativo e 

depois descem pequenos riachos na caça de insetos imprudentes e atraídos pelo odor 

vegetal; o poraquê é um peixe robusto, que eletrifica as patas da corça, paca ou cutia, 

quando elas vão beber água, até arrastá-las anestesiadas para o fundo dos rios depois de 

uma verdadeira sessão de eletroconvulsoterapia. Os elefantes viajam o mês inteiro para 

certa região da África, onde consomem um tipo de erva terapêutica, que os vacina contra as 

epidemias periódicas. 

 Se fosse viável supormos que Deus, às vezes, pratica alguma travessura na criação, 

que nem tudo é tão sisudo e melodramático, não seria difícil verificarmos algum fato ou 

acontecimento que trai certo humorismo ou excentricidade divina. O burro, por exemplo, 

malgrado o estigma de retardo mental, jamais entra no atoleiro, onde o cavalo mais 

inteligente se afunda; o besouro, devidamente analisado, lembra uma piada do Criador, pois 

é um inseto que pelo seu volume e sua configuração anatômica desmente as mais 

rudimentares leis e regras aerodinâmicas para o vôo; o besouro é um inseto absolutamente 

antiaéreo e incapaz de elevar-se do solo e não pode voar. Mas o besouro voa, porque não 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

43 

sabe desse impedimento. O morcego, por exemplo, é cego, mas voa velozmente 

enxergando pela ponta dos dedos no fenômeno conhecido de "sonar", o que é mais próprio 

do submarino guiado pelo "radar". 

 

 

 PERGUNTA: - A fim de completarmos as nossas reflexões sobre os atributos 

inteligentes e coerentes de Deus, que regem e protegem as espécies do reino animal em 

nosso orbe, ainda gostaríamos de mais algumas considerações a esse respeito. 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, toda criação é intrinsecamente protegida por Deus, 

o Criador, que promove os meios de subsistência e de sobrevivência adequados a cada 

espécie de ave, réptil, inseto ou animal. Embora ainda predomine no mundo a lei do "mais 

forte", em que as espécies mais débeis são facilmente destruídas pelos tipos mais bem 

agraciados pela natureza, não há prejuízos definitivos, porque destruindo os corpos carnais 

transitórios, o psiquismo que comanda cada espécie permanece inalterável. Poderíamos 

considerar que os corpos das aves, insetos, répteis e animais são apenas vestimentas 

passageiras, em processo de adestramento e aperfeiçoamento, a fim de servirem mais tarde 

às exigências das mentes individualizadas. É uma fase de evolução em que esse psiquismo 

ativa-se pelas experiências vividas no orbe, inclusive nas próprias situações dramáticas ou 

trágicas. 

 No entanto, além do cuidado fundamental da Divindade em proporcionar mais 

tempo de vida orgânica à ave, ao animal, réptil ou inseto, ainda exercita pela vestimenta 

carnal mais instintiva a ação de um futuro psiquismo mais bem elaborado. O Criador 

proporcionou na busca da vida um sistema de "autoproteção" particular a certas espécies de 

insetos, répteis, aves e animais, que lhes permite uma defesa ou dissimulação mais 

adequada para major probabilidade de sobrevivência no ambiente onde vivem. Trata-se do 

fenômeno de "mimetismo" e imitado pelo homem nas guerras fratricidas sob o nome de 

"camuflagem", o qual disfarça convenientemente aves, répteis, insetos e animais, de modo 

a iludirem ou desorientarem as espécies mais fortes e agressivas, que deles se alimentam. 

 O mimetismo disfarça ou confunde o ser no meio ambiente onde vive e o ajuda a 

passar despercebido na sua luta pela sobrevivência. É sob tal providência protetora que o 

urso nasce branco nos pólos e se confunde com o próprio gelo numa autoproteção natural; 

mas, para evitar que essa cor branca o destaque perigosamente nas florestas ou grutas 

escuras, ele então é de cor preta ou parda nas regiões não geladas, dificultando a mira dos 

caçadores. Graças ao mesmo fenômeno protetor, o leão do Saara é fulvo e se confunde 

facilmente com a própria areia do deserto; o tigre da Índia se dissimula entre os bambuzais, 

pelas suas listras do corpo; enquanto o elefante mais se assemelha ao tronco envelhecido 

disfarçado entre as árvores das florestas. Os papagaios são tão verdes como as plantas onde 

vivem; as borboletas ostentam o colorido das flores dos jardins, onde revoluteiam 

febrilmente; os gafanhotos são de um verde claro e transparente, como o das folhas do 

milho novo, para depois adquirir uma cor amarelo-pardacenta tão própria do milharal já 

envelhecido. Os peixes se dissimulam pela cor do mar, enquanto as minhocas e as formigas 

guardam a cor característica da terra onde vivem. As rãs são verdes como o limbo das 

poças ou lagoas onde saltitam, mas os sapos se disfarçam nos pântanos pelo tom lodoso de 

sua pele luzidia. 

 Enquanto a cobrinha-d' água lembra a tonalidade do capim novo das margens dos 

regatos e cisternas de água, a cascavel, jararaca, surucucu ou jararacuçu variam desde o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

44 

aspecto de galho verde-oliva, touceira de capim amarelo-listrado, ou confundem-se com os 

paus podres e troncos velhos de cor de argila. Há insetos que são verdadeiras folhas de 

árvores a se moverem, inusitadamente, e outros, quais brotos verdes, permanecem 

silenciosos e estáticos, quando pressentem o perigo a seu redor. É por isso que as mesmas 

espécies de aves e animais vestem roupagem diferente, conforme a região onde são 

chamados a viver, assim como no caso do urso, que é branco nos pólos e preto ou pardo na 

escuridão das florestas. Enquanto o arminho, a raposa-polar, a lebre-das-neves e as 

perdizes-das-neves vestem a sua "roupagem de inverno", com os pêlos de imaculada 

brancura nas regiões frigidas polares, usam a "roupagem de verão" nas regiões tropicais, 

cujas cores imitam, tanto quanto possível o terreno e a vegetação do ambiente. Aliás, há 

outros recursos miméticos, como o caso das borboletas, que possuem em suas asas 

coloridas desenhos excêntricos, figuras de olhos ameaçadores, ferrões ou garras, 

procurando simular as armas de outras espécies agressivas. Certas mariposas inocentes se 

disfarçam de maribondos e abelhas de dardos simulados para, assim, impor mais temor aos 

seus destruidores, enquanto algumas cobrinhas inofensivas procuram iludir assumindo o 

aspecto de ofídios venenosos. Sem dúvida, o conhecido camaleão ainda é o tipo mais 

representativo do fenômeno mimético cromático, pois ele pode se adaptar rápida e 

facilmente a qualquer coloração do ambiente onde atua, mobilizando eficiente e seguro 

disfarce. 

 Esse fenômeno de mimetismo, que serve de proteção à sobrevivência mais 

prolongada das mais variadas espécies do reino animal, embora não induza a qualquer 

conclusão cósmica definitiva, ou comprovação direta da Divindade, oferece ao homem 

arguto o ensejo de extrair ilações corretas e sensatas, quanto à indiscutível verdade de uma 

Inteligência Superior, operando na intimidade de todos os fenômenos da natureza. 

 

 

 PERGUNTA: - Existe algo dessa proteção "mimética" na vida orgânica do 

próprio homem, que o ajude à sua maior sobrevivência no meio onde vive? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, o homem possui a inteligência e o bom senso 

bastante desenvolvidos para saber proteger-se ou dissimular-se ante as agressões adversas e 

poder adaptar-se facilmente à topografia dos vários terrenos onde atua. A "camuflagem" 

tão pitoresca e utilizada em tempo de guerra é uma confirmação das possibilidades 

miméticas do homem no curso de suas lutas, porfias e ameaças do meio e dos seres onde 

convive. Não é uma ação automática e instintiva, mas ainda é um "mimetismo" deliberado 

e sob o curso do raciocínio humano. 

 No entanto., ocorrem fenômenos na intimidade do corpo humano, já do 

conhecimento da ciência, suficientes para comprovar, também, a presença de uma 

sabedoria oculta, inata ao próprio homem, que embora atue de um modo instintivo 

demonstra em suas mutações sutis e incomuns uma faculdade deliberadamente inteligente. 

Portanto, no homem existe e se revela um ser racional, graças à sabedoria do seu 

psiquismo, que lhe opera na intimidade sob a diretriz de uma potência oculto superior e 

poderosa. A entidade humana está submetida a uma série de leis, princípios e regras, que 

lhe orientam segundo a segundo o organismo, mas obediente a um esquema de alta 

precisão e sob o controle da Suprema Inteligência de Deus. 

 Não se trata de qualquer automatismo proveniente de um instinto primário, produto 

de um acaso, que age "certinho", corrigindo e solucionando os senões humanos; mas é 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

45 

ocorrência que trai sempre uma ação ou intervenção de reconhecida e incomum sabedoria. 

Há, também, um símile de mimetismo na infinidade de fenômenos de adaptações, que 

provam essa intercessão incessante da sabedoria oculta na intimidade do organismo carnal 

do homem, e funcionam independentemente de sua vontade e reflexão, socorro ou 

correção. 

 O inseto, o animal e a ave podem assumir aspectos inusitados à sua espécie e 

vivência em comum, que se agrupam sob o tema do "mimetismo", a fim de permanecerem 

ilesos no meio ambiente. No entanto, no homem também se sucedem fatos e fenômenos 

internos de rápida ou prudente adaptação, que lhe asseguram a sobrevivência no trânsito 

para climas, regiões ou ambientes até adversos ou sem o necessário condicionamento. A 

criatura que se transfere do equador para a região polar enfrenta uma hostilidade 

representada por vários fatores decorrentes da grande diferença entre ambas as latitudes 

geográficas e poderia sucumbir, sem a sua adaptação algo semelhante a um recurso 

mimético. 

 Aliás, o homem não providencia, conscientemente, essa modificação protecional e 

necessária pela sua transferência rápida de um clima a que está condicionado por outro 

estranho, mas isso ocorre à sua revelia, sob a interferência oculta da sabedoria do seu 

psiquismo, revelando a própria Sabedoria de Deus na proteção de suas criaturas e no 

sentido de alongar a vivência do espírito do homem na matéria educativa. 

 

 

 PERGUNTA: - Malgrado os acontecimentos, fatos e destinos dramáticos 

inexplicáveis e até injustos, que se sucedem sem um esclarecimento lógico, ainda 

devemos confiar e crer nessa sabedoria, justiça e amor de Deus aos homens? 

 RAMATÍS: - A vida no campo denso da matéria, inegavelmente, é um gravoso 

palco de lutas fatigantes de experimentações dificultosas, onde o espírito do homem é 

ativado pelas energias que se atritam, requintam-se e sublimam-se no sentido de ele superar 

o instinto animal, que o protege, mas também o escraviza desairosamente às vibrações 

inferiores. O homem luta até uma certa freqüência sob o impulso energético das forças 

primárias da animalidade, tal qual a semente se rompe no seio da sala espicaçada pelas 

energias telúricas da meia ande é plantada. Em seguida, ela germina, desabrocha, cresce e 

emancipa-se compondo flores e frutos no triunfo de uma escalonada superior. Sob a 

energia telúrica, que eclode da espécie animal instintiva e implacável, o espírito do homem, 

como a muda vegetal superior enxertada no cavalo-selvagem, deve opor-se veementemente 

à força bruta da selva agreste e gerar os frutos sazonados na imposição definitiva dos 

princípios superiores espirituais. O corpo carnal é o cavalo-selvagem, em que o espírito se 

engasta sob a disciplina das regras e das tendências da vida física, mas deve sobrepor-se à 

vigorosa tirania do instinto animal que ajuda, mas escraviza. O espírito do homem surge à 

periferia do solo da vida humana para ativar e desenvolver o amor e a sabedoria, que são os 

princípios fundamentais do futuro anjo. 

 Mas ainda é impossível à criatura humana abranger e compreender, no seu estágio. 

microcósmico, o metabolismo e objetivos divinos exarados por Deus, os quais funcionam 

no sentido de transformar e sublimar a consciência limitada do homem até alcançar uma 

freqüência superior, onde poderá aperceber-se da essência do Criador. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

46 

 PERGUNTA: - Mas se o homem foi feito "à imagem de Deus" e possui em si 

mesmo "o reino divino", por que ele comete equívocos, revela defeitos e até precisa ser 

corrigido? Qual o motivo dessa precariedade divina na criatura? 

 RAMATÍS: - Qual seria o valor do homem, criado por Deus para ser feliz por 

toda a eternidade, caso ele mesmo não fosse o autor de sua própria "conscientização"? 

Apesar do protesto justificável, de que não há mérito, nem valor na criatura sofrer, para 

depois ser venturosa, muito pior seria se ela fosse um produto automatizado e elaborado 

mecanicamente em série. É a auto-realização, a transformação preliminar, garantia de um 

futuro venturoso, quando o espírito sentir, conscientemente, os seus poderes criativos e a 

possibilidade de plasmar nas formas do mundo toda a intuição superior, como poesia, arte e 

imaginação sublime. Não importa se o homem, em princípio, confunde as quinquilharias 

dos mundos físicos transitórios com valores autênticos de sua futura felicidade. O certo é 

que ele jamais se perderá nos labirintos educativos das vidas materiais, porque o seu 

destino glorioso é a angelitude e a luz que o guia queima no próprio combustível de sua 

centelha interna. Sem dúvida, precisa crer"e confiar na pedagogia traçada pelo Criador, 

cujo resumo o ser possui em sua própria intimidade espiritual, na síntese microcósmica do 

"reino divino". 

 E para a absoluta segurança da criatura alcançar mais breve e corretamente a sua 

ventura eterna, então a Divindade estatui a Lei do Carma, que disciplina, corrige e retifica 

os atos insensatos e enfermiços, que o espírito pratica nas vidas sucessivas na face dos 

orbes físicos. Assim, nenhuma criatura deve invadir o direito alheio ou perturbar o destino 

dos seus companheiros, em curso de aperfeiçoamento espiritual. Aliás, ninguém pode, 

sequer, carregar a cruz do seu irmão e sofrer por procuração quaisquer reações 

desagradáveis e indesejáveis, que devem ser vividas pelos próprios responsáveis ou 

culpados. O espírito do homem é o autor do seu desUno e pessoalmente responsável pelos 

efeitos bons ou maus decorrentes dos seus atos pregressos. Cumpre-lhe a tarefa de 

despertar e desenvolver, em si mesmo, os valores íntimos que lhe devem assegurar a 

vivência futura entre as humanidades siderais felizes. Ele pode semear dores, júbilos, 

prazeres ou tragédias, porém, sob a Lei do Carma, que é inflexível e corretiva, mas justa e 

impessoal, o homem é o autor e, ao mesmo tempo, o receptor de todos os acontecimentos 

ou males praticados a favor ou contra o próximo. Em face da advertência insistente de 

todos os instrutores e mestres da espiritualidade, enunciando que "a semeadura é livre, mas 

a colheita é obrigatória", e que "a cada um será dado segundo as suas obras", ninguém pode 

alegar ignorância das sanções da lei cármica, nem atribuir injustiças a Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas se o homem não possui o "livre-arbítrio" de agir a seu 

contento, é óbvio que ele também não pode avaliar a natureza incomum e ilimitada de 

Deus, o que requer a máxima liberdade de ação. Daí certa descrença e rebeldia humana. 

Não é assim? 

 RAMATÍS: - O espírito do homem tem o "livre-arbítrio" e pode agir até onde 

não prejudique o companheiro. Mas é insensato se maldisser ou rebelar-se contra Deus, 

quando ele, somente ele, é o responsável direto por tudo o que fizer de mal ou de bem. A 

legislação disciplinar é tão-somente no sentido de promover a indesviável ventura de seus 

filhos e ajustá-los ao caminho certo e redentor, sem qualquer intenção punitiva. O homem 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

47 

deve aprender corretamente cada lição ministrada pela vida nas escolas planetárias, 

sofrendo as regras disciplinares desse curso educativo, a fim de fazer jus aos direitos 

incondicionais no futuro e aos poderes incomuns no seio do Universo. O livre-arbítrio 

dilata-se em sua área de poder e capacidade, tanto quanto o espírito também desperta a sua 

consciência e já manifesta um comportamento tão sensato e correto, que jamais causa 

prejuízos ao próximo. 

 Só a ignorância humana de não saber que o Criador permanece integrado na sua 

própria obra e pode ser "sentido "pelas suas criaturas, é que induz o homem à descrença 

divina. Quem sobrepõe o intelecto orgulhoso da personalidade humana transitória sobre a 

intuição do espírito imortal, jamais vibra com a essência Divina. É o símbolo do "anjo 

rebelde", que dinamizado pelo cientificismo querelante, sente-se humilhado em fazer 

concessões além de si mesmo. A descrença em Deus não é atestado de inteligência 

incomum, mas apenas fruto da excessiva escravidão aos sentidos físicos do homem 

transitório. Jamais a criatura poderá equacionar o Universo e assimilar a natureza divina do 

Criador, confiando tão-somente nos sentidos, mesmo que amparado pela mais perfeita 

técnica instrumental do mundo transitório e limitado, que apenas lhe serve de cenário de 

vivência física. Nenhum botânico conseguirá vislumbrar a configuração majestosa do 

pinheiro, apenas examinando a contextura superficial do pinhão. Em conseqüência, 

também não se deve confundir a deficiência da sensibilidade humana, com a conclusão 

genial de que Deus não existe. 

 Assim como o neurônio do cérebro humano não está em condições de avaliar o 

equipo "psicofísico" do seu dono, a criatura, que é tão-somente uma partícula 

microcósmica do Universo, também não está capacitada para julgar e explicar o Cosmo em 

todos os seus aspectos. 

 

 

 PERGUNTA: - Acontece que, se o homem ainda não se apercebe da 

Realidade Cósmica de Deus, ele também não pode ser censurado, uma vez que se trata de 

um fenômeno muito além de sua capacidade humana. 

 RAMATÍS: - Ninguém abrange a solução de uma incógnita sob a obstinação de 

negá-la, porque isso é fruto de uma reação produzida pelo próprio orgulho humano. O 

homem sensato considera válida, autêntica e definitiva a sua opinião, somente até o limite 

de sua própria capacidade humana e gabarito espiritual. Assim como o inquilino judicioso 

examina a estrutura e a disposição de sua residência, antes da preocupação de pretender 

conhecer a realidade psicofísica do seu senhorio, o homem sábio também busca primeiro 

conhecer a origem e o destino do seu orbe, certo de que é a manifestação do mesmo autor. 

Seria absurdo que os alunos analfabetos do curso primário se obstinassem em negar as 

etapas ginasiais, pré-acadêmicas, acadêmicas e universitárias, que ainda se esquematizam 

na mente infantil. 

 Assim como o curso primário ainda é um estágio incapaz de proporcionar ao aluno 

incipiente a visão global acadêmica, o mundo físico é tão-somente uma preliminar 

educativa com a função restrita de despertar os valores psíquicos do cidadão espiritual, mas 

impossível de lhe comunicar a Realidade Divina. É um tolo o aprendiz de aritmética que, 

envaidecido do seu primarismo de cálculos, opõe dúvida quanto a Einstein, cuja Teoria da 

Relatividade exige cérebros privilegiados para entendê-la. O homem que ainda não 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

48 

conhece a si mesmo, infeliz vítima dos vícios e das paixões da coação animal, jamais deve 

se orgulhar de negar Deus, que criou o Universo. 

 

 

 PERGUNTA: - Embora sejamos partículas do mesmo Deus único e Criador 

do Universo, não teríamos o direito de protestar quanto ao fato de sofrermos para 

evoluirmos em nossa conscientização individual? Porventura, não poderíamos recusar 

uma vida ou conscientização para a qual não fomos previamente consultados? 

 RAMATÍS: - É de senso comum que o espírito do homem só poderia interpelar 

Deus e censurá-Lo por tê-lo criado sem a sua consulta ou autorização, depois de ele próprio 

existir ou ser alguém no seio do Universo. Qual o homem que poderia indagar se 

determinado filho deseja "existir" ou não, antes de o fazer nascer e aguardar-lhe o 

desenvolvimento suficiente da razão, para depois deliberar suas próprias decisões? Em 

conseqüência, mesmo se tratando de uma partícula inerente ao Todo único, como é o 

espírito do homem, só depois de sua emancipação espiritual é que então poderia decidir se 

preferia "viver" ou "extinguir-se" desintegrado no seio do Universo. Simbolicamente, o 

homem teria de nascer, crescer e emancipar-se espiritualmente para, então, poder 

manifestar a sua decisão de "viver" ou "desaparecer". 

 É conveniente que não vos preocupeis com semelhante decisão até que tenhais 

desenvolvido o vosso espírito de modo tão sensato, lógico e consciente, que podereis optar 

pela "existência" ou "não-existência". No entanto, cometeis um grave equívoco, porquanto 

analisais e concluís sobre a realidade da vida angélica, baseando-vos na existência 

medíocre, sofredora e ilusória das vidas físicas efêmeras. Qual será a vossa opinião a tal 

respeito, quando atingirdes a vivência angélica, fascinante, autêntica e venturosa? Qual é a 

validade da opinião da lagarta sobre a autenticidade da vida, quando ainda não passa de um 

precário esquema da futura borboleta irisada de cores, que voa em plena liberdade sobre as 

flores do jardim? 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a primeira imagem, ou idéia mais correta, que 

poderíamos fazer de Deus, em nosso entendimento humano? 

 RAMATÍS: Indubitavelmente, Deus é a própria Eternidade. Em conseqüência, 

seria demasiada vaidade e estultícia o homem pretender conhecer Deus em tão curto lapso 

da vida humana. E como Deus é incessante e inesgotável alegria; alegria oceânica, que 

pouco a pouco interpenetra a intimidade das gotas humanas em ininterrupto crescimento 

esférico, além do tempo e do espaço, esse júbilo divino transforma-se em eterno 

movimento, tanto quanto o homem mais avança na sua realização cósmica. Deus, o 

Espírito-Uno, sustenta cada forma e energia do Universo, porém, transcendental, e existe 

no vazio do incriado, além de quaisquer fenômenos concebidos pelas criaturas em 

realização do auto conhecimento. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a natureza do homem já realizado divinamente? 

 RAMATÍS: - Os espíritos que ainda na Terra alcançam a realização do seu 

Divino Eu, manifestam algo da natureza de Deus, isto é, vivem uma dupla existência. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

49 

Conscientes de sua realidade divina e entendendo os motivos de sua própria existência e os 

objetivos de sua eterna ventura, executam a sua tarefa educativa no mundo, mas 

permanecem usufruindo de sua jubilosa calma interior. O espírito realizado é aquele que já 

sobrepaira acima de todas as identificações com os sentidos e permanece consciente em 

incessante união com o Criador. Sem dúvida, somente nos estados de "samadhi", o êxtase 

da visão cósmica, numa esfericidade sem limites e abrangendo . todos os fenômenos macro 

e microcósmicos da Vida, o espírito tem consciência nítida dessa realização divina que 

alcança, aos poucos, até se integrar definitivamente no seio das humanidades sidéreas 

libertas de quaisquer liames da vida externa ilusória. 

 Mas é evidente que as criaturas integradas à prática absoluta do Evangelho do 

Cristo, numa vivência de incessante serviço e amor ao próximo, em que Francisco de Assis 

é uma das figuras mais representativas, também se apercebem mais breve da Realidade 

Divina, amparadas pelo próprio preceito evangélico de que "Batei e abrir-se-vos-á", ou 

"Pedi e obtereis". Assim, há os homens que alcançam a realização pela comunhão com 

Deus, como os iogues atingindo o êxtase ou "samadhi", ou os ocidentais que o fazem pela 

ação por Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Que poderíeis nos acrescentar de modo a nos esclarecer 

ainda mais sobre a concepção de Deus único? 

 RAMATÍS: - Porventura, o reino de Deus não está no próprio homem? E não 

vos sentis um ser único, uma entidade absoluta e jamais oscilando entre duas vontades ou 

dois comandos? Eis por que os Vedas, há milênios, consideravam que o espírito realizado é 

aquele que já dominou ou extinguiu em si "maya" - a ilusão cósmica dualística -, ou seja, 

apercebeu-se de sua unidade. 
10

 Deus, portanto, é único, embora ele possa revelar-se sob a 

manifestação exterior do Universo formal, que surge após o "Dia de Brahma" e se dissolve 

no curso processual da "Noite de Brahma", na condição de uma vestimenta transitória 

constituída por toda a criação física. 
11

 Mas isso pode ser cogitado na mente do próprio 

homem, ao verificar que ele não é autenticamente o próprio corpo, porém, o seu corpo é 

tão-somente a manifestação, a materialização exterior, num certo momento e num certo 

tempo, do espírito imortal. O espírito do homem, único e indestrutível, preexiste à 

materialização ou gestação de um corpo físico na face dos mundos planetários e sobrevive 

incólume após o desgaste e o desfazimento do seu organismo provisório carnal. 

 
 10 - Escreveu o grande filósofo monista hindu, Shânkara:"Quando há dualidade devido à 
ignorância, o indivíduo vê todas as coisas como distintas do Ser. Quando tudo é conhecido como o 
Ser, nem mesmo um átomo é visto como diferente do Ser... Obtido o conhecimento da Realidade, 
já não se experimentam os efeitos das ações passadas, em virtude da irrealidade do corpo, 
exatamente como não pode haver sonho depois de acordar". 
 11 - Nota do Médium - Ramatís explica na obra "O Sublime Peregrino" capítulo 4. 
"Considerações Sobre o Grande Plano" e o "Calendário Sideral", que o "Grande Plano", ou 
"Manvantara", da escolástica oriental, significa uma pulsação ou respiração completa de Brahma, 
ou de Deus, isto é, o tempo exato em que o Espírito Divino desce até formar a matéria e depois a 
dissolve novamente, retomando à sua expressão anterior de puro espírito. Um "Grande Plano" ou 
"Manvantara" abrange a gênese e o desaparecimento do Universo físico, em duas fases distintas: 
o Dia de Brahma, quando Deus expira e cria formas exteriores da matéria; e a Noite de Brahma, 
quando Deus aspira ou dissolve o Cosmo morfológico. Cada uma dessas fases criativa e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

50 

desintegradora da matéria dura 2.160.000.000 de anos do calendário terreno, perfazendo o total 
do processo simbólico de uma respiração divina de 4.320.000.000 de anos. 

 

 

 PERGUNTA: - Há, portanto, uma só Sabedoria, no Universo? 

 RAMATÍS: - Em Deus está toda a sabedoria, justiça, amor e realização, pois 

sendo a Unidade, Dele mesmo derivam-se todos os processos que estabelecem os 

incontáveis fenômenos do Universo. Quando o Espírito de Deus expande-se e pulsa 

centripetamente até atingir a compactação que conheceis por "matéria" , Ele compõe os 

mundos, as galáxias e os orbes físicos na Sua Manifestação exterior. Sob o impulso 

expansivo e criativo divino, a energia é acionada pela vontade de Deus-Espírito, até atingir 

a fase que não é excêntrico denominar-se "Deus-Matéria". O Criador único interpenetra e 

vivifica o Universo, enquanto os espíritos conscientizam-se, vibram e vivem no oceano 

cósmico, expandindo-se tanto quanto mais absorvem o conhecimento inesgotável e o Amor 

do Pai Eterno no comando do Universo Monista. 

 

 

 PERGUNTA: - Que poderíamos melhor entender por Universo Monista? 

 RAMATÍS: - Monismo é a concepção da existência de que tudo o que existe 

resulta de uma única fonte. A conceituação monista desveste a Divindade do aspecto 

acentuadamente antropomórfico 
12

 indicando a convergência da vida em todas as latitudes 

cósmicas para um princípio único ou central do Universo, em que Deus é a Unidade 

Autêntica e Infinita. Trata-se do entendimento de um só Deus, como é o fundamento 

orgânico e ao mesmo tempo a função dinâmica do Cosmo. Deus é a única e imodificável 

criação, a essência e a substância da qual os homens descendem como fagulhas, chispas ou 

partículas espirituais divinas. Depois são lançadas em peregrinação pelas formas 

educativas, dos orbes físicos, no processo incessante de organizar a sua própria consciência 

individual, e ter noção de existir como entidade à parte, mas vinculada intimamente ao 

próprio Todo. 

 
 12 - Nota do Redator - "(...) assim como do politeísmo tendes passado ao monoteísmo, isto 
é, a fé num único Deus (todavia sempre antropomórfico, porque opera uma criação exterior a si 
mesmo), agora passais ao Monismo, isto é, ao conceito de um Deus que "é" a criação. (...) um 
Deus ainda maior que tudo quanto tenhais sabido conhecer. Do politeísmo ao monoteísmo e ao 
monismo, sempre mais se dilata a vossa concepção da Divindade". Sua Voz, in "A Grande 
Síntese", de Pietro Ubaldi. 
 

 O Universo é uma entidade que abrange e incorpora tudo o que é possível de a 

criatura conceber por existente, o que ainda talvez seja dificultoso para o entendimento do 

espírito primário do terrícola, que não desenvolveu a acuidade suficiente para encetar vôos 

mais amplos pela imensidão da Grande Inteligência. 

 

 

PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos algumas considerações mais 

convincentes da concepção monística de Deus? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

51 

 RAMATÍS: - A ordem e a sabedoria que presidem os fenômenos da Vida no 

Universo comprovam-nos que existe uma só Vontade criando e governando o Cosmo. 

Afora do monismo teríamos de aceitar a existência de duas ou mais vontades com poderes 

de criar e comandar o Universo, ou retomarmos à facécia da concepção de um "acaso 

inteligente e criador". Conseqüentemente, surgiriam conflitos, desarmonias e choques no 

metabolismo cósmico, por força da diferença de capacidade, objetivos ou competição por 

parte das várias mentes ou dos acidentes fortuitos. 

 O próprio Diabo, que seria outro deus maligno, já foi dispensado de suas funções 

prosaicas de assar e cozinhar os pecadores falidos nos arcaicos caldeirões de azeite e água 

fervente, superado em perversidade pelo próprio homem, quando liquidou em alguns 

minutos 120.000 japoneses em Hiroshima, de modo higiênico, fulminante e ao simples 

apertar de um botão eletrônico. Em caso contrário, seria retomar à velha crença infantil de 

um demônio operando negativamente e tentando perturbar a manifestação cósmica da 

criação divina. 
13

 
 13 - Vide a obra "A Sobrevivência do Espírito", capítulo "O Diabo e a Sede do seu 
Reinado", transmitido pelos espíritos Ramatís e Atanagildo. 

 Em conseqüência, Deus, a Inteligência Cósmica Incriada e Indestrutível, é Uno, o 

Universo é monista, numa concepção dinâmica de que todas as energias se reduzem e 

convergem para um só comando e fenômeno em movimento. 

 

 

 PERGUNTA: - A doutrina espírita codificada por Allan Kardec também 

teria configurado Deus sob uma conceituação Monista? 

 RAMATÍS: - Quando os espíritos respondem a Kardec, que Deus é a 

"Inteligência Suprema", a causa primária de todas as coisas, sem dúvida, eles também 

confirmam o conceito de que o Universo é monista. 

 Evidentemente, a "Inteligência Suprema", mencionada pelos espíritos a Allan 

Kardec, é sinônimo de "Suprema Lei", que incide na existência de um só Deus. É a idéia 

central de um Princípio Único, Eterno e Infinito, que anima, disciplina, movimenta e 

procria o Universo. O Cosmo, de que o homem mal se apercebe, através da técnica e 

pesquisa científica por meio dos cinco sentidos, envaidecido por exercer alguma 

modificação à periferia de sua composição morfológica, é tão-somente o invólucro exterior 

e transitório, diminuta fração do princípio original e único, que lhe vitaliza a intimidade 

imodifícável. 

 Mas pela pobreza mental humana, o homem tem criado inúmeras configurações de 

deuses, desde os tempos históricos, a fim de compensar-lhe a própria incapacidade de 

compreender um só Deus e Criador Absoluto do Universo. 

 

 

 PERGUNTA: - Que se entende por aspecto trifásico de Deus, que temos 

verificado em algumas obras orientais e mesmo ocidentais? 

 RAMATÍS: - A pedagogia espiritual ensinada pelos velhos mestres orientais 

para facilitar a melhor compreensão de Deus, sempre conceituou o Universo sob o aspecto 

trifásico, a fim de que os atributos divinos pudessem ser graduados ao menos esclarecendo 

a noção de espírito, energia e matéria. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

52 

 São aspectos que não influem nem modificam intimamente a Realidade Monista 

divina e indissolúvel, que é Deus, mas apenas apreciações ou equações delimitadas pela 

mente humana sobre as fases de um mesmo fenômeno. Associando a idéia de um "pano de 

fundo" de qualquer ocorrência ou fato do Universo, permanece indestrutível um só Deus na 

sustentação eterna e sábia de tudo o que criou. A concepção trifásica não importa nem 

modifica Deus, mas apenas é um recurso ou fórmula mental humana de apreciar as três 

principais manifestações divinas na ação de criar e desfazer o Universo físico. É inegável e 

ponto definitivo, que o princípio é um só, uma só origem e uma só vontade central criadora 

de todo o Cosmo. 

 Aliás, é a própria Unidade Divina considerada sob três aspectos: o aspecto Espírito, 

estático ou de equilíbrio; o aspecto Energia, dinâmico e relativo ao movimento; e o aspecto 

Matéria, morfológico, que mostra o Universo nas partes constitutivas das formas e, 

simultaneamente, a representação da Lei no mundo exterior. 

 

 

 PERGUNTA: - Por que a Teologia afirma que Deus é a união de três pessoas 

numa só entidade divina, conhecidas por "Pai, Filho e Espírito Santo"? A Santíssima 

Trindade é também um aspecto trifásico de Deus? 

 RAMATÍS: - O dogma da "Santíssima Trindade", adotado e cultuado pelos 

católicos, equivale ao dogma da "Trinamurti", admitido e proclamado pelos hindus, e por 

outros povos asiáticos, nessa tentativa de expor de modo compreensível os três principais 

aspectos da manifestação divina. Sem dúvida, muitas religiões exageram materializando 

em demasia o que é apenas simbólico, embora esse culto aos aspectos trifásicos de Deus 

não lhe modifique a identidade da Suprema Lei ou Princípio único. 

 Sob o invólucro místico e religioso das principais religiões de todos os povos, se 

proclama os "três aspectos" de Deus, porém derivados e não divididos da mesma Unidade. 

Os hindus devotam a trindade Brahma, Siva e Vishnu; o Budismo menciona Anútaba, 

Avalokiteshavara e Naudjousri; os germanos, Votã, Friga e Dinar; os egípcios, Osíris, Ísis e 

Hórus; os persas, Orsmud, Arimã e Mitra. A Igreja Católica refere-se ao Pai, Filho e 

Espírito Santo, cujo aspecto trifásico também poderia ser admitido pela Ciência do mundo 

nos aspectos de Espírito, Energia e Matéria, ou ainda, Pensamento, Vontade e Ação, 

correspondendo, portanto, à Lei de equilíbrio, movimento e forma. 

 

 

 PERGUNTA: - Não seria possível que essa concepção trifásica da 

Santíssima Trindade, adotada pela Igreja Católica, implicasse, realmente, na crença de 

uma potência divina politeísta? 

 RAMATÍS: - Deus é único e não se deve confundir os três aspectos 

conceituados pelo homem, como sendo outras entidades criativas e governantes do Cosmo. 

O próprio homem, embora seja um único ser, pode se manifestar, ao mesmo tempo, sob os 

aspectos trifásicos e diferentes de pensar, sentir e agir. No entanto, isso acontece sem ele 

sofrer qualquer alteração íntima na sua individualidade constitucional definitiva. O 

fenômeno de Deus único e, ao mesmo tempo, manifestar-se de modo trifásico e sem 

qualquer alteração íntima, lembra-nos o exemplo rudimentar, mas sugestivo, do que 

acontece com a água, quando ela se mantém intacta na sua estrutura original, embora possa 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

53 

apresentar-se sob o aspecto trifásico, de quente, perfumada e colorida, sem afetar a sua 

contextura íntima de líquido. A água simbolizaria Deus imodificável, o Todo integral; mas 

o calor lembraria o espírito, que dá vida, o perfume a energia que constrói e o colorido, a 

matéria, que tem forma, cor e peso. 

 Daí os motivos por que no livro" Mandupyopanhistad", da tradição bramânica, o 

homem é considerado um "microcosmo" único e monístico, mas sob o tríplice aspecto de 

corpo mental, etérico e físico. Aliás, os próprios espíritas, sob algum impulso oculto de 

sabedoria psíquica, apreciam a versão moderna desse tríplice aspecto divino, quando 

consideram o Espiritismo doutrina sob o aspecto trifásico de Filosofia, como o espírito da 

doutrina, Religião, o energismo divino que religa a criatura ao Criador, e Ciência, a 

pesquisa dos fenômenos e a comprovação das leis do Universo. 

 

 

 PERGUNTA: - Finalmente, como poderíamos imaginar o Universo e, 

igualmente, o Seu Criador através da existência da própria obra? Há alguma 

possibilidade de maior aproximação da nossa mente humana à Realidade Divina? 

 RAMATÍS: - Assegura a vossa ciência que o Universo se encontra em fase de 

contínua expansão: assemelha-se a gigantesca explosão dilatando-se em todos os sentidos. 

Efetivamente, a imagem está mais ou menos aproximada nessa idéia dinâmica da realidade. 

Entretanto, como o tempo no vosso mundo é relativo ao calendário humano, não vos seria 

possível avaliar essa explosão na eternidade da Mente Divina. Supomos que, para Deus, 

esse acontecimento dinâmico entre o principiar e cessar a explosão é tão instantâneo, como 

o explosivo que rebenta no espaço de um segundo terrestre. No entanto, desde os velhos 

iniciados dos Vedas e dos instrutores da dinastia de Rama, esse tempo de expansão, que é 

justamente quando Deus cria e depois dissolve o Universo exterior, é conhecido por 

"Manvantara", e significa um período de atividade e não de repouso, podendo ser 

conhecido no Ocidente como um "Grande Plano", ou uma "Respiração" completa do 

Criador, dividida na diástole e sístole cósmicas. 
14 

 
 14 - Nota do Médium - Conforme os Vedas, uma respiração ou pulsação macrocósmica de 
Brahma, ou Deus, corresponde a uma respiração microcósmica do homem. Os hindus também 
costumam definir por "Manvantara", um período de atividade planetária, em que se constituem e se 
aperfeiçoam sete raças humanas. Vide a obra "O Sublime Peregrino", de Ramatís, principalmente 
o capítulo "Considerações Sobre o Grande Plano" e "O Calendário Sideral". 
 

 Em verdade, aquilo que para Deus se sucede no tempo simbólico de um segundo, 

para nós, suas criaturas, abrange um total de 4.320.000.000 de anos terrestres, qual seja o 

tempo decorrido de um "Manvantara", ou "Grande Plano", que perfaz a simbólica 

"Respiração Divina", em dois períodos, cada um de 2.160.000.000 de anos, e constitui a 

fase da condensação da matéria e a fase de transformação da matéria em espírito, passando 

sempre pela energia, para então existir só o Universo-Espírito. O Cosmo, eliminada a idéia 

de tempo e espaço, é apenas uma "Noite Feérica" numa infinita festa de beleza policrômica, 

decorrendo sob a visão dos Espíritos Reveladores da Vontade e da Mente Criadora 

Espiritual Divina. . 

 O Universo, portanto, é a sucessão consecutiva de "Manvantaras" ou "Grandes 

Planos", a se substituírem uns aos outros, nos quais se forjam as consciências individuais, 

que, nascidas absolutamente virgens e ignorantes, são lançadas na corrente evolutiva das 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

54 

cadeias planetárias. Em seguida, despertam, crescem, expandem-se e absorvem a noção 

relativa do "bem" e do "mal", do "belo" e do "feio", do "sadio" e do "enfermiço", conforme 

as zonas e latitudes geográficas onde estagiam, até lograrem a consciência do seu próprio 

destino e alçarem-se às faixas superiores da angelitude. Sucessivamente, os espíritos já 

angelizados ainda galgam níveis cada vez mais sublimes para atingir as freqüências 

arcangélicas, através de outros "Grandes Planos" ou "Manvantaras", assumindo as 

responsabilidades de comandos planetários e até constelares. Arcanjos emancipados e 

liberados de quaisquer condições opressivas e restritivas do Universo, eles passam a 

orientar e guiar as novas humanidades planetárias, almas infantis, que vão surgindo e 

conquistando também a sua ventura pelo despertamento da consciência nessa sucessão de 

diástoles e sístoles cósmicas. Esta é a Lei eterna e justa; os "maiores" ensinam os 

"menores" a escalonarem a senda evolutiva divina, e que foi tão bem simbolizado para a 

mente humana na conhecida escada de Jacó bíblica, quando os anjos descem e sobem 

comunicando a Vontade e a Sabedoria de Deus aos homens. 

 Sob tal esquema elaborado pelo Criador, a consciência espiritual do homem, à 

medida que cresce esfericamente, funde os limites do tempo e do espaço, para atuar noutras 

dimensões indescritíveis. Abrange, então, cada vez mais, a magnificência do Universo em 

si mesma e se transforma em Mago a criar outras consciências menores em sua própria 

Consciência Sideral. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

55 

Capítulo 2 

 

Evolução 

 
 

 PERGUNTA: - Qual é o significado do aforismo que diz: “O homem foi feito 

à imagem de Deus”?  

 RAMATÍS: - Desde os tempos imemoriais, todas as  religiões e doutrinas 

espiritualistas ensinam que Deus é a Inteligência Suprema do Universo, a Luz Eterna e 

Infinita, e que os homens são seus filhos na forma de “centelhas”, “chamas” ou “partículas 

luminosas”, também eternas e indestrutíveis. 
1
   

 
 1 - Nota do Médium - Há certa semelhança entre alguns tópicos deste capítulo com o tema 
já explanado por Ramatís: “Deus”. Mas é praxe do meu mentor espiritual insistir e reviver os temas 
que ele julga mais complexos em nova vestimenta verbal, a fim de melhor entendimento do leitor.  
 

 No âmago da consciência individual de cada homem, Deus é o fundamento eterno e 

a unidade espiritual de todos os seres. Jesus também já afirmava, através do seu Evangelho, 

que o “reino de Deus está no homem”, ou que “o homem e Deus são um só”! Daí o motivo 

por que o Gênesis, na Bíblia, também confirma que o homem foi feito à “imagem de 

Deus”, isto é, possui em si mesmo a miniatura de todos os atributos do Criador! O homem 

é um “míni-Deus”, assim como a gota de água é um mini-Oceano”, conceito que os velhos 

mestres orientalistas já corroboravam há milênios, através do ensino de que o 

“macrocosmo”, ou o mundo grande, está no “microcosmo”, o  

mundo pequeno, assim como “o que está em cima, está embaixo”, ou seja, “o que está em 

Deus está em sua criatura”. Analogamente, pode-se dizer que o átomo em equilíbrio é a 

miniatura de uma constelação de astros, enquanto uma constelação é um átomo cósmico!  

 

 

 PERGUNTA: - Qual é um exemplo mais correto do fato de o “macrocosmo 

divino” existir e conter-se na relatividade do “microcosmo humano”, que é o homem?  

 RAMATÍS: - Embora algo simplista, poderíamos explicar-vos, por exemplo, 

que o “macropinheiro”, isto é, a araucária, cujos ramos buscam o alto, forte e resistente, na 

sua configuração definitiva existiu inteirinho na miniatura do pinhão, ou seja, no 

“micropinheiro”! Assim que a semente de pinhão é plantada no solo, depois de certo tempo 

germina, e, gradativamente, vence as adversidades do meio nos seus ajustes para a 

emancipação; até atingir a configuração gigantesca decisiva do pinheiro. É evidente que 

esse acontecimento ou fenômeno só se concretiza porque na intimidade do próprio pinhão 

há todo um pinheiro em estado latente, e seus atributos criativos despertam e se impõem 

tanto quanto faz o crescimento da árvore.  

 De modo semelhante, o espírito do homem também é ajustado ao solo das lutas 

cotidianas, onde deve romper a crosta da personalidade animal inferior, desenvolver os 

atributos de Deus existentes em sua intimidade espiritual, até alcançar a plenitude do anjo 

consciente, que é a sua Realidade Divina! Assim como, no fundo da terra, o pinhão 

modifica-se de semente para originar o pinheiro majestoso e adulto, o “homem velho”, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

56 

produto dos instintos da animalidade, também deve morrer, para em seu lugar renascer o 

“homem novo”, onde predominam os sentimentos e a razão, meios para a ascensão 

angélica.  

 O espírito do homem, entretanto, desperto, cresce incessantemente ampliando a 

consciência e o sentimento superior, desenvolvendo os próprios atributos divinos, porque o 

Criador é o fundamento criativo e eterno de toda individualidade humana. Assim, o espírito 

do homem é eterno e incorruptível, porque foi criado da essência eterna de Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que, por sermos centelhas de Deus, que é 

eterno, nunca tivemos princípio, nem teremos fim?  

 RAMATÍS: - O espírito do homem é indestrutível, porque foi criado da 

essência eterna e inalterável de Deus. Mas, embora esteja vinculado à "Consciência 

Cósmica", é sempre uma consciência individual, que teve um princípio ou uma origem 

"pessoal" em certo espaço-tempo. Em conseqüência, houve uma época, ou um "momento", 

em que o homem começou a ter noção de existir, como a criança a ter noção de si e do 

meio que a cerca. O homem também define-se e individualiza-se no Universo, figurando 

como entidade de importância e a caminho de desenvolver o poder criativo tanto quanto 

amplia a sua consciência. 

 Sob exemplo semelhante, o espírito do homem um dia também iniciou a sua 

conscientização, individualizou-se sob o impulso de uma vibração centrípeta e, finalmente, 

se personalizou no seio da Divindade. Em seguida, a consciência espiritual do homem, 

centro indestrutível de sua individualização, prossegue no incessante crescimento psíquico 

qualitativo e, ao mesmo tempo, panorâmico, a fim de abranger cada vez maior volume ou 

porção da própria Mente Universal. O processo é continuo e inexorável, porque se exerce 

estimulado e disciplinado pelo princípio: "o reino de Deus está no próprio homem". 

 

 

 PERGUNTA: - Em conseqüência, o espírito do homem, embora seja eterno 

ou indestrutível, deve possuir uma idade sideral a partir da época ou do tempo em que 

iniciou a sua consciência particular e individualização no Cosmo? 

 RAMATÍS: - Convém distinguir a idade que limita a personalidade humana 

transitória, a qual existe somente entre o berço e o túmulo físico, em cada encarnação, 

comparada à consciência sideral, ou entidade definitiva e inalterável, que se individualiza e 

se desenvolve na sucessão de séculos, milhões, bilhões e trilhões de anos. Através do 

perispírito, que é um organismo preexistente e sobrevivente a todas as mortes físicas, a 

consciência espiritual indestrutível manifesta-se em cada existência humana, 

materializando um novo corpo físico transitório, mas sem perder o acervo e a memória das 

experiências de todas as vidas anteriores. No aprendizado periódico, que o espírito do 

homem realiza na superfície dos orbes materiais, ele desenvolve tanto os seus poderes 

latentes criativos, como passa a conhecer cada vez mais a sua própria individualidade. 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

57 

 PERGUNTA: - Qual seria um exemplo mais objetivo desse acontecimento? 

 RAMATÍS: - Apreciando o espírito, que é definitivo, em relação às inúmeras 

personalidades humanas modeladas nas sucessivas existências físicas, poderíamos supor a 

figura de um imenso colar, que aumenta sucessivamente no tempo e no espaço, pelo 

acréscimo incessante de novas contas, cada uma representando uma vida humana. Mas 

enquanto essas contas ou encarnações físicas podem variar na sua forma, cor, raça ou 

contextura pessoal transitória, o fio que as une não muda, porque é o espírito imortal a 

sustentar as diversas personalidades encarnatórias ou organismos carnais a se substituírem 

sucessivamente na superfície dos orbes. 

 Não importa se, em cada encarnação ou cada conta desse suposto colar, a 

personalidade humana chama-se João, Nero, Maria, Gandhi ou Paulo de Tarso. O certo é 

que o fio do colar é a individualidade eterna, que se emancipa no tempo e no espaço, 

fichada nos "Registros Cármicos" por um código sideral definitivo. 
2 

 
 2 - Os espíritos são classificados em "Departamentos de Reencarnações", no mundo 
espiritual, sob uma determinada sigla e número que lhes identifica a individualidade permanente, 
pois os nomes e as personalidades transitórias são de menos importância. (Nota de Ramatís.) 
 

 Em cada existência. física, o espírito plasma um tipo de organismo, cuja estrutura 

anatomofisiológica depende da herança biológica da família onde se encarna. Em seguida, 

recebe um nome adequado à raça ou parentela que lhe fornece a vestimenta anatômica, sem 

que isso lhe altere a identificação individual definitiva e figurada nos registros de origem 

sideral. A individualidade do espírito não se enfraquece, mas se desenvolve e se encorpa, 

tanto quanto for o seu comparecimento periódico às sucessivas vidas humanas. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíamos admitir que os graus inferiores e superiores, que 

distinguem a capacidade, a inteligência e a cultura inata entre os homens são mais 

propriamente diferenças de idade sideral? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, pois não há discrepância, privilégio ou graça na 

pedagogia divina. Todos os espíritos progridem lenta e incessantemente, sob o mesmo 

processo evolutivo, em consonância com a Sabedoria, a Justiça e o Amor de Deus. 

 O troglodita, por exemplo, ainda é um espírito infantil, que apura a sua 

sensibilidade psíquica através do exercício dos cinco sentidos físicos em adestramento no 

mundo. É criatura que mal engatinha no apercebimento de sua consciência sideral, 

demasiadamente imatura para impor o seu princípio espiritual' sobre a força milenária das 

tendências animais. Jamais poderia manifestar um comportamento semelhante a Francisco 

de Assis, cuja idade sideral e conscientização perde-se nos registros da história planetária 

da vossa constelação solar. Seria tão absurdo exigir-se dos alunos primários as soluções 

sobre o princípio de relatividade consagrado por Einstein, assim como intimar Herodes 

para manifestar sentimentos de ternura, filantropia, estoicismo e renúncia, que são inerentes 

a um Vicente de Paulo. 

 É o tempo de vida da consciência de cada espírito, ou mais propriamente a sua 

idade sideral, que o situa na faixa vibratória eletiva ao seu maior entendimento psíquico, 

em vez do conhecimento ou da aquisição obtida na precariedade de uma existência física. 

Assim como a criança, que sob a disciplina do mundo, desenvolve-se protegida até alcançar 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

58 

a condição de homem adulto e liberta-se das irresponsabilidades da infância, todos os 

espíritos ainda crianças, ignorantes e virgens, também ingressarão no seio da humanidade 

angélica e conscientes de sua vida imortal. Esta é a lei: "nenhuma ovelha será perdida do 

redil do Senhor". 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que os espíritos angélicos e libertos dos ciclos 

reencarnatórios são consciências siderais, ou centelhas individualizadas, há mais tempo 

no seio do Cosmo? 

 RAMATÍS: - Repetimos: cada um de nós é um espírito indestrutível, porque é 

criado da própria essência divina e eterna, mas variando conforme a idade sideral. Houve 

um tempo, ou momento, há séculos, milênios, milhões, bilhões ou trilhões de anos do 

calendário convencional terrícola, em que começamos a existir como "indivíduos 

diferenciados" no seio da Criação. Assim, existem, simultaneamente, no Universo, tantos 

espíritos novos e infantis, como antigos e adultos, mas cuja graduação ou gabarito 

espiritual depende exatamente do tempo em que eles principiaram a ter noção de existir. 

 Em todos os instantes da Vida, nascem, surgem ou se iniciam novas consciências, 

isto é, novos espíritos individualizam-se no Universo e adquirem a noção particular de 

existir, embora continuem vinculados sempre à fonte criadora Divina. Deus não concede 

privilégios especiais e extemporâneos, mas proporciona, eqüitativamente e sem quaisquer 

preferências ou simpatias, os mesmos ensejos de conscientização e aperfeiçoamento a todas 

as suas criaturas. Nenhum espírito é, originariamente, superior a outro, mas todos possuem 

em estado latente o mesmo poderio, a mesma capacidade, sabedoria e o anseio evolutivo 

rumo à fonte criadora. 

 As consciências majestosas e interplanetárias dos anjos e arcanjos, que iluminam e 

nutrem a intimidade psíquica dos orbes e das constelações astronômicas, não passam de 

entidades emancipadas sob o mesmo processo espiritual e evolutivo, que preside a gestação 

e o desenvolvimento da consciência de todos os filhos de Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos, através de algum exemplo mais 

pessoal, quanto à idade sideral, à natureza e semelhança original dos espíritos? 

 RAMATÍS: - Quem hoje é um pecador ou diabo, no futuro será anjo ou santo. 

Assim, Nero ainda será um Jesus, porque Jesus, alhures, pode ter sido um Nero, tanto 

quanto Hitler ainda será um Gandhi, porque Gandhi, também, poderia ter sido um Hitler. 

Ante o determinismo do processo evolutivo, que é justo, equânime e sem privilégios para 

os filhos de Deus, a centelha espiritual mais ínfima do Cosmo um dia há de ser um Lagos 

Solar, 
3
 embora essa maturidade sideral só ocorra após a criação e a destruição de alguns 

universos físicos. 

 
 3 - Logos Solar, Espírito Planetário do Sol, Consciência Espiritual que centraliza o 
progresso dos orbes, que formam cada constelação solar. 
 

 Ainda sob o invólucro de um Tamerlão, ou Gêngis Khan, Deus serve-se dos 

atributos divinos ali existentes, e modela a criatura à sua imagem. Lenta e inexoravelmente, 

no residual da própria animalidade, gesta-se a consciência radiosa de um anjo e o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

59 

comportamento sublime de um santo, tanto quanto no próprio lodo malcheiroso, também 

brota o lírio ou jasmim perfumados. 

 

 

 PERGUNTA: - Que dizeis da afirmação de muitos religiosos, e mesmo de 

alguns espíritas e umbandistas, que temerosos de cometerem sacrilégios acham que o 

espírito de Jesus evoluiu absolutamente em "linha reta"? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, Jesus é atualmente o nosso Irmão Maior, a entidade 

mais sublime no governo do orbe terráqueo. É o Guia, que através do Código Moral do 

Evangelho conduz o homem à Realidade Divina. Espírito indefinível para nós que mal 

iniciamos a jornada do bem, é o "Caminho, Verdade e Vida", porque viveu em si mesmo, 

durante o seu desenvolvimento consciencial, os mesmos equívocos, pecados, vícios, 

deslizes e paixões, que são próprios de toda a humanidade, ainda imatura. Em face do seu 

progresso espiritual alcançado através de incontáveis encarnações físicas, em orbes que já 

se transformaram em poeira cósmica, Jesus esquematizou o roteiro para a libertação da 

humanidade espiritual do planeta Terra, da qual ele é o titular, através do sublime 

Evangelho. Jesus nasceu, amadureceu e angelizou-se até atingir o magistério divino, 

defrontando e vencendo em si mesmo pecados, acertos, equívocos, glorificações e 

frustrações de todos os homens, ao mesmo tempo que cultivava e sublimava as virtudes 

latentes em seu espírito. 

 Se a evolução de Jesus tivesse sido diferente dos demais espíritos e especificamente 

em "linha reta", desobrigado de quaisquer equívocos ou vacilações, é evidente que Deus 

teria privilegiado um filho mais simpático com alguma faculdade incomum, virtude 

excelsa, graça prematura ou sabedoria inata, traindo uma censurável preferência egoística 

humana. 

 Essa graça, ou mercê pessoal e divina exclusivamente a Jesus, então, desmentiria a 

tão propalada Justiça do Criador, que seria assim capaz de praticar atos tão discutíveis e 

censuráveis, como qualquer homem imperfeito. E o Divino Mestre também não seria o 

símbolo glorioso ou a matriz fiel da verdadeira conduta humana, mas indigno de ser o Guia 

da Humanidade em face da extravagância de querer ensinar aos seus alunos aquilo que 

ainda não aprendeu a viver, nem sofreu em si mesmo: 

 Enquanto os demais filhos de Deus deveriam seguir pelas sendas tortuosas do 

sofrimento e das vicissitudes humanas, a fim de apurar a sua sensibilidade psíquica e lograr 

a metamorfose do futuro anjo, Jesus então seria um privilegiado teledirigido por um "radar 

espiritual" capaz de guiá-lo tranqüila e corretamente pelos labirintos educativos mais 

complexos e dolorosos da vida física. Jamais ele poderia depois distinguir o certo do 

errado, o autêntico do falso, o sadio do enfermiço, ou o bem do mal, sem participar dos 

problemas gravosos e atrozes de todos os homens. E Jesus nada mais seria do que um robô, 

ou fantoche movido pelos cordéis divinos, numa prematura e injustificável promoção 

sideral. 

 Aliás, não há desdouro algum para Jesus ter evoluído sob o regime da mesma lei a 

que se sujeitam todos os demais espíritos. Mas é justamente o fato de ele ter alcançado o 

conhecimento e, também, a sublimação, através das incontáveis vidas físicas, que o 

consagra digno de guiar e salvar a humanidade. A sua vida e paixão, martírio que terminou 

na cruz, é o esquema do verdadeiro comportamento, que o homem deve adotar diante de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

60 

todas as lutas, tragédias, explorações, pilhagem e ingratidões entre os seus próprios irmãos 

imaturos. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas é certo que o Mestre Jesus sofreu, realmente, o seu 

calvário até o sacrifício da cruz. Não é assim? 

 RAMATÍS: - A paixão de Jesus e o seu holocausto na cruz constituíram a 

imorredoura lição de um Avatar, ou Mentor Sideral, quando deve plasmar na face de um 

orbe físico, como é a Terra, o esquema educativo e a síntese dos ciclos encarnatórios 

educativos, que promovem a libertação dos espíritos e os desvinculam da vida animal. 

 Conforme escrevemos em obra anterior, 
4
 o verdadeiro sacrifício de Jesus não foi 

apenas durante aquelas horas amargas, desde o pretório romano até o seu último suspiro na 

cruz. Mas isso compreende e abrange a sua indescritível operação de abaixamento 

vibratório, qual ave sideral abandonando a atmosfera eletiva paradisíaca, para amoldar-se à 

gaiola estreita da carne humana e entregar ao vivo a mensagem do Amor que salva os 

homens. Jesus despendeu mais de mil anos do calendário terreno, num descenso atroz, a 

fim de ajustar-se, campo por campo, cada vez mais restritos e coercitivos, até alcançar a 

matéria e modelar o seu corpo carnal no ventre feliz de Maria. Nascendo e vivendo sob o 

regime comum da vida de todos os homens, Jesus não somente foi o melhor e o mais puro 

dos homens, como ainda o mestre fiel, amoroso e sábio, que em sua peregrinação física 

ensinou ao homem a sua libertação definitiva da carne. 

 
 4 - Nota do Médium - Vide a obra "O Sublime Peregrino", capítulo 2, "Jesus e sua Descida 
à Terra", de que destacamos o seguinte trecho: "É um equívoco da tradição religiosa considerar 
que o supremo sacrifício de Jesus consistiu essencialmente na sua paixão e sofrimento 
compreendido entre a condenação de Pilatos e o holocausto da cruz. Se o verdadeiro sacrifício do 
Amado Mestre se tivesse resumido nos açoites, nas dores físicas e na sua crucificação injusta, 
então os leprosos, os cancerosos, os gangrenosos deveriam ser outros tantos missionários 
gloriosos e eleitos para a salvação da humanidade. Os hospitais gozariam da fama de templos e 
viveiros dos "ungidos" de Deus, capazes de salvar a humanidade dedicando a ela suas dores e 
gemidos lancinantes. Milhares de homens já têm sofrido tormentos mais atrozes do que as dores 
físicas suportadas por Jesus naquela terrível sexta-feira, mas nem por isso foram consagrados 
como salvadores da humanidade". 

 

 

 PERGUNTA: - Tendes dito que Deus cria espíritos em todos os instantes da 

vida cósmica? 

 RAMATÍS: - Sim, Deus cria incessantemente novas consciências espirituais, 

que então se constituem em outras "centelhas" ou "chamas", com a noção individual de 

existirem no oceano de energia Divina. Após o apercebimento de si mesmas, elas iniciam a 

amplificação de sua consciência, através da incessante expansão psíquica, e que se sucede 

por todos os reinos e todas as formas dos mundos. 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

61 

 PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos como se engendram ou se atam os 

espíritos, no seio de Deus? 

 RAMATÍS: - É evidente que, embora se criem novos espíritos em todos os 

momentos da Vida Universal, Deus permanece inalterável em Sua Essência Eterna. Sem 

qualquer desgaste divino, as novas centelhas ou chamas particularizadas de Sua Luz, então 

passam a sentir-se alguém no comando de sua consciência individual. 

 Em singelo exemplo, se fosse possível uma gota de água desenvolver-se 

individualmente, o que é evidentemente absurdo, ela então. teria a sensação microscópica 

de si mesma e a noção de existir, mas sem desvincular-se da fonte macrocósmica do 

próprio oceano onde se originou. Sob determinado impulso íntimo criador, as partículas de 

Luz provenientes do Espírito Cósmico de Deus, em certo momento principiam a viver e a 

se configurar como núcleos de consciências centralizadas no Universo. O apercebimento 

ou a definição psíquica aumenta pelo relacionamento incessante com o próprio mundo 

educativo das existências físicas, a fim de compor a sua memória perispiritual no 

simbolismo de tempo e espaço. 

 Eis o início da jornada ininterrupta e eterna do ser espiritual, que desenvolve tanta 

sabedoria e noção de existir, quantas sejam as suas experiências educativas no comando 

dos corpos físicos ou na vivência quando desencarnados nos mundos "extrafísicos". 

 

 

 

 PERGUNTA: - Ainda, ser-vos-ia possível elucidar-nos quanto ao processo, 

ou mecanismo evolutivo, que propicia o nascimento de novos espíritos no Universo? 

 RAMATÍS: - Malgrado as dificuldades tão comuns para o intelecto humano 

perceber satisfatoriamente o esquema transcendental da vida espiritual, sublime e criativa 

do Universo, tentaremos. expor-vos algo da metamorfose macrocósmica de Deus, no 

processo inverso da metamorfose microcósmica do homem. 

 Considerando-se que Deus é o Todo Ilimitado, que interpenetra, coordena e ativa a 

vida universal, é evidente que esse Psiquismo Cósmico precisa graduar-se em diversas 

freqüências vibratórias, a fim de poder governar tão eficiente e coerentemente uma galáxia 

ou constelação de astros, como ajustar-se às necessidades sutis e ínfimas de um simples 

átomo de hidrogênio. 

 Sabemos que o elevado potencial da força elétrica original da usina deve ser 

abrandado ou graduado para menores voltagens através de transformadores apropriados, a 

fim de acionar desde o avançado parque de uma indústria, como um simples aparelho 

elétrico doméstico. Assim, o modesto fogareiro que funciona apenas com 110 volts de 

energia, seria fundido e carbonizado, sob o impacto poderoso e violento de uma carga de 

10.000 volts. 

 Malgrado a singeleza desse exemplo de eletricidade, que deve reduzir a sua 

voltagem através de transformadores adequados às múltiplas necessidades e capacidades 

dos mais variados aparelhos e utensílios elétricos, a Mente Universal também exerce a sua 

ação criativa e aperfeiçoadora através de entidades espirituais, numa ação psíquica 

"transformativa", que então reduz vibratoriamente a Energia Cósmica Divina até ajustar-se 

ao consumo modesto de uma vida humana. 
5 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

62 

 5 - Todo o nosso esforço nesta explicação é apenas na tentativa dinâmica para 
desemperrar a mente humana das formas e dos conceitos estratificados da vida física. Supondo-
se a caminhada do espírito, numa estrada infinita e eterna, os nossos conceitos, exemplos e 
descrições só devem ser admitidos como balizas indicativas demarcando o rumo mais certo. (Nota 
de Ramatís.) 
 

 O centro de consciência humana, que se organiza individualmente no seio do 

Psiquismo Cósmico, constitui-se num campo íntimo, ou na miniatura psíquica do próprio 

macrocosmo, assim justificando o aforismo de que "o homem foi feito à imagem de Deus". 

A consciência individual, ainda virgem e ignorante, mas excitada pelo dinamismo 

centrífugo, promove a sua ascese espiritual desde a transformação do átomo em molécula, 

da molécula em célula, da célula ao organismo, do organismo animal ao tipo humano e, 

depois, a metamorfose do homem até a configuração do arcanjo constelar. 

 Os atributos divinos miniaturizados no espírito do homem despertam e se 

amplificam à medida que ele desenvolve a sua consciência humana na experiência de mais 

vida, sabedoria e poder. O homem ainda vive sob os impulsos e as excitações da energia 

criativa do instinto animal, a qual lhe organiza a vestimenta de carne na face dos orbes 

físicos. Mas, depois que supera a animalidade, ele se converte num transformador sideral, 

capaz de absorver certo impacto energético do Psiquismo Cósmico, a fim de também 

distribuí-lo, gradativamente, na voltagem psíquica adequada à vida dos seres menos 

evoluídos. 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que o Psiquismo Cósmico, na sua descida 

vibratória, filtra-se e atua através dos diversos campos e reinos do mundo físico até 

modelar a configuração do espírito do homem? 

 RAMATÍS: - O nascimento, a formação ou definição do espírito 

individualizado do homem, não. é apenas um fato simples, primário, ou conseqüente de 

súbito fenômeno ocorrido no seio do Psiquismo Cósmico. A centelha, ou partícula 

espiritual, quando assinala o seu primeiro apercebimento íntimo e consciência de existir, ou 

se diferencia do Todo Divino, já é a etapa final de um longo processo em gestação através 

de todas as múltiplas formas do Universo. Não se trata de um acontecimento miraculoso, a 

diferenciar um novo núcleo de consciência particularizada no seio de Deus. Mas essa 

individualização consciencial só ocorre após o descenso vibratório psíquico, desde a forma 

galaxial, constelar e planetária até ultimar a sua filtração pela intimidade dos reinos 

mineral, vegetal, animal e definir-se no homem, como produto mais precioso e avançado. 

 Ao se criar um novo espírito no seio de Deus, ele já possui em si mesmo, latente e 

microcosmicamente, o conhecimento e a realidade macrocósmica do Universo. Isso 

acontece porque a individualização espiritual do homem só ocorre depois que o Psiquismo 

Cósmico efetua o seu completo descenso vibratório, ou seja, a inversão do "macro" até o 

"microcosmo". 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

63 

 PERGUNTA: - Seria possível sugerir-nos uma figura ou diagrama gráfico 

simbólico, capaz de expressar-nos o extremo macrocósmico do Psiquismo Cósmico e, 

simultaneamente, noutro extremo, a consciência microcósmica do homem? 

 RAMATÍS: - Se considerássemos, simbolicamente, um cone infinito e 

imensurável, com o seu vértice voltado para a Terra e a base perdendo-se no infinito, então, 

a consciência individual do homem seria representada pelo vértice, e o Psiquismo Cósmico 

por todo o cone. Sob esse gráfico simbólico, o conhecimento infinito e o poder do 

Psiquismo Cósmico, então abrangeria toda a figura do cone, reduzindo-se num descenso 

vibratório até se configurar no vértice, que representa o surgimento da consciência 

microcósmica do homem. O próprio cone, à medida que parte do seu vértice para o infinito, 

ainda poderia simbolizar Deus em vários estágios vibratórios, lembrando mesmo a espiral. 

 Obviamente, à medida que a consciência humana, figurada simbolicamente no 

vértice do cone, principia a sua evolução espiritual, ela também há de abranger, 

progressivamente, maior área ou porção do cone, enriquecendo incessantemente o seu 

próprio patrimônio psíquico individual. Eis por que já dizia o Cristo-Jesus que o "reino de 

Deus está no homem", uma vez que ao despertar individualmente o espírito humano já 

possui em si mesmo a miniatura potencializada do próprio Psiquismo Cósmico de Deus. O 

homem é a miniatura de Deus; e Deus a amplificação cósmica do Homem. Há milênios, os 

velhos mestres da filosofia oriental já diziam: "assim é o macrocosmo, assim é o 

microcosmo" ou "o que está em cima está embaixo". Eles já pressentiam a lógica do 

monismo, doutrina que melhor resiste à lógica do pensamento humano, ante o vertiginoso 

progresso científico, inclusive da física nuclear, que assim verifica a incontestável fusão da 

concepção espiritualista e materialista na sutilíssima fase intermediária da energia. 

Corroborando os antigos instrutores do Oriente, na linguagem moderna e sob fundamento 

científico, também cabe a mesma idéia do "macro" no "micro", quando se diz que o átomo 

pode ser considerado como a miniatura da constelação, assim como a constelação pode ser 

considerada a amplificação do átomo. 

 

 

 PERGUNTA: - Que poderíeis dizer-nos, quanto a essa descida vibratória do 

Psiquismo Cósmico, desde as galáxias, constelações, os sistemas planetários e orbes, até 

compor as consciências instintivas dos reinos mineral, vegetal, animal e organizar a 

entidade humana? 

 RAMATÍS: - É de senso comum que só há um comando em todo o Universo, 

o qual então é monista. Mas, para melhor efeito dos nossos relatos' mediúnicos, preferimos 

admitir o Universo governado pelo Psiquismo Cósmico, ou seja, a própria Consciência 

Espiritual de Deus. Entretanto, não é o Psiquismo Cósmico que "desce" através de galáxias, 

constelações, sistemas planetários e reinos mineral, vegetal, animal até o reino hominal. 

Sob tal hipótese, então, já deveriam preexistir essas galáxias, constelações, muito antes de o 

Psiquismo Cósmico efetuar a sua descida vibratória. Na realidade, referimo-nos apenas às 

fases ou etapas criativas, que ocorrem posteriormente no seio do Criador. As galáxias, 

constelações ou sistemas planetários e os diversos reinos da Natureza, que constituem os 

orbes físicos, são manifestações ou materializações deste Psiquismo Cósmico, na sua 

descida vibratória criativa. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

64 

 

 PERGUNTA: - E como se efetua a materialização dos sistemas e orbes, nessa 

descida vibratória do Psiquismo Cósmico? 

 RAMATÍS: - A Consciência Espiritual de Deus é o único Comando, controle 

e fundamento do Universo. Ela pode dispor de tantos centros de governo psíquico, no 

macro ou microcosmo, conforme sejam as características criadoras exigi das nos campos, 

sistemas ou quaisquer unidades da Vida. Mas, em verdade, Deus serve-se dos seus próprios 

filhos para exercer esse governo disciplinado e criativo universal, uma vez que eles 

também são potencialmente o próprio Cosmo em "miniatura". 

 Daí os motivos por que os povos orientais, os primitivos celtas, mostram-se 

familiarizados com a idéia da existência de "deuses", que rodeiam o "Trono do Senhor", e 

são incumbidos das criações e providências mais avançadas e complexas do Universo. Em 

face de sua aparência luminosa e muitíssimo refulgente, que se ressalta desses "deuses" 

tradicionais, reconhecíveis por exímios clarividentes, eles são conhecidos pela 

denominação de "Devas" 
6
 que na linguagem do sânscrito significa "seres brilhantes". 

7
 Os 

"Devas Maiores", mais conhecidos no Ocidente por 

Arcanjos, são considerados agentes onipresentes e superfísicos da Vontade Criadora do 

Pai; os senhores e diretores de todas as energias, leis, princípios e processos galaxiais, 

constelares, solares, interplanetários e planetários. Os "Devas Menores", ou anjos da 

pedagogia católica, atuam nos diversos reinos da Natureza, operando intimamente desde o 

reino mineral, vegetal, animal e principalmente hominal. Senhores do psiquismo, pródigos 

de sabedoria e poder criativo, eles criam, disciplinam, orientam, aperfeiçoam e sublimam 

todas as manifestações da Vida nos mais diversos planos e regiões dos orbes físicos. 

 
 6 - Nota do Médium - Sob o ensino religioso do Catolicismo, consta que o nosso orbe 
terráqueo é fruto do psiquismo criativo de três arcanjos: Gabriel, Miguel e Rafael, cada um deles 
tendo assumido uma responsabilidade específica na vivência e formação das almas terrenas. 
 7 - Nota do Médium - Vide a obra "O Reino dos Deuses", excelentemente ilustrada a cores, 
que explica amplamente a existência e a função desses "Devas". Obra editada e distribuída pela 
"FEEU" (Fundação Educacional e Editorial Universalista. Caixa Postal 2931 - Porto Alegre, Rio 
Grande do Sul). Os "Devas", aliás, também foram espíritos que se burilaram nas lutas 
reencarnatórias, habitando e aperfeiçoando-se nas diversas moradas do Pai. 
 

 Conseqüentemente, os "Devas Menores" ainda representam um elevado estado do 

Psiquismo Cósmico, mas já se constituem nas consciências psíquicas que comandam e 

coordenam os reinos mineral, vegetal, animal e hominal. Inclusive, ainda se subdividem em 

novos subcomandos instintivos e responsáveis para cada espécie diferente de mineral, 

vegetal e animal de cada reino. Nesse descenso psíquico procedido pela Consciência 

Cósmica através das galáxias, constelações e orbes, vão-se elaborando, pouco a pouco, 

numa síntese regressiva, os próprios núcleos das futuras consciências humanas. 

 Essa infinita e imensurável hierarquia espiritual de elevada estirpe, poder e 

sabedoria, que cria, disciplina e aperfeiçoa os mundos em cada "Grande Plano" ou 

"Manvantara" da Criação, tem o seu limite extremo superior na Consciência Espiritual de 

Deus e o extremo inferior na consciência do próprio homem. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

65 

 PERGUNTA: - Qual é a evidência mais comum de que os antigos já 

cultuavam essa concepção de Deus, o Senhor absoluto do Universo e, também, os 

"Devas Maiores" e os "Devas Menores", em sua ação criativa? 

 RAMATÍS: - Examinando-se toda a história religiosa, iniciática e esotérica do 

mundo terreno, podemos verificar que o homem sempre admitiu a imagem de Deus, 

cercado de uma corte refulgente a cumprir-lhe a vontade augusta e única. Há o Senhor no 

"Trono Divino", rodeado dos seus anjos, conforme enuncia a Igreja Católica; a idéia 

poética dos chineses sobre um "jardineiro Divino", cultivando o Jardim do Universo; o 

"Grande Arquiteto", dos maçons, que projeta, esquematiza e planeja a estrutura do Cosmo, 

ou, ainda, Brahma, dos hindus, o Deus das castas privilegiadas e dos "parias". 

 Mas conforme e consagrado pela tradição religiosa filosófica espiritual, toda obra 

Divina só é concretizada graças a hierarquia de construtores, que se inicia no engenheiro 

arcangélico e decresce ate se findar no próprio homem limitado no mundo físico. Deus, a 

Mente Criadora, faz cumprir a sua Vontade, através de seus prepostos, mantendo o Cosmo 

em incessante atividade criadora. 

 Sob a garantia histórico-religiosa, o homem pode sentir-se um reflexo de Deus, uma 

centelha da Energia Cósmica Divina, e tranqüilo candidato a felicidade eterna. Ele não 

pode duvidar do seu Magnânimo Criador, que ativa incessantemente os sucessivos 

"Grandes Planos", ou "Manvantaras" da Criação, com o propósito divino de conduzir as 

suas criaturas a sublime condição angélica. O homem sente em sua intimidade essa 

potencialização, que o impulsiona para as expressões mais sublimes da vida, e a partir do 

próprio conflito entre o instinto que o imanta a matéria e o espírito que o convoca para 

Deus, embora muitas vezes isso o leve a praticar equívocos que exigem futuras retificações. 

 

 

 PERGUNTA: - Gostaríamos de mais algumas considerações sobre essa 

potencialização do Universo, paralelamente ao impulso de aperfeiçoamento no âmago do 

próprio homem. 
 RAMATÍS: - Os Instrutores Espirituais de todos os povos tem ensinado, desde 

eras remotas, que há um esquema sideral do Cosmo sintetizado em cada ser, que o 

programa para despertar e desenvolver o potencial de energias criativas, como um reflexo 

do próprio Deus. Algum bom senso e um pouco de acuidade espiritual ajudam-nos a 

comprovar que a Vontade, Sabedoria, Beleza e Poder Divino estão latentes em toda a 

multiplicidade de expressões macro ou microcósmicas da vida. Em conseqüência, e 

sintomático que a mais sabia e venturosa finalidade da existência ainda e a transformação 

das potencialidades latentes na intimidade de todos os seres, em poderes ativos e com 

crescentes resultados criativos. 

 Há um sentido, um rumo ou objetivo criador de ordem superior, mesmo nos seres 

mais execráveis, que comprova a generosa manifestação Divina sem qualquer preferência, 

no sentido de incessante evolução. Nos próprios reinos da natureza, em que para alguns 

tudo já esta feito, podemos observar essa tendência de aprimoramento e beleza, como 

fatores de progresso que existem nas espécies de organizações mais simples, ou mesmo nas 

criações consideradas mais inúteis. Há um ideal superior para a consciência do reino 

mineral, que se manifesta no brilho facetado do quartzo ou do diamante; e a beleza e a 

solidez da forma; mas, para a consciência vegetal, o seu ideal e a multiplicidade de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

66 

estruturas e formas numa verdadeira orgia de criatividade, onde a forma, a beleza, a 

complexidade fundem-se no fenômeno que manifesta as cores e na fragrância odorífera das 

flores. Sem duvida, para a consciência animal, vale o instinto das satisfações físicas, mas, 

também, o despertar da sensibilidade. 

 Mas assim que essas manifestações atingem a condição humana, então surge o 

pensamento e o raciocínio, capaz de criar as mais complexas teorias no campo da 

abstração, manifestação mais evidente dos poderes divinos latentes e criativos, que 

dormitavam nos reinos anteriores. Na sua incessante "descida vibratória", o Psiquismo 

Cósmico parece fragmentar-se na miniatura da humanidade, mas isso é tão-somente 

redução de potencialidade, e que sob misteriosa atração faz os seres unirem-se para o 

retorno consciente a intimidade do próprio Criador. E então a vontade conduzindo a 

onipotência, a sabedoria a onipresença e o intelecto a onisciência. 

 

 

 PERGUNTA: - Para o nosso melhor entendimento, poderíamos pressupor 

que o Psiquismo Cósmico, na sua "descida vibratória", poderia lembrar uma usina 

elétrica ilimitada a serviço dos mais avançados e diminutos aparelhos do mundo? 

 RAMATÍS: - É indubitável que os exemplos caldeados nas formas ou nos 

estados físicos tridimensionais jamais poderão elucidar satisfatoriamente as atividades e 

imagens imponderáveis do mundo espiritual. Mas e óbvio que, em face da complexidade, 

diferenciações, receptividade e capacidade dos múltiplos aparelhos, maquinaria ou 

instalações, que devem se abastecer de carga elétrica para os mais variados fins, a usina ou 

estação central elétrica, necessita de recursos intermediários para que essa força possa 

decrescer até atingir de modo proveitoso o setor mais ínfimo e menos importante. Por isso, 

a engenharia humana criou diversas subestações, que em ordem decrescente de voltagem e 

força, abrangem desde o primeiro grupo de transformadores mais possantes, até os mais 

fracos, responsáveis pela redução da carga original da usina. Consecutivamente, através 

dos grupos de transformadores de abaixamento elétrico, a energia poderosa da usina de 

milhares de volts, logra o admirável êxito de movimentar um modesto barbeador de 110 

volts ou iluminar a lâmpada de 5 watts, junto ao berço do bebê sonolento. 
8 

 
 8 - Nossas mensagens não tem por finalidade efetuar revelações inusitadas e discutíveis, 
mas dinamizar a mente do leitor, no sentido de ele aperceber-se, o melhor possível, do esquema e 
metabolismo psíquico do Universo. Lembramos que o Uno esta nas partes, e as partes integradas 
no Uno. É assunto conhecido milenarmente, e que endereçamo-nos mais particularmente ao 
homem de intelecto médio, uma vez que as cerebrações de alto gabarito reservam-se as obras 
especificas desse tema. Buscamos fornecer problemas, sugestões e estímulos, que permitam ao 
leitor exercitar a força cósmica de seu próprio pensamento criador. (Nota de Ramatís.) 
 

 Semelhantemente a essa comparação singela, diríamos que o Psiquismo Cósmico, 

que atua e interpenetra todo o Universo, possui as suas "subestações" de transformadores 

psíquicos, em ordem decrescente e conforme as necessidades dos departamentos da vida 

"psicofísica". As galáxias, constelações, os sistemas planetários, orbes e satélites são 

fabulosos núcleos de vida psíquica, que transitam pelo Cosmo sob o comando de entidades 

siderais arcangélicas e angélicas, que lhes penetram a intimidade física com o seu sublime 

psiquismo. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

67 

 Assim, essas indescritíveis consciências arcangélicas, que lembram fabulosos 

transformadores vivos e receptivos a elevada voltagem divina do Criador, passam a ser os 

do adores de energia sideral mais reduzida e adaptada as consciências menos capacitadas. 

O Psiquismo Cósmico, nessa transformação de voltagem sideral e sem qualquer alteração 

em sua Unidade Eterna, atinge a todos os núcleos de consciência e de vida. No 

decrescimento vibratório, desde o Arcanjo até a consciência humana, o Psiquismo abrange 

desde as partículas subatômicas ate a estrutura física dos orbes e da singeleza unicelular e 

psíquica do vírus, e a complexidade do homem. E depois se faz o retorno pela "via interna", 

quando o potencial divino adormecido desperta no micro em incessante ascensão para o 

macro cosmo. 

 

 PERGUNTA: - Quer-nos parecer que o comando psíquico de uma 

constelação ou sistema planetário ainda desempenha funções mais limitadas e 

circunscritas aos próprios reinos de cada orbe. 

 RAMATÍS: - O comando psíquico arcangélico de uma constelação, conhecido 

por "Deva Maior" entre os orientais, atua intimamente nas fimbrias de todas as atividades 

físicas e psíquicas de cada orbe habitado ou em elaboração para futura moradia planetária. 

Em conseqüência, o arcanjo ou Logos Solar, como a consciência psíquica mais evoluída de 

vosso sistema, vibra na intimidade de todos os planetas, orbes e satélites do mesmo. 

 Através de sua vibração altíssima e impossível de qualquer receptividade humana, 

cuja luz e energia criativa ao incidir diretamente pulverizaria qualquer ser, o Arcanjo ou 

Deva Maior e o campo vibratório de toda vida e aperfeiçoamento do sistema solar onde 

atua. No entanto, cada orbe físico possui o seu "Deva Menor" , Anjo ou Cristo Planetário, 

que sob a ação e comando do Arcanjo do sistema solar cumpre o desígnio criador em 

semear a vida e incentivar o progresso de todos os reinos sob o seu governo. Em verdade, 

há uma intercomunicação criativa, que pulsa incessantemente desde Deus e interpenetra 

todo o Cosmo, a unir em ordem decrescente vibratória desde a consciência arcangélica até 

a consciência humana no reino hominal. 

 O Arcanjo projeta, cria, coordena e retifica toda a atividade criadora e progressiva 

de toda a constelação, enquanto os anjos, ou "Devas Menores" sustentam cada orbe dentro 

do esquema arcangélico. Em conseqüência a ação angélica pode ser mais Íntima e sutil, ou 

mais periférica e indireta, tanto quanto for a natureza e o aprimoramento de cada reino ou 

espécie onde ela atua. Em verdade, os Devas operam na Criação como prepostos de Deus. 

Lembram algo dos engenheiros, mestres, chefes e operários, que materializam na forma de 

edifícios, pontes, jardins ou metrópoles, as idéias e os projetos que constam das plantas 

solicitadas pelos donos ou responsáveis. 
9 

 
 9 - Nota do Médium - Resumo da "Introdução" da obra "Fundamentos da Teosofia", de C. 
Jinarajadasa: "Os Mestres da Sabedoria, como são chamados, são almas humanas que no 
decorrer do processo evolutivo passam do estágio humano ao período seguinte, o de Adepto. 
Elevando-se até o Adeptado, o homem adquire o conhecimento, por suas investigações e 
experiências. O homem que se tornou Adepto cessa de ser um simples instrumento no processo 
evolutivo; exerce, então, nesse processo, a função de mestre e de um diretor, sob a inspeção de 
uma alta consciência chamada em Teosofia - o Logos. Como colaborador do Logos, pode ver a 
natureza sob o ponto de vista do Logos, e observá-la não na qualidade de criatura, mas, por assim 
dizer, como seu Criador. Esses Mestres de Sabedoria, esses agentes do Logos, dirigem o 
processo evolutivo em todas as suas fases, tendo cada um deles a vigilância de um departamento 
especial na evolução da Vida e da forma. Constitui o que se chama a Hierarquia ou a Grande 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

68 

Fraternidade. Guiam a edificação e a desintegração das formas nos mares e na terra; dirigem o 
crescimento e a queda das nações, dando a cada uma o que lhe convém da antiga Sabedoria, 
aquilo que pode ser assimilado". 

 

 

 PERGUNTA: - Então, repetindo, poderíamos pressupor, que também há uma 

espécie de consciência psíquica particularizada nos diversos reinos da Natureza? Ela 

então coordena a distribuição da substância, ou orienta num sentido de despertamento e 

progresso as espécies de cada reino? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, há em cada reino da natureza uma consciência 

psíquica instintiva, que atua em determinada faixa e freqüência vibratória, vinculada à 

Mente Universal. Cumpre-lhe, especificamente, aperfeiçoar as espécies minerais, vegetais e 

as próprias espécies animais. Sob tal comando e o progresso inceSsante, esse mesmo 

psiquismo instintivo amolda e apura os minerais incorporando-os aos vegetais e, em 

seguida, os ajusta às espécies animais, providenciando a contextura do organismo carnal 

anatomofisiológico, que deverá servir para o futuro homem. É por isso que a própria 

ciência terrícola comprova que existe uma direção, um sentido orientador e disciplinado na 

cristalização de alguns minerais. Observa-se uma espécie de "arquétipo" oculto, que além 

de proporcionar a necessária composição química, que se traduz por propriedades 

fisioquímicas, ainda confere aos minerais as características geométricas de cada tipo, a 

distribuição harmoniosa das cores; os aspectos e as variedades peculiares de cada espécie. 

 Sob essa ordem previamente esquematizada pela Lei Divina é que opera a 

consciência instintiva e diretora do reino mineral. Nada é procedido ao acaso, mas existe 

um método na criação, cujos princípios agora a ciência começa a sentir e desvendá-los, 

eliminando da velha nomenclatura a mística dos alquimistas. Em cada mineral criado, há 

outras características observáveis, que por força de valências ou tipos atômicos, conferem-

lhe nova qualidade ou propriedade peculiar. Assim, o cobre, além de sua constituição 

peculiar, é excelente condutor de eletricidade. A prata é sólida e brilhante, mas o mercúrio, 

embora líquido, é também brilhante à temperatura normal. Aliás, é de senso comum, a 

considerável diferença que existe entre a pedra-ferro e o petróleo, embora ambos sejam 

minerais. 

 

 

 PERGUNTA: - Há diferença de ação, graduação e capacidade dessa 

consciência psíquica instintiva, em operação em cada reino da natureza? 

 RAMATÍS: - Sob o aforismo de que o psiquismo "dorme" no mineral, "sonha" 

no vegetal, "desperta" no animal, "vive" no homem e "cria" no anjo, é fácil de se verificar 

como difere essa ação psíquica em confronto com o estado físico e a graduação evolutiva 

de cada reino da natureza. Há considerável diferença entre a capacidade, poder e resultado 

progressista da consciência psíquica, que age instintivamente no reino mineral unicamente 

da forma, em relação ao comando psíquico responsável pela complicada fisiologia do 

vegetal. Embora se verifique o aspecto estático e a solidez proverbial do mineral, há em sua 

intimidade um incessante movimento de partículas, cujas velocidades são superiores a 

200.000 km/seg. 

 Igualmente essa diversidade ainda é bem maior entre a ação da consciência 

psíquica, que atua no reino vegetal, em paralelo com o reino animal, cujas espécies são 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

69 

desligadas do solo, ensaiam as primeiras simbolizações sonoras e já atuam em conjuntos 

afins e sob o controle das "almas-grupos". 

 

 

 PERGUNTA: - Que devemos entender por "almas-grupos"? 

 RAMATÍS: - Cada espécie que participa na composição do reino animal 

constitui-se um "todo vivo", governado por um centro de consciência instintiva, que desde 

os pródromos da humanidade oriental é conhecida como "alma-grupo". Esse centro 

psíquico ou "alma-grupo" é então responsável pelas características, temperamento, ações e 

reações de certa espécie de reino mineral, vegetal ou animal, tão bem definidos e descritos 

nos compêndios de zoologia terrena. Quanto mais apurada é a alma-grupo de uma espécie 

de animal, ave, réptil, peixe ou inseto, também os componentes constituem o seu corpo 

coletivo e mostram-se mais hábeis, adaptáveis ou sensíveis, porque já é maior o fluxo ou a 

filtragem da sabedoria do seu psiquismo diretor. 

 Exemplificamos: no mesmo reino animal há o subcomando psíquico que rege a 

formação, desenvolvimento e progresso dos mamíferos, o qual ainda subdivide-se em 

novos comandos grupos de raposas, cães, elefantes e outros componentes. Igualmente, 

outro subcomando psíquico atua nos insetos, que é constituído pelas almas-grupos das 

borboletas, pulgas, dos gafanhotos, besouros e outros, e. assim sucessivamente conforme a 

escala biológica e mais ou menos de acordo com as tentativas de sistematização zoológica 

ou fitológica engendradas pelo homem. 

 

 

 PERGUNTA: - Existe alguma diferença nessa nomenclatura de "psiquismo 

diretor" e "alma-grupo"? 

 RAMATÍS: - Cada psiquismo diretor é mais propriamente um "campo 

psíquico" total, que abrange, interpenetra, incentiva, inter-relaciona e aperfeiçoa os reinos 

mineral, vegetal e animal. Cada reino acima possui o seu "psiquismo diretor" responsável 

pelas criações e transformações ocorridas neste reino, bem como orienta a sua transposição 

para outro reino mais evoluído. O psiquismo do reino mineral determina a composição e a 

configuração de todos os minerais do orbe; o psiquismo diretor do reino vegetal plasmou as 

inumeráveis espécies pertencentes à flora; o psiquismo diretor do reino animal é o 

responsável global por todas as espécies zoológicas viventes na terra, no mar e no ar. 

 No entanto, a alma-grupo é já um comando mais pessoal, mais particularizado, que 

governa cada espécie. No reino mineral, por exemplo, existe uma alma-grupo para cada 

tipo de minério; no reino vegetal o psiquismo atua por diversos subcomandos psíquicos, 

conhecidos por almas-grupos, que regem a espécie pinheiro, pitangueira, orquídeas, 

carvalho, palmeira, mostarda, repolho ou cedro; e, finalmente, no reino animal, governam 

as almas-grupos das águias, serpentes, pombas, elefantes, lobos e peixes. E por haver 

diferença de nutrição e experimentações psíquicas, a alma-grupo de certo tipo de um 

mineral, uma espécie de aves, ou de animais, ainda pode substabelecer comandos psíquicos 

menores, com o critério de velar e desenvolver espécies variadas do mesmo gênero. Daí o 

motivo por que a ciência botânica do mundo classificou, também no reino vegetal, tipos 

que se afinam por características semelhantes, destacando, assim, maior ou menor 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

70 

compacidade do lenho; tonalidades ou durabilidades; tipos de reprodução e usos, como se 

diferenciam cientificamente as rosáceas, leguminosas, sapatáceas e outras. 

 Enquanto o psiquismo diretor comanda e incentiva a vida instintiva do reino vegetal 

ou animal, a alma-grupo trabalha e governa mais particularmente cada tipo caracterizado à 

parte, definindo-lhes as propriedades, que cumprem determinada função no esquema global 

da criação do mundo físico. Como o homem representa a síntese de toda a escala evolutiva, 

cada homem tem o seu psiquismo representado pelas experiências adquiridas e endereçadas 

para novas experiências a adquirir. 

 

 

 PERGUNTA: - Gostaríamos de aperceber melhor o assunto. 

 RAMATÍS: - Enquanto a alma-grupo do peixe tipo tainha só consegue 

proporcionar-lhe a melhor orientação possível para a sua sobrevivência, tão-somente 

ativando-lhe o instinto de defesa ou fuga, nutrição ou procriação, já a alma-grupo 

psiquicamente mais apurada da espécie golfinho chega a dar-lhe condições de adquirir nos 

treinamentos os hábitos que indicam uma inteligência rudimentar. Sob igual diferença, 

enquanto a toupeira entocada no subsolo ainda cava túneis e simboliza a estupidez humana, 

o macaco, sob a ação do psiquismo mais avançado de sua alma-grupo, já consegue realizar 

proezas equivalentes a uma criança na idade pré-escolar. 

 

 

 PERGUNTA: - Poder-se-ia dizer que alguns animais já são espíritos 

movendo organismos em aperfeiçoamento para a condição humana? 

 RAMATÍS: - Convém subentender que o espírito é já uma individualidade, um 

centro de consciência particularizada, com a capacidade analítica de sentir-se e saber-se 

existente por um raciocínio próprio. No entanto, o animal ainda vive e sente através de sua 

alma-grupo, a qual então poderia ser considerada o espírito global da espécie cão. Assim, 

todos os cães agem e reagem da mesma forma e entendimento, sem quaisquer ações 

definidas, ou à parte, que os distingam de sua alma-grupo. Para um cão ou um cavalo agir 

de modo individual, com características diferentes das que a sua alma-grupo impõe 

coletivamente, então seria preciso que ele já possuísse alguma substância mental, que é 

justamente a base fundamental do raciocínio, e, conseqüentemente, o princípio que permite 

a elaboração de uma consciência particularizada. Embora o pano de fundo da consciência 

psíquica coletiva dos reinos e das espécies de seres do mundo, tanto quanto as consciências 

individualizadas dos homens, seja a própria Consciência de Deus, o nosso intento é 

esclarecer que na nomenclatura transcendental há perfeita distinção entre o "psiquismo", 

que é a base da vida espiritual, e o "espírito", entidade já distinguida no tempo e no espaço. 

 

 

 PERGUNTA: - Que dizeis, então, do organismo carnal do homem? 

 RAMATÍS: - O organismo carnal do homem é o refinamento final de todos os 

"testes" e experiências do psiquismo, após as múltiplas passagens através de todos os 

reinos da natureza e, especialmente, pelo reino animal, até lograr a metamorfose da 

consciência humana. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

71 

 Na figura do macaco, a sabedoria do psiquismo ainda é instinto, que preserva e 

imita; jamais cria e resolve simples problemas. Falta-lhe a riqueza de simbolização, que é a 

base do pensamento intuitivo e lógico; também é mínima a substância irrigante dos lobos 

frontais, o que lhe impede a síntese e análise de conceitos, fundamentos da razão necessária 

à escalonada humana em direção à linhagem arcangélica. 

 Em conseqüência, há uma relação entre a estrutura orgânica e o nível evoluído do 

ser, em que o êxito de sua manifestação requer uma organização que lhe corresponda às 

atividades mentais e mesmo espirituais. No entanto, os animais não são espíritos definidos 

ou entidades conscientes, mas apenas vinculados à alma-grupo governante da espécie, 

motivo por que as suas ações e reações são peculiares a todos os da mesma espécie. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais seriam alguns exemplos mais concretos? 

 RAMATÍS: - Há, por exemplo, uma instintividade única numa alcatéia de 

lobos, vara de suínos, manada de elefantes, bando de aves, cardume de peixes ou ninho de 

cobras. Em tal caso, não há fragmentação do psiquismo coletivo ou da alma-grupo que ali 

atua; mas a reação é semelhante e idêntica em qualquer membro da mesma espécie, seja 

qual for a situação de defesa ou ataque pela sobrevivência. É o caso dos peixes; a reação de 

um peixe no oceano Atlântico, Pacífico ou Índico, é exatamente a mesma, só ou em 

cardumes, porque sob o estimulo global e coordenador de sua alma-grupo, eles só 

manifestam uma reação coletiva idêntica ou semelhante. A precisão da ação global da 

alma-grupo nas espécies é tão reconhecida, que "todos" os salmões saltam para as águas 

mais altas e nadam ao contrário nos rios da América do Norte, na época da desova; "todas" 

as abelhas constroem os seus favos de mel sob a mesma escala matemática; "todos" os 

joões-de-barro fazem suas casas contra a tempestade próxima e "todas" as formigas 

possuem o mesmo instinto de orientação. 

 Em conseqüência, para que um lobo, gavião ou peixe manifeste reações diferentes 

dos demais lobos, gaviões ou peixes da mesma espécie, então seria preciso que o espécime, 

ou unidade em destaque, já possuísse alguma noção particular de si mesmo e que o fizesse 

reagir algo diferente do instinto psíquico global de sua alma-grupo. Os animais selvagens 

manifestam reações uníssonas e semelhantes, em qualquer circunstância de defesa, 

agressão, nutrição ou procriação, porque todos os membros da mesma espécie constituem 

uma só vestimenta carnal ou física de sua alma-grupo. Assim, o urso branco dos pólos, ou o 

urso pardo das florestas africanas, o leão do Saara ou o tigre das matas indianas, a águia 

dos Alpes ou o condor dos Andes, algo semelhantes, agem de um modo instintivo e de 

acordo com o comando de sua alma-grupo, malgrado a diferença de latitudes e climas 

geográficos. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas não se verifica, em certos animais e aves, uma certa 

diferenciação individual, que os faz sobressair na própria espécie? 

 RAMATÍS: - Quando ainda se trata de espécie selvagem, sem qualquer 

influência do homem, só lhes atua um instinto global, que os orienta para a conduta mais 

certa ou busca da sobrevivência. Assim, é de senso comum que, sob a ação de sua alma-

grupo, todos os pássaros joão-de-barro constroem seus ninhos em oposição às prováveis 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

72 

tempestades, todas as abelhas fazem as suas colméias, fabricam mel e cultuam a sua rainha, 

e todas as formigas fazem reservas para o inverno em amontoados formigueiros. Mas tudo 

isso acontece porque tais animais, aves ou insetos são apenas unidades físicas dirigidas 

pelo instinto específico do mesmo comando grupal psíquico. 

 Só depois que os animais ultimam todas as experiências determinadas e 

coordenadas pela sua "alma-grupo" é que, então, se verificam as primeiras oscilações ou 

características individuais, as quais delineiam ou esboçam alguma individualização à parte. 

Sob tal progresso psíquico, já é possível observar-se alguma ação ou reação mais 

individualizada, em qualquer componente da mesma espécie. Encerrado o curso de 

instintividade global psíquica, regida pela alma-grupo de certa espécie do reino animal, 

então se iniciam as primeiras fragmentações ou diferenciações psíquicas no animal ou na 

ave, o que pode ser desde um princípio de paixão, simpatia ou antipatia, que discrepa dos 

demais membros do conjunto. 
10 

 
 10 - Extraído do capítulo I, "A Evolução da Vida e da Forma", de C. Jinaradasa, da obra 
"Fundamentos da Teosofia": "Da mesma maneira que um organismo individual é uma unidade num 
grupo mais vasto, também a vida que se oculta no íntimo desse organismo faz parte de uma alma-
grupo. Por trás dos organismos do reino vegetal há a alma-grupo vegetal, reservatório indestrutível 
das forças vitais que se tomam de mais a mais complexas, edificando formas vegetais. Cada uma 
das unidades de vida dessa alma-grupo, quando aparece na Terra num organismo, vem provida 
da soma total de experiências adquiridas por toda a alma-grupo com a construção dos organismos 
precedentes. Cada unidade, pela morte do organismo, volta à alma-grupo e lhe traz, como 
contribuição, o que adquiriu em capacidade de reagir, conforme os métodos novos, às excitações 
exteriores. Verifica-se o mesmo no reino animal; cada espécie, cada gênero, cada família tem o 
seu compartimento especial na alma-grupo coletiva". 
 

 

 PERGUNTA: - Quais os animais que já poderiam vislumbrar algumas 

noções de razão, sob o fundamento mental que nos tendes informado? 

 RAMATÍS: - Atualmente, o elefante, o cavalo e o macaco já manifestam, de 

modo insofismável, alguns bruxuleios de inteligência, pois podem adquirir, pelo 

treinamento ou comportamento orientado, diferenças instintivas mais semelhantes às 

consciências humanas na fase da infância física. Quanto ao afeto quase humano, e, às 

vezes, mais do que humano, que alguns animais têm demonstrado, superando, por vezes, a 

própria afetividade do homem ainda tão egoísta, já revelam uma sensibilização 

fundamental da esfera do sentimento. Os jornais do vosso mundo noticiam, 

freqüentemente, casos de gatos que criam ratos, cães que criam gatos, e até macacos que 

criam ursos ou filhotes de tigres. Inúmeros casos foram demonstrados de afeto incomum do 

animal pelo seu dono. O exemplo típico é o caso do cão que se recusou a abandonar o 

túmulo do genial compositor Mozart, preferindo ali morrer de inanição. 

 Deve ser do vosso conhecimento, pelo noticiário dos jornais ou revistas, dos cavalos 

que já demonstram uma maior capacitação intelectiva por assimilarem com facilidade e 

correção os hábitos ensinados pelos seus donos, efetuando cálculos de aritmética. Há, 

mesmo, alguns cavalos que sabem marcar, pelas batidas das patas, as letras que os seus 

treinadores escrevem no quadro-negro. 
11 

 
 11 - Os famosos cavalos brancos de França. Considerando-se que os cavalos principiam a 
demonstrar algo diferente do simples instinto, aproximando-se aparentemente do raciocínio 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

73 

humano, é evidente que, em face da febre atual de matadouros de cavalos por força da excessiva 
ambição de lucros dos homens, torna-se um canibal quem come carne desses consagrados 
amigos do homem. Se o cavalo começa a se individualizar, comê-lo já é antropofagia. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis dar-nos alguns exemplos mais objetivos, quanto ao 

processo de diferenciação dos animais da mesma alma-grupo, quando demonstram certa 

individualização após domesticados? 

 RAMATÍS: - Uma ninhada de lobos, por exemplo, que nasce no ambiente 

civilizado do homem, desvincula-se, pouco a pouco, do comando rígido e psíquico de sua 

alma-grupo, pelos novos estímulos, iniciativas e disciplinas próprias da vivência humana. 

Os membros da mesma ninhada principiam a reagir de modo mais individual, entre si, 

embora apagadamente, mas sob a influência cotidiana dos seus donos e dos demais 

componentes do ambiente onde vivem. É de senso comum que um cão maltratado por um 

dono irascível, violento e cruel, há de modelar uma atitude particularizada, bem diferente 

do cão que vive acariciado no colo da criança amorosa. O carinho ou castigo, a tolerância 

ou despotismo, o tratamento afetivo na enfermidade ou a negligência na doença do cão 

domesticado, influi fortemente nos seus hábitos. O próprio alimento mais condimentado, 

quente ou frio, cozido ou cru, desperta no animal reações, defesas e recursos metabólicos 

bem diferentes dos costumes coletivos. 

 Sob a força do domínio do homem, em face de sua insegurança num meio estranho 

à sua índole selvática, onde lhe cerceiam todo impacto instintivo e de sobrevivência 

natural, o lobo domesticado é obrigado a mobilizar recursos novos, muito além da 

costumeira ação cômoda de sua alma-grupo. O velho lobo, valente, feroz, livre e guiado 

instintivamente para solucionar, da melhor maneira, as suas necessidades biológicas, então 

se transforma à semelhança do cão surrado, exaurido e temeroso, pois perdeu parte de sua 

característica instintiva, modelado pelo treinamento compulsório do homem, num tipo 

dócil e obediente, diferente de sua espécie original. 

 

 

 PERGUNTA: - Como poderíamos aperceber-nos melhor desse fato? 

 RAMATÍS: - O animal selvagem é só violência e agressividade em defesa da 

prole e da própria vida, e que, após o cio, costuma acomodar-se com certa tranqüilidade. 

Sob a força ativadora de sua alma-grupo, tanto as feras como as aves enxotam os filhos já 

crescidos para além do ninho ou da cova em que nasceram. Isto é instinto global e único de 

todas as unidades da mesma espécie ou raça. Mas, pela vivência junto ao homem que lhe 

controla as tendências primitivas, sob a amenidade do meio ambiente mais refinado, o 

instinto feroz tende a se amansar e a violência enfraquece. Assim, o lobo selvagem, depois 

de domesticado, vive mais tempo com sua prole e perde o instinto atrabiliário de a enxotar, 

confiando nas facilidades proporcionadas pelo auxílio do homem, criando, assim, um novo 

comportamento que o distingue visivelmente dos hábitos dos de sua raça ainda selvagem. 

 Quando perseguido nos lares mal constituídos e dominado pela violência, 

apedrejado ao furtar a carne para o seu alimento, enxotado a paus e pedras, repudiado na 

asma brônquica, o eczema, sarna ou tuberculose e, ainda, sujeito à alimentação imprópria 

quente e cozida, temperada .e tóxica, os animais domésticos, cães e gatos, e até cavalos, 

deixam perceber a angústia e a intranqüilidade de viverem juntos do "rei da criação", o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

74 

homem feito à imagem de Deus. Mas, mesmo assim, sob o guante da dor e do sofrimento 

apuram o psiquismo e apesar de toda essa amargura e maus-tratos, os animais domésticos 

também principiam a despertar os primeiros bruxuleios ou alvorada do sentimento, ante a 

necessidade de melhor adaptarem-se às condições adversas, problemáticas e às surpresas da 

vida domesticada. 

 

 

 PERGUNTA: - Supomos que não existem fronteiras, ou linha divisória 

definida, entre os diversos reinos da natureza; não é assim? 

 RAMATÍS: - Há uma incessante e sucessiva evolução do reino mineral até o 

reino hominal. Em cada reino observamos uma graduação que vai do mais simples ao mais 

complexo; do menos organizado ao mais organizado; do menos sensível ao mais sensível, 

demonstrando os diversos graus evolutivos e a passagem gradativa de um a outro reino. 

 Sem qualquer foro de romantismo, lembramos que sempre há um vínculo oculto e 

transcendente, que atua na intimidade da vida, com a finalidade de dirigir as forças 

criativas embelezando e aperfeiçoando todas as manifestações e expressões do Universo. 

Assim, a beleza da cor encontrada na forma das pedras preciosas, como safira, esmeralda, 

ametista, rubi ou topázio, após a longa experimentação da consciência psíquica no reino 

mineral, evolui manifestando-se mais livre na variedade caleidoscópica dos incontáveis 

tipos de flores. E as flores, vivas e perfumadas, a bailar nas hastes dos vegetais, lembram 

pedras preciosas irrequietas. Mas ainda parece ocorrer novo triunfo da natureza, quando as 

irisadas borboletas, em jubilosa liberdade, simbolizam as próprias flores desobrigadas da 

limitação das hastes dos vegetais. E, porque o homem talvez sinta que há uma eterna efusão 

de beleza em todas as formas do mundo, sob a ação íntima do psiquismo criador, a própria 

poesia terrena lembra algo das pedras preciosas num sentido mais elevado, quando 

descreve a mulher bonita com olhos de safira, esmeralda ou topázio, ainda emoldurada 

pelos lábios de rubi. 

 

 

 PERGUNTA: - Consoante as vossas explicações, o psiquismo aprende na 

vivência com as formas do mundo físico, ou as formas do mundo são as manifestações do 

próprio psiquismo? 

 RAMATÍS: - Já vos dissemos que o psiquismo é que plasma as formas do 

mundo, assim como o cientista não evolui sob a ação das formas do laboratório, mas o 

laboratório é sua criação e o ensejo de ele progredir no manuseio das substâncias em 

experimento. O psiquismo é que elabora todas as formas do mundo físico e intervém nessa 

atividade morfológica criativa, efetuando experiências e promovendo iniciativas para o 

incessante aperfeiçoamento da própria Criação. 

 Tudo evolui e tudo se transforma em expressões mais apuradas, donde se justifica o 

próprio postulado de Leibniz, em que "nada se cria nem se perde, mas tudo se transforma". 

A pedra sublima-se no vegetal, o vegetal no animal e o animal no homem. Por isso, a 

tartaruga já lembra uma pedra que nada; há borboletas, insetos e répteis que, pelo 

conhecido fenômeno de mimetismo, ainda são verdadeiros ramos de plantas ou cascas de 

árvores. O gafanhoto verde se confunde com uma folha que voa, a cascavel lembra o cipó 

rastejando e o sapo, um punhado de lodo que salta do solo. Onde termina um reino inicia-se 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

75 

o seguinte, mas intimamente ligados por uma consciência psíquica, que opera 

instintivamente no âmago de todas as espécies e objetivando sempre o apuro e a beleza da 

forma. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos outras noções dessa sabedoria psíquica 

inata, em sua atuação no reino animal? 

 RAMATÍS: - Em verdade, o que se presume natureza é simplesmente a 

manifestação da sabedoria do psiquismo, que não atua ao acaso, mas cria, coordena, orienta 

e aperfeiçoa as espécies de todos os reinos sob a sua responsabilidade. 

 Ela é que ensina as abelhas a construírem a sua colméia, sob os princípios mais 

avançados da matemática, ou a aranha a tecer a sua teia, desafiando a própria engenharia 

humana, ante o critério do emprego de massa, peso e extensão. 

 Mas, simultaneamente, indica às abelhas os meios de defesa contra os insetos 

invasores da colméia, inclusive a produção de substância anticéptica para evitar a 

deterioração do mel, assim como instrui a aranha a caçar para sobreviver. As diferentes 

manifestações de vida das aves, dos insetos, animais e répteis nos demonstram que essa 

natureza tão providencial não passa de uma inteligência sideral; um psiquismo sábio, que 

promove a mobilização de recursos de motricidade, instinto defensivo, e da estratégia, que 

se completam pela riqueza dos meios de ataque e proteção. 

 Aqui, revela-se a admirável mecânica na elaboração e no fabrico dos chifres, bicos, 

dentes, unhas, ferrões e garras; ali, essa engenharia calcula com precisão a envergadura das 

asas de cada inseto ou ave, promovendo hábil distribuição do seu peso eqüitativamente à 

suportação aérea, velocidade e segurança de pouso; a técnica da eletricidade está presente 

nos centros captadores e receptivos, comprovada através das antenas das formigas, dos 

besouros e de outros mil tipos de insetos; o "radar" tão surpreendente é privilégio do 

morcego muito antes do homem, o qual usa o sonar da ponta dos dedos como um 

submarino moderno. Por outro lado, os choques, as descargas do poraquê e das enguias 

paralisam a presa, facilitando a luta pela vida através dos recursos elétricos da pesca. A arte 

química da luz revela-se na fosforescência dos vaga-lumes, das algas e, mesmo, de outras 

espécies; as sínteses tóxicas são processo comum das aranhas, escorpiões e cobras, que 

gozam do direito de fabricar o seu próprio veneno, como respeitável recurso de defesa. 

 É por isso que o homem nada inventa de original, mas apenas descobre em sua faina 

racional o que a própria natureza já compôs e providenciou numa manifestação 

aparentemente eventual ou intuitiva, porém, profundamente sensata, inteligente, produtiva 

e, sobretudo, diretiva. 

 

 

 PERGUNTA: - E quais seriam alguns exemplos do reino vegetal? 

 RAMATÍS: - Sob o aspecto de generosa providência na continuidade das 

espécies, essa sabedoria do psiquismo modela nas plantas os órgãos que as firmam no solo 

ou nas paredes e produz os espinhos, verdadeiras garras que ferem protegendo certas flores 

contra os impulsos alheios de destruição; orienta o vegetal, nos fenômenos de tropismo, em 

que os caules heliotrópicos orientam-se para o Sol, as raízes geotrópicas infiltram-se na 

terra ou os tipos hidrotrópicos buscam a água. Ainda dissemina o pólen das flores numa 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

76 

patente demonstração de preocupação pela continuidade da mesma espécie; ora os 

depositando nas patinhas dos insetos; ora espargindo-os ao mais leve tocar no dorso dos 

animais ou nas asas das aves; ora mesmo no caldo dos frutos, transformando todos os seres 

em novos semeadores das espécies que devem sobreviver. Num admirável sistema, as 

flores destacam-se pelo fascínio da cor, pela produção de perfume embriagante e atrativos, 

cujo objetivo é despertar a atenção de novos propagadores do pólen, sempre com a 

finalidade criadora. As espécies carnívoras também usam destes artifícios e assim prendem 

os insetos imprudentes para a sua alimentação. 
12

 Finalmente, após terminar suas 

experiências desde o reino mineral até o reino hominal, a Consciência Psíquica, cada vez 

mais evoluída e capacitada em sua sabedoria instintiva, então finda a peregrinação 

evolutiva global, para atuar de modo mais particular no homem, no controle do complexo 

metabolismo, que a própria ciência ainda não conseguiu desvendar em toda a sua plenitude 

"psicofísica". 

 
 12 - O comando psíquico do reino vegetal, por exemplo, através de entidades conhecidas 
na maioria das lendas terrenas, como os gnomos, salamandras, silfos, fadas e elementais, vitaliza, 
coordena e aperfeiçoa as incontáveis espécies de plantas, árvores, flores, ervas ou frutos para fins 
cada vez mais sublimes. No entanto, são entidades que obedecem a planos inteligentes traçados 
pelos espíritos responsáveis pelo progresso do reino vegetal, em concomitância com o reino 
mineral. (Nota de Ramatís.) 

 

 

 PERGUNTA: - Que nos dizeis dessa ação instintiva e controladora da 

Consciência Psíquica no metabolismo do homem? 

 RAMATÍS: - Sob o invólucro exterior do homem, permanece esse gênio 

invisível da sabedoria do psiquismo, ignorado ainda pelos mais abalizados cientistas do 

mundo, que julgam "a priori" a inexistência de Deus, mas também não sabem encontrar 

outra solução da vida além dessa primária negativa humana. Após a multimilenária 

experiência pelos reinos da natureza, a sabedoria psíquica atua na intimidade humana, ali 

manifestando o seu conhecimento e habilidade, adquirida através de todos os reinos da 

natureza. Então, faz crescer cabelos, unhas, dentes, ossos, nervos, músculos; fabrica linfa, 

sangue, hormônios, fermentos, bílis, insulina, sucos gástricos, providencia a drenagem 

renal e filtração hepática, a produção de enzimas, ativa o peristaltismo do intestino, regula a 

pressão da vesícula, ou controla a portinhola do piloro. Substitui as células e os tecidos 

gastos, extermina e desintegra os eritrócitos envelhecidos no baço, queima o excesso de 

glicose, exerce ação terapêutica, cicatrizante e anticéptica, ante o primeiro ferimento 

mesmo ignorado pelo seu portador. 

 E tudo isso é efetuado sem o conhecimento consciente do homem, e que assim não 

se atrapalha em suas atividades cotidianas. Ele movimenta-se pelas ruas das cidades, 

enquanto na intimidade o gênio psíquico trabalha produzindo, controlando, retificando e, 

acima de tudo, aperfeiçoando a maravilhosa armadura humana que veste o futuro anjo. 

 

 

 PERGUNTA: - Finalmente, quereis dizer que o homem é o produto final ou 

resultado superior da ação do psiquismo, através dos reinos da natureza, ou seja, da 

metamorfose incessante das espécies inferiores em elaborações superiores? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

77 

 RAMATÍS: - Realmente, a Natureza Divina despende milhões e trilhões de 

anos, a fim de elaborar a maravilhosa maquinaria carnal, que, então, serve para o espírito 

individualizado organizar a mente humana e se manifestar educativamente nos planetas, 

que funcionam à guisa de estabelecimentos pedagógicos. A matéria sublima-se até 

organizar o corpo físico, resultante de um labor minucioso e adequado à vida de relação e 

comunicação do homem. É organização produto de longa e seletiva pesquisa em todos os 

reinos da chamada natureza, os quais funcionam à guisa de verdadeiros compartimentos 

laboratoriais das operações experimentais e criativas, desde o protozoário ao animal, do 

homem ao arcanjo. 

 Em verdade, o percurso é fastidioso e quase imperceptível, até que o minério bruto, 

passando pelo laboratório vegetal, termina a mo delação de uma vestimenta carnal 

compatível para um Cristo-Jesus. Mas no convencionalismo de tempo e espaço, ainda é 

mais longa e fatigante a senda para a centelha espiritual do homem despertar a sua 

responsabilidade consciente e criativa no seio do Universo. Jamais a mente humana poderá 

aquilatar a escadaria infinita, que toda alma deve percorrer até a metamorfose indescritível 

do ser humano à condição de arcanjo das galáxias. 

 Quem poderá definir e avaliar, em medidas compreensíveis à mente humana, o 

caminho percorrido pelo binômio "alma-corpo", da sensação à rritabilidade, da 

irritabilidade ao instinto, do instinto à inteligência humana, da inteligência humana à 

sabedoria angélica, através dos incontáveis "Manvantaras" ou "Grandes Planos", que 

abrangem a criação e o desfazimento dos universos físicos? 

 Átomo por átomo, molécula por molécula, célula por célula, organizam-se os 

sistemas solares e, de auscultação em auscultação, experiência em experiência, 

incessantemente repetidas e recapituladas, o psiquismo, após interpenetrar o Universo e 

subdividir-se por todos os orbes e reinos do mundo, em freqüências ajustadas aos mais 

variados fenômenos, tece e modela novos deuses, numa apoteose criadora, aumentando 

eternamente a corte do Magnânimo Senhor e Autor da Vida. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

78 

Capítulo 3 

 

O Evangelho é a Lei do Cosmo 
 

 

 PERGUNTA: - Qual é o motivo de vossa escolha do título "O Evangelho à 

Luz do Cosmo" para esta obra? 

 RAMATÍS: - O Evangelho não é simplesmente um repositório de máximas e 

advertências morais, nem somente código de preceitos exclusivos de qualquer instituição 

humana religiosa, devidamente credenciada para representar Deus na Terra. Em verdade, o 

Evangelho relatando a experiência vivida integralmente por Jesus, em 33 anos de sua vida 

física, é para demonstrar a todos as leis que governam e disciplinam o Universo. Os 

conceitos do Mestre Jesus, paralelamente à sua conduta e ação incomum, podem ser aceitos 

como um compêndio humano a expor os objetivos de Deus na Sua Criação. Enfim, 

repetimos: o Evangelho não é um Código Moral adequado a um certo tipo de humanidade, 

mas um tratado perfeito de bem viver, que pode orientar em qualquer época qualquer tipo 

humano, em qualquer longitude terrestre ou astronômica. Proporciona uma transmutação 

consciente evangélica, onde o homem termina vivendo a sua melhor experiência para Deus. 

 O Evangelho, portanto, é o "Caminho" da evolução indicado pelo Criador à criatura, 

constituindo-se numa fonte íntima de libertação do Deus em nós. O homem evangelizado é 

a criatura que vive corretamente no seu "mundo pequeno", a mesma pulsação criativa e 

vibração sublime do "mundo grande". Daí o motivo por que os velhos orientais já 

apregoavam há milênios, que o "macrocosmo está no microcosmo" e o "que está em cima 

está embaixo", enquanto a ciência moderna aceita que "átomo é a miniatura duma 

constelação e a constelação a amplitude dó átomo". Integrando-se na vivência absoluta do 

Evangelho, o homem exercita-se no mundo transitório da matéria para assimilar e ajustar-

se ao metabolismo da Lei Suprema do Universo. Em conseqüência disso, os preceitos 

morais expostos por Jesus refletem, também, os princípios do próprio Universo. 

 

 

PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos de modo mais claro, o fato de que os 

conceitos expostos por Jesus também refletem os princípios da Mente Universal? 

RAMATÍS: - Embora a mente humana se diversifique pela necessidade de 

subdividir e operar em várias esferas de atividades, o certo é que no âmago do ser a 

pulsação criativa de Deus é um princípio único e indesviável sustentando as criaturas. O 

homem, que é partícula divina, e não o Todo Cósmico, precisa convencionar contrastes e 

elementos opostos em todos os fenômenos e condições da vida humana. Essa "dualidade", 

então, serve-lhe de base para firmar e desenvolver a sua consciência individual. Apesar de 

sentir, ou mesmo saber, que Deus é entidade monística, indivisível e único a gerir o Cosmo, 

o espírito humano ainda encontra dificuldade em conceber essa natureza divina absoluta. 

Assim, embora não exista qualquer separação na manifestação da vida, o homem cria uma 

conceituação de aparente oposição no metabolismo da vida cósmica. Mas o certo é que o 

Universo fundamenta-se exclusivamente na imutável e irrevogável Lei Suprema, que 

disciplina, sob um só metabolismo, todos os fenômenos e acontecimentos da Vida. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

79 

 Em verdade, a mesma lei que rege a "gravitação", coesão entre os astros, também 

disciplina o fenômeno de "afinidade" entre as substâncias químicas e incentiva a "união" ou 

o amor entre os seres. Daí a equanimidade do progresso que ocorre com exatidão tanto num 

grão de areia, como na própria montanha de que ele faz parte. A legislação divina, 

atendendo as necessidades organogênicas do corpo humano, age pelos mesmos princípios 

de síntese e análise bioquímica, tanto no homem, como no vírus. Eis por que as orientações 

propostas por Jesus e de sua própria vivência e exemplificação pessoal, inseridas no 

Evangelho, são acontecimentos educativos, que podem ser usados pelo ser humano em 

qualquer latitude da Terra, noutros planetas e mesmo noutros mundos espirituais. São 

diretrizes de comportamentos, que na sua realização no mundo das formas abrem 

cientificamente as portas do infinito livre ao espírito humano. 

 O Evangelho, como a súmula das atitudes sublimes e definitivas no Universo, 

promove a mais breve metamorfose do homem em anjo, porque o homem, depois de 

evangelizado, vive em si a síntese microcósmica do macrocosmo. 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que toda a atividade doutrinária e evangélica 

do Cristo-Jesus, entre os homens, baseava-se especificamente nos próprios princípios 

científicos do Cosmo? 

 RAMATÍS: - A Lei de Deus é perfeita, sem jamais se modificar para atender a 

qualquer particularidade ou privilégio pessoal. Ela tem por função exclusiva a sabedoria e 

perfeição de todos os seres. Jesus, em sua fidelidade espiritual, exemplificou em si mesmo 

o desenrolar das paixões humanas e, depois, a sublimação, assegurando a ascese angélica. 

A sua vida no cenário do mundo físico é condensação das leis definitivas que regem o 

Cosmo. Ele proclamou-se com justiça o "Caminho, Verdade e Vida". As regras do 

Evangelho, ensinadas para a vivência correta e evolutiva das humanidades nos mundos 

físicos, correspondem aos mesmos esquemas disciplinadores da vida das constelações, dos 

planetas e asteróides pulsando no Universo. Assim, Jesus movimentou-se na Terra, sob a 

regência das mesmas leis que governam o Cosmo, e as revelou em perfeita equanimidade 

com as ações e transformações microcósmicas dos homens à luz do Evangelho. 

 Em conseqüência, o seu Evangelho é uma síntese para orientar o comportamento 

humano na Terra, na mais perfeita sintonia com os postulados científicos das leis do 

Macrocosmo. Aliás, no curto espaço de 33 anos, Jesus efetuou o resumo de toda a paixão 

humana, através de milênios e milênios de aprendizado e emancipação espiritual do 

homem. 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que Jesus vivia mais propriamente a redução 

das leis do Cosmo, em vez de buscar a solução de suas necessidades comuns na vida 

humana? 

 RAMATÍS: - A vida de Jesus tão sublime, correta, pacifica e vivida sob a 

força do amor criativo, teve por norma fundamental expor o resumo da Lei de Deus. Jamais 

o Divino Mestre praticou um só ato de sua vida, na qual buscasse primeiramente atender os 

próprios desejos; nem mesmo quando disso dependesse a sua ventura sideral. Nascendo 

num berço físico, ele já trazia no âmago de sua alma o esquema de apenas servir e ajudar o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

80 

homem na sua redenção espiritual. Justo, bom e sábio, assim como Deus transborda de 

Amor e nutre a Vida no Universo, o Sublime Amigo transfundia todo o seu amor nos atos 

mais simples. Em qualquer circunstância, ele se colocava sempre em último lugar no jogo 

dos interesses humanos, pois semelhante à Lei do Pai, que promove indistintamente a 

felicidade de todos os seres, bastava-se a si mesmo. 

 Era semelhante à árvore benfeitora, que nasce, cresce e torna-se frondosa, para 

depois amparar com a sua sombra . amiga desde o cordeiro inofensivo até as feras mais 

carniceiras. Toda a sua vida teve um único objetivo: mostrar o caminho da redenção pelo 

amor, que se traduzia nele através do servir desinteressado e absolutamente fiel. O seu 

coração e a sua mente nada mais lhe significavam do que o fundamento em incessante 

oferenda viva para ajustar, corrigir e orientar o homem no sentido de realizar a sua mais 

breve felicidade. 

 Diante da mulher adúltera, quando ele exclamou: "Vai e não peques mais", buscou 

cumprir a Lei de Deus, que atua de modo corretivo, mas não punitivo, pois ela ajusta e cria, 

jamais destrói. E, ainda, em correspondência à vibração cósmica, que restabelece toda 

harmonia, Jesus fez a advertência severa aos perseguidores da pecadora e os chamou à 

ordem, uma vez que projetavam na infeliz os próprios erros e recalques humanos. Quando, 

então, lhes disse: "Quem não tiver pecado, atire a primeira pedra" pôs a descoberto todos os 

vícios e paixões humanas, conclamando aqueles falsos virtuosos a uma correção íntima, 

convencendo-os de que embora a lei do Sinédrio mandasse lapidar as mulheres adúlteras, 

isso só poderia ser executado pelas criaturas que não tivessem nenhum pecado. 

 Em verdade, através de Jesus, refletiam-se tanto quanto possível as leis cósmicas, 

que corrigem excessos, distorções e desvios do metabolismo da vida e, magnificamente, 

sintetizadas no Evangelho, ali se demonstravam na forma de conceitos, máximas, parábolas 

e princípios, que devem reajustar a constelação humana. 

 

 

 PERGUNTA: - Por que o homem, que é na realidade um espírito encarnado, 

não aceita ou não compreende de imediato a natureza tão sublime e salvadora do 

Evangelho? Não deveria crer absolutamente em Jesus, tanto quanto o aluno confia no 

seu professor? 

 RAMATÍS: - A mais breve ou demorada integração evangélica depende 

fundamentalmente do grau da consciência espiritual de cada um, e não de sua memória 

pregressa. O vosso orbe é pródigo de líderes religiosos, católicos, protestantes e mesmo 

espíritas, ou pretensos iniciados, que pregam e divulgam o Evangelho, mas ainda não 

assimilaram, para o próprio viver cotidiano, os mesmos ensinos sublimes que eles tentam 

incutir no próximo. São apenas distribuidores de azeite, com o objetivo de acenderem as 

lâmpadas alheias, mas, infelizmente, pela sua negligência ou retardo espiritual, terminam às 

escuras por falta de combustível em sua própria lâmpada. 

 Só as almas que abrangem maior área da realidade espiritual assimilam mais 

facilmente toda força, coerência e veracidade da Lei Suprema, expressa através do 

Evangelho. Aliás, nenhum homem pode transmitir a outra pessoa a sua experiência 

espiritual do reino divino, assim como o cego de nascença não se apercebe do teor da luz 

que ilumina o mundo, pois ele não vê. A assimilação exata do Evangelho, como uma 

experiência viva para toda a Eternidade, só é possível pela iniciação gradativa e ascendente 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

81 

da Intuição. É a faculdade de saber a Realidade Divina independente das formas e dos 

fenômenos dos mundos transitórios da matéria. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

82 

Capítulo 4 

 

O Código Moral do Evangelho 
 

 

 PERGUNTA: - Por que somente o Evangelho de Jesus é considerado pelos 

espíritos o "Código Moral" da humanidade terrena, quando também existem outros 

roteiros morais de importância espiritual, compilados e transmitidos pelos lideres de 

vários povos e que deveriam ser admitidos como divinos? Não seriam dignos de 

apreciação pelos espíritos o "Torah" dos judeus, "Alcorão': dos árabes, ou "Bagavad 

Gita ", dos hindus? 

 RAMATÍS: - O Evangelho é a síntese global de todos os ensinamentos dos 

iniciados que, respeitando o livre- arbítrio individual, apresenta para todas as épocas 

normas de evoluir ao alcance de todos os homens, mas independente de qualquer atributo 

pessoal, grau de inteligência, raça ou condição social. É o "Código Moral" de maior poder 

esotérico para a modificação humana, porque é definitivo e integral na sua mensagem 

cósmica. É de senso comum que até o momento nenhum filósofo ou cientista digno de 

nome vislumbrou qualquer absurdo ou regra insensata na estrutura do Evangelho. Embora 

o Evangelho seja o resumo espiritual elaborado de acordo com a cultura e os costumes da 

etnia judaica, ele consegue expor a mensagem para qualquer temperamento humano, em 

face de sua contextura de universalidade, inclusive proporcionando novas interpretações 

educativas e redentoras em conformidade com qualquer época. 

 É um processo doutrinário de moral espiritual, que disciplina e orienta qualquer tipo 

humano. Não é um sistema nem tratado eletivo apenas para os místicos, mas é o sistema 

indiscutível, comprovado e vivido por Jesus, o mais sábio e evoluído dos homens. Não há 

mais ensejo para dúvidas e discussões. O Evangelho, já vivido por muitos homens que se 

devotaram ao Cristo, demonstrou que é de perfeita e sensata aplicação na vida humana, 

sem qualquer restrição ou condição. 

 Jamais alguém refutou a conclusão lógica de que a humanidade resolveria todos os 

seus problemas emocionais, sociais, educativos, econômicos e morais, no mais sadio clima 

de paz e labor, caso adotasse integral e incondicionalmente o Evangelho como norma 

disciplinar para orientar as relações humanas pessoais e interpessoais. Sob a inspiração e a 

regência legislativa dos preceitos evangélicos, todos os problemas desagradáveis, trágicos e 

desventurados do mundo seriam definitivamente resolvidos com sabedoria, tolerância, 

amor e confiança mútua. Toda atividade criminosa, exploradora e separatista da 

personalidade humana, que por força de interesses pessoais chega até à perversidade de 

matar e pilhar, seria completamente extinta sob a norma incondicional do "Ama o próximo 

como a ti mesmo" ou "Faze aos outros o que queres que te façam". O Amor preceituado, 

exaltado e vivido por Jesus e retratado no Evangelho extinguirá também os fanatismos, 

sectarismos e as discussões e lutas religiosas, que são frutos das interpretações bíblicas 

bizantinas e pessoais de sacerdotes, ou lideres religiosos, que ainda não compreendem a 

própria máxima de Paulo: "A letra mata e o espírito vivifica". 

 Sob a propaganda exclusiva do Amor, em vez de códigos, dogmas e postulados 

sectaristas religiosos, desapareceriam as divergências religiosas e os povos confraternizar-

se-iam num mesmo rebanho e obedientes a um só pastor. Por isso, Jesus é o Mestre da 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

83 

eterna sabedoria, e o Evangelho jamais há de requerer a providência de se modificar o seu 

conteúdo elucidativo espiritual. Até o homem tolo sabe e sente que em qualquer posição 

geográfica da Terra, ou na imensidão cósmica, "Só o Amor salva o homem!", conforme 

conceituou o inolvidável Jesus. 

 O amor que o Evangelho proclama significa a própria lei regente e orientadora do 

passado e do futuro do homem. É o catalisador da própria freqüência normal do homem 

superior, seja qual for a sua constituição biológica ou morfológica, quer ele viva na face da 

Terra, de Júpiter, Arcturo ou Sirius. Sob todas as configurações morfológicas, por mais 

excêntricas ou extemporâneas e, também, no âmago de todos os povos e todas as raças, 

palpita sempre o espírito eterno criado por Deus, que é o amor; por este motivo, só o amor 

sublima. Ele é como o sangue na fisiologia do organismo; tudo irriga, tudo nutre e, 

conseqüentemente, o amor é o sustentáculo do Universo. Amor puro, integral e 

incondicional, dispensa qualquer discussão ou análise, porque não é uma virtude ou 

concessão ocasional a cargo da legislação divina, mas é a essência da manifestação 

criadora do próprio Espírito e a norma fundamental e superior da própria vida. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas em face da natureza egocêntrica e personalística do 

homem, cremos que nenhum povo há de abdicar dos seus códigos religiosos morais para 

aceitar o Evangelho de Jesus, caldeado entre o povo judeu, como norma exclusiva de 

libertação espiritual. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - Os homens tornam-se melhores, mais pacíficos e sensíveis, à 

medida que dominam as tendências hereditárias da animalidade. Eles evoluem e 

aperfeiçoam-se espiritualmente, quando conseguem impor o "princípio espiritual" superior 

e autêntico da individualidade imortal sobre as tendências transitórias da linhagem animal 

da matéria. Daí o motivo da doutrinação semelhante de todos os instrutores espirituais do 

mundo, que estimulam e orientam o espírito humano para a mais breve libertação do 

cárcere das formas. O labor intensivo e espiritual do homem deve mantê-lo 

incessantemente vigiando a sua própria vivência física, no sentido de vencer o mais cedo 

possível o primarismo dominante dos seus ancestrais das cavernas. 

 Mas como a civilização é o "meio" e não o "fim" para o homem lograr a sua ascese 

espiritual, ele deve governar e não ser governado pelos valores medíocres do mundo 

material, os quais Jesus classificou de "tesouros que as traças comem e a ferrugem rói". 

Justifica-se que o espírito ainda sofra a coação das coisas e dos objetos atraentes da vida 

física, enquanto ele ainda ignora a sua realidade espiritual eterna. Mas depois que descobre 

ou identifica a sua natureza sublime e imortal, que se apercebe da latência do "reino divino" 

em si mesmo, deve proceder a sua libertação desimantando-se conscientemente das 

algemas gravitacionais da morfologia terrena. O homem que ainda persiste no culto 

primário e ilusório do mundo de César, contraria completamente a sua natureza autêntica e 

elevada do espírito imortal. Assim como a luz ilumina a lâmpada, mas não adere a sua 

forma transitória, o espírito deve iluminar as configurações físicas do mundo onde precisa 

ativar a sua conscientização, mas sem perder a sua autonomia sideral pela escravização das 

formas. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

84 

 PERGUNTA: - Quereis dizer-nos que o Evangelho é a própria lei social do 

mundo? Mas não é de senso comum que isso só será possível quando também se 

verificar um estado moral superior entre os homens. Não é assim? 

 RAMATÍS: - As leis sociais evoluem conforme os costumes, temperamento, 

latitude geográfica, cultura dos povos, necessidades biológicas e, inclusive, quanto ao 

progresso técnico e os eventos científicos, que amparam e estimulam o crescimento 

demográfico. 

 Assim, a lei social dos homens das cavernas é primaríssima e falha na sua aplicação 

psicológica humana, mesmo em comparação às próprias regras ainda anacrônicas da Idade 

Média. Que se dirá, então, das leis dos trogloditas, em confronto com os princípios morais 

modernos? Em conseqüência qual seria o resultado de compararmos também as leis mais 

avançadas de vossa humanidade atual, apreciadas e examinadas sob os preceitos sociais 

mais evoluídos de outras humanidades planetárias superiores? Possivelmente, o mesmo 

hiato diferencial entre a lei do homem das cavernas e a legislação moderna terrícola há de 

se positivar, confrontando-se os princípios superiores de outras moradias habitadas. 

Inúmeras regras e disposições sociais, que no passado já foram de alto gabarito social, hoje 

são fórmulas passadiças e criticáveis, que se desfazem ante os eventos modernos e nas 

relações entre os homens do século atual. 

 O Evangelho, no entanto, embora pareça na atualidade um conceito social 

demasiadamente prematuro para a vossa humanidade, a qual ainda vive sedenta de 

ambições, poderes e vãs riquezas é, no entanto, o organograma mais avançado na face da 

Terra. Imutável no tempo e no espaço, serviu há dois mil anos para plasmar os inimitáveis 

e inesquecíveis apóstolos e discípulos do Cristo na Judéia, assim como já santificou 

milhares de homens até a vossa época. Malgrado alguns pensadores e psicólogos modernos 

tacharem o Evangelho de contexto primário, ingênuo e impraticável no seio da humanidade 

terrena, considerada tão objetiva e cientista, nenhum filósofo ou moralista já conseguiu 

elaborar Código de Moral tão elevado, correto e ainda atual, capaz de aliviar e dirimir os 

complexos problemas da humanidade. 

 Embora alguns intelectos epicuristíscos considerem excessivamente místicos e 

improdutivos os temas evangélicos como "amai-vos uns aos outros" ou "não vos 

preocupeis com os tesouros que as traças roem e a ferrugem come", o certo é que tais 

princípios singelos jamais produziram tipos como Átila, Gêngis Khan, Tibério, Nero ou 

Hitler. No seio da ferocidade humana, cada vez mais acicatada pela ganância da fortuna 

fácil, que ativa a impiedade e a pilhagem inescrupulosa, os conceitos ingênuos do 

Evangelho de Jesus é que caldearam as figuras heróicas e sublimes de Paulo de Tarso, 

João, Pedro, Francisco de Assis, Teresinha de Jesus, Vicente de Paulo, Padre Damião, 

Francisco Xavier e Maria de Magdala. 

 Os princípios evangélicos ainda modelaram homens do mais alto nível do mundo 

nos diversos setores da vida humana, como científicos, filosóficos, ou mesmo políticos, 

porque eles procediam em seus atos em perfeita harmonia com os ensinos do Cristo-Jesus. 

O equilíbrio, a paz e a confraternização humana só serão exeqüíveis depois de o homem 

integrar-se, incondicionalmente, ao Evangelho. Não há dúvida de que já são decorridos 

alguns milênios de civilização terrícola e fracassaram todos os códigos morais, sistemas 

políticos e doutrinas sociais, no sentido de estabelecer a paz e fraternidade entre os homens. 

Ainda grassam na Terra a perversidade, hipocrisia, vilania, avareza, gula, luxúria, cobiça, 

inveja, vigarice e o ódio, que ensangüentam os campos e as cidades terrícolas. Os homens 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

85 

vestem-se de finos tecidos, residem em palácios luxuosos e desgastam-se em festivais 

nababescos, conduzem veículos luxuosos e fumam em epicurísticas piteiras, mas sedentos 

de desejos não respeitam a mulher do mais íntimo amigo. Em verdade, ainda são os 

mesmos trogloditas que não evoluíram, mas apenas mudaram de traje e de veículo. 

 Que importa se alguns pensadores e pressupostos gênios terrícolas ainda 

subestimam o Evangelho, à guisa de código moral excessivamente místico e impraticável 

no turbilhão da vida física, onde os homens sangram para nutrir-se, vestir-se e lograr o 

descanso do corpo fatigado? Porventura, tais filósofos e moralistas lograram descobrir 

tratado mais completo, capaz de extinguir as torpezas, crueldades e insânias da humanidade 

terrena? 

 

 

 PERGUNTA: - E que dizeis dessa situação censurável, em que os homens 

prosseguem em suas ignomínias e perversidades, malgrado existir sobre a face da Terra 

um Código tão sublime e redentor, como é o Evangelho? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, enquanto os homens ainda subestimam o 

Evangelho e olvidam a exemplificação de Jesus, Deus precisa lançar mão de recursos 

drásticos e convincentes, como tufões, epidemias, catástrofes, inundações, terremotos e 

tragédias, que pulverizam cidades e liquidam povos, mas confraternizam pobres e ricos, 

inimigos e amigos, sábios e analfabetos, católicos e protestantes, espíritas e umbandistas, 

muçulmanos e hinduístas, judeus e árabes. Sob o estigma da dor, do sofrimento no 

desespero pela sobrevivência, o branco aceita o pedaço de pão do negro, o árabe agradece o 

lenitivo do medicamento ministrado pelo médico judeu, o milionário emociona-se com o 

esforço do mendigo, que tenta libertá-lo dos entulhos do desmoronamento. A tragédia, a 

dor e o sofrimento arrasadores aproximam inimigos, relacionam párias e fidalgos, 

extinguem racismos, nivelam diferenças sociais, eliminam barreiras políticas e intelectuais. 

Em algumas horas de insuportáveis desventuras, cumprem-se princípios de fraternidade, 

que as criaturas olvidam de aprender sob o jugo amoroso e libertador do Cristo-Jesus, 

através dos seus ensinamentos evangélicos. 

 Em verdade, os conceitos do Evangelho organizam a vida superior e elaboram a 

legislação social do mais elevado nível de paz e harmonia. O Cristo-Jesus, o mais avançado 

mensageiro do mundo carnal, iluminou as sombras do mundo animal e transfundiu à alma 

do terrícola as luzes da angelitude imortal, quando plasmou através do seu próprio sangue 

as regras e as leis emanadas do Princípio Uno do Universo. 

 

 

 PERGUNTA: - Infelizmente, cremos que ainda é quase impossível o homem 

absolutamente evangelizado viver de modo razoável na face da Terra, pois, adotando os 

princípios crísticos de fisiologia superior do Céu, ele se torna presa fácil da vigarice, 

exploração e pilhagem dos ambiciosos e inescrupulosos da Terra. Há de ser difícil viver, 

quem não se importa ao menos de sobreviver. Temos razão? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, à medida que o homem mais se integra à vivência 

dos postulados evangélicos, ele diminui a força e o êxito na sua luta .feroz no seio da 

humanidade impiedosa. Justifica-se, assim, a própria advertência do Cristo-Jesus, quando 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

86 

diz que o "seu reino não é deste mundo" e "Dai a César o que é de César e a Deus o que é 

de Deus", ou ainda, que "Não se pode honrar a Deus e a Mamon". 

 Mas como a ascese espiritual ou aprimoramento angélico é um problema de critério 

individual ou mesmo de interesse particular do espírito, pouco importa o prejuízo do 

homem na vida física, só porque se integra absolutamente aos postulados evangélicos que 

anulam a personalidade humana. Em verdade, dessa condição de absoluta renúncia 

franciscana, é que resulta o processo ou o único caminho esquematizado pelo Magistério 

Sideral, a fim de o espírito lograr a sua autêntica e definitiva libertação. O caminho é difícil 

e atroz, não resta a menor dúvida, e é veementemente criticado e subestimado pelos 

gozadores sensuais do mundo. Mas à angelitude só é possível o ingresso pela "porta 

estreita", inclusive a exigência de "entregar a camisa a quem lhe furtar a túnica" e, ainda, 

"caminhar mais uma milha, com quem o obriga a andar a primeira milha". 

 Não se trata de imposições draconianas ou mortificações exigi das por Deus, à guisa 

de "provas" de iniciação sideral e concessão de prêmios aos candidatos que lograrem a 

vitória de si mesmos. Mas é tão-somente um processo de técnica sideral, o único caminho 

ensinado e vivido por Jesus até o seu último suspiro no Calvário. Assim como a semente 

precisa renunciar a si mesma, no subsolo, para desintegrar a sua velha forma e ressurgir na 

figura da nova espécie vegetal pródiga de flores e frutos, o homem deve renunciar a sua 

velha personalidade humana pela metamorfose da individualidade eterna. Através da "porta 

estreita", o espírito se desbasta do residual inferior da animalidade, desimanta-se das 

paixões coercitivas e supera os desejos subversivos, fluindo de si a luz, que é o motivo da 

vida, e o amor, que é o sustentáculo dá Ventura Eterna. 

 O Evangelho, portanto, é a fórmula perfeita de ascensão espiritual, porque resolve 

todos os problemas humanos na luta pela libertação definitiva do espírito do mundo das 

formas transitórias. Sem dúvida, não é conquista fácil. A evangelização exige absoluta 

renúncia do ser ainda fascinado e imantado pela linhagem sustentadora do mundo animal. 

Mas há aqueles que provaram essa possibilidade e deixaram um rasto de luz e de amor no 

seio de vossa humanidade. São eles os exemplos positivos de que é difícil, mas não é 

impossível. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, a evangelização integral não exige a renúncia 

completa e, quiçá, a fuga dos deveres da própria vida humana? Se ainda somos 

participantes de um mundo, cuja existência normal requer o manejo e a posse dos bens 

físicos, como renunciá-lo prematuramente? 

 RAMATÍS: - A evangelização integral requer, realmente, a renúncia 

consciente do mundo da matéria, como seja, abdicação de bens, posses, direitos e 

indenizações tão próprias da personalidade humana. Quem ainda ama a vida física, cabe-

lhe o direito de sobreviver armado de todos os bens e valores de sua indiscutível proteção 

personalística. Deus não censura nem pune a alma, que infantilmente adora as formas 

materiais dos mundos provisórios, embora educativos, mas ainda incapaz de conceber a 

felicidade além da morfologia física planetária. Não se pode exigir que a criança situada no 

mundo dos brinquedos deva reagir pelos estatutos do homem adulto. Mas é surpreendente 

paradoxo, se o adulto fechar os ouvidos às diretrizes superiores e obstinar-se em preencher 

a sua vida no culto às coisas infantis. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

87 

 Eis o motivo por que o homem não pode servir, simultaneamente, a "Deus e a 

Mamon", ou seja, renunciar e, ao mesmo tempo, escravizar-se aos padrões comuns da vida 

física. Todos os entes liberados da matéria, simbolizam algo de "turistas espirituais", que 

passam pelo mundo participando de todas as suas atividades, mas sem pertencer ao "clã", 

que ali moureja febricitante imantado pelo desejo ardente de vencer na vida. Os grandes 

liberados do mundo de Mamon, que viveram na face da Terra exclusivamente preocupados 

com o bem dos companheiros desavisados da realidade espiritual, chamaram-se Francisco 

de Assis, Vicente de Paulo, Paulo de Tarso, Maharishi, Gandhi, João Evangelista, Pedro, o 

Apóstolo, Maria de Magdala, Teresinha de Jesus, Padre Damião, Buda, Ramakrishna, 

Francisco Xavier e, inesquecivelmente, Jesus, o sublime homem que não tinha onde pousar 

a cabeça. Renunciaram a tudo para servir o próximo por serem espíritos conscientes da 

transitoriedade do mundo e da função valiosa do tempo despendido em favor da vida 

autêntica do espírito imortal. Pobres, simples e desapegados, eles foram os monarcas da 

espiritualidade, pois renunciando a vida física por amor ao próximo, ganharam a vida 

espiritual eterna pelo Amor de Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Embora reconhecendo a vossa elevada conceituação do 

homem superior, produto do Evangelho, alguns doutos do mundo acham que essa 

abdicação incondicional da vida humana, por algo indefinível e mesmo duvidoso, não 

passa de fraqueza ou ingenuidade. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - O homem evangelizado, o herói sideral, ou autêntico vencedor 

da batalha da vida humana, sabe perfeitamente que os seus maiores inimigos são os vícios, 

as paixões degradantes e os prazeres extravagantes. São bens transitórios e não duradouros, 

como se afirmam as qualidades do espírito imortal. Embora considerado um tolo, ou pobre 

de espírito, porque se apaga na competição violenta do mundo carnal, o evangelizado é 

justamente a alma livre emancipada, que domestica essas forças animais alojadas em si 

mesmo e dominantes na face triste e ilusória do orbe físico. 

 Paradoxalmente, nessa eventual "fraqueza humana" é que reside exatamente o poder 

e a glória do espírito evangelizado, o qual se liberta definitivamente da coação das formas 

ilusórias da matéria. Sem dúvida, o homem que renuncia incondicionalmente à porfia 

humana, para ceder em favor do seu competidor e desafeto, proclama-se um ser excêntrico, 

que cultua no mundo físico uma lei estranha e inacessível às criaturas ainda afeitas à 

espoliação alheia. O evangelizado é um fraco perante' o mundo de César, aliás, presa fácil 

da rapina alheia, ou aparente fracassado em qualquer iniciativa utilitarista ou mercenária do 

mundo. No entanto, suposto mendigo entre os homens ambiciosos, é o gigante indestrutível 

e poderoso mobilizado de armas superiores para um reino onde a vida é autêntica, porque é 

definitiva. 

 

 

 PERGUNTA: - Não se poderia julgar que o homem terreno, ao se tornar em 

absoluto evangelizado, durante o tempo de sua existência física, deixa de contribuir e 

participar nos principais problemas cotidianos de seus companheiros de jornada 

educativa? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

88 

 RAMATÍS: - Malgrado conceito de que o tempo não existe, na sua absoluta 

feição positiva de acontecimento no seio do Universo, certo é que o tempo é qualidade 

indestrutível que existe em toda a eternidade. O verdadeiro tempo existe, embora seja como 

o próprio Deus. Seja qual for a conceituação filtrada pelo requinte da filosofia humana, o 

tempo é realmente essencial e sem substituto, quando desperdiçado. A dinâmica de vida 

espiritual que atua, incessantemente, na intimidade do ser humano, abrange sempre um 

tempo de ação e, conseqüentemente que a sabedoria superior do homem deve preencher da 

melhor qualidade e dos bens duradouros. 

 O plano geral concebido e esquematizado por Deus na criação do Universo é tão 

imenso, que todos os desajustes de suas criaturas pelo desperdício de tempo, com 

problemas e acontecimentos fúteis, improdutivos e transitórios, só lhes causam 

particularidades indesejáveis e tormentos desnecessários. O tempo esbanjado não pode 

mais ser devolvido, motivo por que até o fato de o homem não se preparar para ingressar 

pacífica e sensatamente na vida do Além, é lamentável desperdício de tempo até se ajustar 

convenientemente à nova existência. 

 O homem evangelizado, incondicional e conscientemente, sabe da completa 

insignificância das coisas materiais e mesmo do papel diminuto do seu corpo físico, como 

instrumento de trabalho apenas num dia de encarnação humana. Lamentavelmente, os 

críticos da vivência de renúncia e simplicidade das diretrizes de Jesus também não 

compreendem que ainda é ridículo e tolice vestir o corpo de seda, veludo ou casacos de 

vison, torná-lo cabide de jóias e penduricalhos da civilização, quando a alma ainda está 

despida e necessita de alimento espiritual. 

 Não são infelizes as criaturas evangelizadas, que renunciam, espontaneamente, a 

proveitos e consagrações no seio da humanidade ainda tão imperfeita, trágica e ambiciosa. 

Elas estão marchando mais depressa para a união com Deus e a fuga de César; estão 

vivendo mais abundantemente e são mais afortunadas no preenchimento salutar e autêntico 

do tempo. Jamais elas deixam de participar e contribuir no tempo de sua existência física, 

justamente porque a mensagem recebida do Cristo é "amar o próximo como a si mesmo" e 

"faze aos outros o que queres que te façam". Viver só para si é destruir-se; viver pelo amor 

do próximo é crescer divinamente. Aqueles que ajudam os outros, amenizam as dores e 

ensejam momentos felizes, são exatamente os seres que mais participam e contribuem para 

solucionar os problemas cotidianos de seus companheiros. Em verdade, e por sua profunda 

honestidade espiritual, eles superam os poderosos e hierárquicos do mundo, porque dão 

sem exigir retribuição, amam sem a condição de posse, servem sem remuneração, 

produzem sem escravizar-se à obra e ensinam os bens da eternidade. 

 O homem conscientemente evangelizado, quando agredido, perdoa; espoliado 

ajuda; ferido, conforma-se; injustiçado, confia; e insultado ama. Em vez de destruir, para 

sobreviver, prefere sucumbir para ressuscitar, confiante na promessa do Cristo, que assim 

disse: "Aquele que der sua vida por mim, ganhá-la-á por toda a Eternidade". 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

89 

Capítulo 5  

 

A Ciência e a Fé do Evangelho 
 

 

 PERGUNTA: - Qual é a diferença entre o estado de fé, com que aceitamos o 

Evangelho de Jesus Cristo, e o seu aspecto como ciência interpretativa das leis do 

Cosmo? 

 RAMATÍS: - É de senso comum que a fé equivale a um estado de confiança e 

certeza absolutas, sobrepondo-se a qualquer atividade calculista do intelecto humano. 

Crendo no Evangelho e o aceitando com "FÉ", os homens demonstram a sua absoluta 

confiança na mensagem oculta e divina, que Jesus transmitiu através de suas parábolas e 

conceitos tão fascinantes. A crença absoluta no Evangelho é uma aceitação incondicional e 

sem necessidade de quaisquer explicações acessórias e justificativas. Mas a ciência também 

está conjugada à fé, porque a sabedoria e o sentimento estão intimamente afinados na mais 

lidima expressão de harmonia, tanto quanto o espírito do homem une-se ao seu traje carnal. 

Fé e ciência, sentimentos e sabedoria, constituem uma só expressão de harmonia espiritual, 

as quais retratam manifestações do mesmo Ser, que é Deus. 

 A ciência pode investigar o que existe de racional no Evangelho, porquanto o 

sentimento e a sabedoria, já o dissemos, são íntimos entre si. Não é prova de desconfiança 

ou subestimar a comunicação evangélica, a iniciativa do homem de conhecer qual é o 

arcabouço indestrutível, que sustenta os conceitos inspirados pela fé no Evangelho. Os 

homens podem continuar demonstrando a sua fé absoluta e incondicional no texto da 

mensagem evangélica, na crença absoluta ao "que Jesus disse". Sem enfraquecer essa fé, 

também, podem pesquisar "por que Jesus disse". 

 

 

 PERGUNTA: - Mas há quem julgue que a ciência elimina o mistério da fé. 

 RAMATÍS: - Só deve fazer tal julgamento o cientista parcial, bitolado, que faz 

a sua investigação sistematizada na negativa, no dogma ou no preconceito acadêmico, pois 

o homem pode pesquisar, examinar, deduzir e concluir, sem abdicar da fé. A verdadeira 

ciência é sem preconceitos e aceita todos os fenômenos, procura explicá-los mas sem negá-

los "a priori". Qualquer criatura pode 'ser um cientista sem eliminar o calor de sua 

confiança ilimitada nos poderes superiores e princípios diretores da vida cósmica. É tão 

ridículo o homem que se julga um cientista puro, só porque investiga as relações entre os 

seres, mas não percebe as relações entre si e a Divindade, quanto à criatura que nada 

percebe da realidade espiritual e nega por força do seu primarismo. 

 A ciência não é o máximo poder do mundo, nem a garantia suficiente do que é real 

na vida; mas, paradoxalmente, é apenas um caminho para desenvolver a intuição e depois 

usá-la para descobrir os fundamentos do mundo oculto e a fonte autêntica da própria 

existência humana. 

 A fé é o produto da intuição, e a intuição é a linguagem oculta do Senhor a 

confabular em nossa intimidade. É a "Voz do Silêncio" da Divindade, em incessante 

intercâmbio com a sua criação, independente de fronteiras do tempo e do espaço. O homem 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

90 

socorre-se da instrumentação na pesquisa científica no mundo transitório da matéria, como 

recurso para desenvolver a sua capacidade de investigação através da vivência oculta do 

Espírito eterno e consciente. Em planetas mais evoluídos do que a Terra, não é a forma que 

orienta o homem, mas é o homem que orienta a forma. Não é o invólucro material o que 

deve induzir a existência íntima do espírito imortal; mas é o espírito indestrutível, quem 

modela a casca exterior perecível. O cientista busca o real da periferia da forma para a 

intimidade psíquica; então a sua fé se robustece, após satisfazer as exigências do raciocínio 

humano. E conforme diz Allan Kardec: "A fé só é fé quando pode encarar a razão face a 

face." 

 Partindo da investigação científica rudimentar e da pesquisa do fenômeno da 

estrutura material, o homem em busca da verdade penetra lenta e seguramente na 

intimidade de sua própria origem imortal. Ele aquece a sua fé pelo apuro da própria 

sensibilidade psíquica, que se sublima no esforço de perquirir e despertar, por ver e apalpar. 

O cientista também descobre o fascinante esquema da vida, na sua própria intimidade 

oculta à visão comum. Então, alimenta a sua confiança e fé numa Inteligência e Sabedoria 

Psíquica, que deve ser responsável pela criação dos fenômenos disciplinados e inteligentes, 

comprovados satisfatoriamente pela ciência. 

 O Evangelho, além de mensagem de fé, que desperta no homem o seu potencial 

divino, ainda miniaturiza as leis do Cosmo, e que podem ser investigados cientificamente, 

de modo a corrigir todo raciocínio cego. 

 

 

 PERGUNTA: - Ainda poderíeis expor-nos outros conceitos, esclarecendo-nos 

que o Evangelho do Cristo, além de sublime mensagem de fé, ainda sintetiza a miniatura 

das próprias leis do Cosmo? 

 RAMATÍS: - O Evangelho é a miniatura da Lei e o identificador do homem 

autêntico e real, qual seja, o espírito imortal. Enquanto as leis sociais e o esquema moral de 

vossa humanidade especificam o modo' mais aprimorado da vivência, predominantemente 

animal, disciplinam as relações sociais e civilizadas do curto período de existência entre o 

berço e o túmulo físico, o Evangelho é a vida autêntica e definitiva do Cosmo. Na Terra os 

homens precisam ser fortes, audaciosos e até impiedosos, para lograr o êxito de suas 

empreitadas supostamente felizes; mas, sob o esquema sublime da vida esquematizada pelo 

Evangelho, as criaturas são venturosas, desde que sejam justas. Enquanto o terrícola é 

dominado pelo instinto que o protege e garante a sobrevivência na luta pelos tesouros 

transitórios, o anjo e o santo são os homens transformados pelo Evangelho e destinados à 

autenticidade da vida do espírito imortal. Enquanto há insegurança, medo e desventura na 

vivência dos homens sob o guante das paixões vis, a paz e o amor preenchem todos os 

minutos dos seres sob a legislação da vida verdadeira e divina, sob o paraninfo do Senhor. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas se o Evangelho é mensagem de fé, como ele pode 

ajustar-se à. concepção algo fria de um tratado científico, embora presumindo-se que 

seja a miniatura das leis cósmicas? 

 RAMATÍS: - A razão é uma aquisição do espírito, fruto de observação, do 

desenvolvimento e da conclusão do homem operando na fenomenologia da matéria; 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

91 

enquanto a intuição é qualidade inata e permanente do espírito. Malgrado a importância, a 

natureza e o progresso na renovação da roupagem do mundo material, cuja transfiguração 

incessante o conduz para formas mais apuradas, graças à pertinácia do estudo e da pesquisa 

científica, o certo é que só o Espírito sobrevive e permanece imortal. Num campo 

vibratório mais sutil e mais interligado à matéria, preexiste e sobrevive o Espírito, que é o 

verdadeiro autor e sustentador da vida. Em conseqüência, como o Evangelho é um "tratado 

de Moral Espiritual", a fim de catalisar a realidade do anjo existente em potencial na 

intimidade do homem, é ele o verdadeiro orientador da atividade social e psicológica da 

humanidade. O Evangelho possui a única e insuperável fórmula "psicoquímica" capaz de 

estimular e aprimorar a avançada combinação "psicofísica" do homem superior em 

qualquer latitude geográfica do orbe. 

 A renovação da vida terrestre está programada no próprio espírito do homem, sob o 

esquema da vida superior divina. O tipo biológico terrícola do super-homem só é evidente 

sob a metamorfose disciplinada do Evangelho, do qual o Cristo-Jesus é o mais original 

representante. 

 Todos os períodos evolutivos do mundo já estão previstos no Evangelho, porque é o 

Código Moral definitivo e imodificável e, portanto, o esquema antropológico do super-

homem, que também é a meta da própria ciência. Assim, quaisquer eventos superiores, 

esforços técnicos, sucessos psicológicos, estudos filosóficos ou aprimoramentos humanos, 

quando eles atingem um nível superior e incomum, só retratam as incomparáveis previsões 

que se esquematizam antecipadamente no Evangelho. 

 

 

 PERGUNTA: - Que dizeis das afirmações científicas sobre o êxito do "super-

homem", o qual ainda será elaborado pela ciência terrena sob a biologia dirigida? Não 

poderia ser louvável conquista, paralela ao programa evangélico? 

 RAMATÍS: - Reconhecemos os esforços da ciência terrena, no sentido de 

incentivar todos os processos biológicos, a fim de criar o sonhado "super-homem", ou seja, 

compor um tipo "anatomofisiológico" tão hígido e sensível, que seria capaz de superar de 

modo incomum a atual configuração ancestral e tradicional do tipo humano. Aliás, há 

muitos séculos, o "super-homem" já era um sonho na velha Grécia, que esposava o preceito 

de "alma sã em corpo são", época no qual o renomado filósofo Platão também era um 

exímio atleta, vivendo o esquema do futuro cidadão "psicofisicamente" incomum. 

 

 

 PERGUNTA: - E a ciência terrena há de conseguir esse elevado objetivo? 

 RAMATÍS: - Jamais a ciência terrena conseguirá o êxito definitivo de criar ou 

elaborar o "super-homem", ou um simples homem, partindo somente dos elementos 

naturais dentro de um tubo de ensaio. A Terra é algo semelhante a um caldo de cultura ou 

retorta de experimentação do psiquismo em individualização. É um laboratório transitório, 

sem consistência definitiva, uma espécie de oficina, onde se forja a roupagem carnal para 

servir o espírito em individualização. 

 Em conseqüência, o "super-homem", ideado e elaborado pelo cientista terreno, 

sempre estará sujeito ao meio e às leis de suas relações com o próprio mundo físico. 

Malgrado seja uma superestrutura biológica' de realização humana, jamais passará de um 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

92 

frágil alicerce psíquico, cujo invólucro físico exterior não possui a magia de modificar o 

conteúdo inferior. Há de ser sempre um homem forte, belo e sadio, dificilmente, um 

homem justo. Embora seja apreciável demonstração de higidez física, talvez esperto, 

astucioso e hábil sob os estímulos da linhagem animal refinada, nunca será um santo sem o 

ingrediente fundamental do Evangelho. 

 Em verdade, os princípios evangélicos também orientam sadiamente a vida e podem 

mesmo organizar corretamente a civilização. A Lei do Céu, atuando na Terra, incentiva e 

seleciona os tipos excelsos e incomuns do verdadeiro super-homem, que se move acima 

das contingências do tempo e do espaço, enfim, um gigante imune a quaisquer influências e 

ações do mundo inferior da animalidade. Porventura, a ciência terrícola conseguirá 

produzir um tipo de "super-homem" ao nível de Jesus, Francisco de Assis ou Buda, 

produtos de um psiquismo sobrevivente há milhares e milhares de mundos já extintos? 

Seria estultícia, e mesmo delírio, o cientificismo medíocre do mundo. material, que ainda 

não conseguiu estabelecer a paz entre os homens, os quais se entredevoram, tentar produzir 

um "super-homem". A vaidade do cientificismo chegaria ao ápice em gastar milhares de 

milhares de recursos financeiros num problema de criação do "super-homem", enquanto se 

procura limitar a natalidade, em face da dificuldade de alimentação, alfabetização a 

contento, proteção à infância e educação da própria juventude? Seria bem interessante 

produzir-se um ser à guisa de um êmulo do monstro de Frankenstein, enquanto perecem 

milhões e milhões de criaturas subdesenvolvidas e desperdiçando a valiosa instrumentação 

carnal, que a Divindade modela para o advento do anjo venturoso. 

 

 

 PERGUNTA: - É censurável a biologia dirigida para o aperfeiçoamento da 

organização humana? 

 RAMATÍS: - Não é censurável a biologia dirigida, mas é imbecilidade o 

cientista terrícola tentar modelar um super-homem, com o material inferior da 

ancestralidade biológica das cavernas. Num mundo onde os mais fortes, os privilegiados e 

os consagrados publicamente traçam campanhas e esquemas para as porfias que 

ensangüentam campos, pomares, florestas, destroem reservas alimentícias e cidades 

pacíficas, o super-homem ainda há de ser um Gêngis-Khan, Átila, Napoleão ou Hitler. 

Embora o Evangelho se defina como um "Código Moral", em suas entranhas também 

domina um cientificismo capaz de estruturar o autêntico "super-homem" da mais perfeita 

higidez psíquica. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos sobre esse tema? 

 RAMATÍS: - Sob a eclosão da ciência evangélica, o "super- homem" há de ser 

aquele que. se livrou da "imantação atrativa dos fluidos gravitacionais do instinto das 

coisas e dos objetos ilusórios do campo material. Que vale um "super-homem" apegado ao 

cenário do mundo transitório das formas, sucesso biológico entre o berço e o túmulo físico, 

mas superado pelo primeiro mendigo integrado no Evangelho do Cristo? O super-homem, 

realmente indestrutível, é aquele cuja ação é o resultado dos conteúdos essenciais da vida 

espiritual eterna. Que vale intensificar o poder, a capacidade e a astúcia do homem, se isso 

também amplifica os próprios conflitos humanos? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

93 

 Assim, o verdadeiro super-homem não é o espécime transitório do incentivo e da 

disciplina biológica, capaz de dominar as formas em incessante transmutação, mas o 

cidadão liberto das injunções externas, isto é, expressão viva e imutável do espírito 

absolutamente vencedor da matéria. O super-homem jamais torna a agredir ou desforrar-se, 

porque é, em essência, o próprio perdão; jamais pilha ou ambiciona, porque em essência é 

o mais rico do mundo, pois quem menos precisa para ser feliz é o possuidor de todos os 

tesouros da Terra. 

 O super-homem jamais condena, ou julga, porque em essência é o mais justo e o 

mais sábio. Sob as leis espirituais, o futuro cidadão terrícola perfeito, ou o "super-homem" 

da genética dirigida, há de ser essencialmente pacífico em sua compostura mental psíquica, 

a fim de não destruir o seu próprio mundo pelo excesso de sua agressividade animal. Deve 

ser dotado de linhas puras e corretas, em sua contextura anatômica, mas de controle 

nutritivo tão sadio, que não altere o seu metabolismo natural na glutonice voraz que o faz 

regredir à vivência animal. Há de ser criatura importante, se puder cultuar sob a máxima 

hipersensibilidade psíquica a poesia, arte, ciência, filosofia e moral, a fim de esquematizar 

no cenário do mundo físico a extrema beleza e ventura, que o Cristo expôs como pálida 

cópia do reino divino entre os homens. 

 Que importa, se esse magnífico cidadão, que deve resultar de um processo 

disciplinado e dirigido cientificamente em avançado futuro, seja um êxito para a ciência 

humana, caso resulte apenas num repositório das mediocridades humanas elevadas a um 

potencial ou grau de sabedoria dogmática? Há de ser lamentável, e mesmo execrável, caso 

o super- homem, produto de genial processo genético e científico do mundo material, 

talvez o requinte do "bebê de proveta", venha a ser tão-somente um robô de carne, cuja 

mente hipertrofiada apenas define mais um gigante a disputar genialmente os "tesouros que 

as traças roem e a ferrugem come", na infausta gloríola de dominar o mundo? Qual seria a 

vantagem e a felicidade, para a humanidade terrena, de proliferar tipos de super-homens, 

capazes de esmiuçar cientificamente os "prótons" e os "nêutrons" da intimidade atômica, 

promover campanhas de turismo de "fim de semana" na Lua ou apresentar deslumbrantes 

quocientes de inteligência precoce, mas sem o sublime amor do Cristo? 

 Queremos informar-vos que o "super-homem", caso fosse possível a sua criação, e 

exclusivamente como um produto da ciência terrícola, malgrado uma estrutura biológica 

hígida e harmônica, ainda é o cidadão transitório, porque a ciência do mundo não lhe pode 

dar o psiquismo. Que vale o super-homem, apenas como espécime refulgente e consagrado 

pelo cientificismo terreno, originário do espermatozóide e óvulo humanos, mas que nasce 

do ventre feminino sob a sentença inapelável de morte pela natureza? 

 Não opomos dúvida de que tanto a fé do Evangelho como o positivismo da ciência 

trabalham pelo mesmo fim, embora partindo ambos de pontos diferentes. O cientista lúcido 

e bem-intencionado, há de ajustar-se ao Evangelho pelos caminhos da própria ciência; o 

místico sadio e sensato também poderá chegar à ciência pelas veredas da fé. Consciente ou 

inconscientemente, o cientista tenta conhecer a sua moradia e proporcionar a felicidade 

humana aos seus companheiros de vivência física. Mas a verdade é que a ciência pode 

esquematizar a estesia do corpo carnal, na tentativa de modelar um homem hígido e genial, 

superando o meio físico onde vive; no entanto, s9 o Evangelho é capaz de dinamizar as 

forças criativas do Espírito Eterno. Embora se consagre pela sua capacidade, deslumbre 

pela sua configuração atraente e se glorifique pelo serviço superior, a lâmpada é 

absolutamente inútil, sem a energia elétrica da usina. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

94 

 Em conseqüência, a ciência constrói e apura os meios que hão de proporcionar 

maior amplitude e sensibilidade aos sentidos físicos na percepção dos fenômenos e 

acontecimentos do mundo material. Mas só o Evangelho, como "tratado místico" de 

avançada aplicação psicológica e social no mundo, é que poderá esculturar o conteúdo 

indestrutível e espiritual desse super- homem ou supercidadão do futuro. O poder 

excepcional e incomum do corpo físico, a sua atividade disciplinada por regras científicas 

mais evoluídas, unicamente é possível quando norteado pelos princípios evangélicos que, 

então, proporcionam a conscientização real do Espírito. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

95 

Capítulo 6  

 

Jesus e as Suas Parábolas 
 

 

 "Falo-lhes por parábolas, porque, vendo, não vêem e, ouvindo, não escutam 

e não compreendem."  

Mateus, 13:13 

 

 PERGUNTA: - Por que Jesus ensinava o Evangelho através de parábolas? 

 RAMATÍS: - O Mestre Jesus costumava explicar aos apóstolos qual era o seu 

intuito em ensinar as gentes através de graciosas e fascinantes parábolas, quando assim 

dizia: "Falo-lhes por parábolas, porque não estão em condições de compreender certas 

coisas. Eles vêem, olham, ouvem e não entendem. Fora, pois, inútil tudo dizer-lhes, por 

enquanto". 

 Em verdade, Jesus preocupava-se especificamente nos seus ensinamentos quanto à 

natureza espiritual do homem, e não propriamente quanto às tricas e aos acontecimentos 

transitórios concernentes à vida humana. Através de sua comunicação entrecortada de 

figuras e ocorrências do mundo físico, ele ativava o conhecimento dos princípios superiores 

espirituais, mas sem violentar os costumes judaicos e afastar os ouvintes mais intolerantes. 

Sob o invólucro exterior das configurações do mundo físico, se ocultava o ensinamento 

esotérico do futuro e específico à natureza do espírito imortal. Através da vestimenta das 

parábolas,.Jesus orientava o homem da época, e de todas as épocas futuras, o modo de 

dinamizar as suas forças espirituais e sublimar-se por intermédio dos próprios fenômenos 

da vida humana. Expunha as leis definitivas cósmicas, contando historietas prosaicas dos 

fatos cotidianos, sem violentar o livre-arbítrio de ninguém, e a cada um assimilando 

conforme o seu grau evolutivo. Alertava e apurava a mente do homem, enunciando as 

parábolas que, então, proporcionavam ensejos de se efetuar as ilações superiores. 

 

 

 PERGUNTA: - Como Jesus fazia as suas pregações ao povo? 

 RAMATÍS: - Jesus fascinava as multidões pelo magnetismo inerente à sua 

elevada graduação angélica; as suas pregações eram fluentes, sem afetações e 

artificialismos tão próprios dos homens que pretendem ressaltar-se por uma oratória 

altiloqüente. Ele não se preocupava em impressionar o auditório pela eloqüência rebuscada 

e os rendilhados sofisticados, ou por palavras e gestos comoventes, como é tão comum 

entre os oradores do mundo profano. Era essencialmente comunicativo, e somente o 

preocupava o conteúdo, a essência espiritual do que transmitia entendível ao alcance de 

todos, mas sem impor a sua personalidade, o que resultava num clima de paz e 

fraternidade, de alegria e consolo a todos os ouvintes. Jamais sacrificava o ensinamento 

espiritual em favor da vestimenta profana dos vocábulos rebuscados; não prelecionava em 

altos brados; nem dramatizava quaisquer acontecimentos na intenção de valorizar a sua 

pessoa. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

96 

 Jesus era exato e dispensava minúcias que exaurem os ouvintes; num punhado de 

vocábulos familiares, expunha o esquema de uma virtude ou a revelação de um estado de 

espírito angélico. A sua voz, de timbre musical e de atraente sonoridade, era enérgica e 

vigorosa, quando necessário, mas doce e afável nas explicações íntimas, como se estivesse 

no seio de um lar amigo. Ensinava naturalmente, penetrando nos ouvintes e ativando-lhes a 

efervescência espiritual, fazendo-os se entreabrir como os botões das flores sob o calor 

amigo do Sol. 

 

 PERGUNTA: - Qual a maneira como Jesus conseguia atender os diversos 

lugares, onde fazia suas palestras ou pregações evangélicas? 

 RAMATÍS: - De princípio, Jesus percorria a Galiléia, não muito longe de 

Nazaré, até Cafarnaum, às vezes descendo até Samaria, sem atravessar o Jordão ou o mar 

da Galiléia. Os seus discípulos o cercavam de cuidados e procuravam preservá-lo até do 

sol, cobrindo-lhe a cabeça com algum manto de seda, como era costume local, e que 

comumente Jesus recusava e preferia a vivência de usufruir de todos os benefícios da 

natureza. Algumas vezes cavalgava um burro ou mula dócil. Em geral, o Divino Mestre 

fazia as suas pregações ao entardecer, na hora de maior vibração positiva, quando o poente 

se irisava de cores, pois gostava de aliar o efeito policrômico e a fragrância da natureza à 

ternura e poesia de suas palavras afetuosas, numa ondulação de fortes vibrações psíquicas. 

Apreciava falar do cimo das pequenas colinas, enquanto seus discípulos, amigos e fiéis se 

acomodavam a seus pés, embebidos na doce mensagem de esperança que lhes anunciava o 

tão esperado "reino de Deus". Outras vezes, rumava diretamente para o vilarejo mais 

próximo, tornando venturoso o lar onde se hospedava, participando da ceia modesta e 

despertando os seus hospedeiros com palavras de ânimo, alegria, consolo e esperança. 

 As criaturas aglomeravam-se pelas portas e janelas, ávidas de ouvir o rabi da 

Galiléia tecer suas indescritíveis parábolas de ensinamentos singelos e compreensíveis às 

próprias crianças. A "paz do Senhor" pousava no teto do lar onde ele pregava a "Boa-

Nova" de esperança e amor. As mães corriam a buscar seus filhos, pedindo ao profeta de 

Nazaré que os tocasse, pois se dizia que sua bênção aliviava as dores e preservava contra as 

doenças. A presença dele era suficiente para curar os enfermos imbuídos de fé. Inúmeras 

vezes, as suas palavras ternas e comunicativas provocavam explosões de remorsos, 

lamentos cruciantes e confissões de delitos conservados em sigilo. Jesus pousava o olhar 

complacente sobre todos; aconselhava ladrões a devolverem suas presas; mulheres 

duvidosas a se redimirem de seus pecados; e criminosos endurecidos, a vencerem seus 

instintos cruéis. Fortalecia a conduta superior nos regrados e estimulava a prática das 

virtudes nos bons. Infundia sua força angélica em lodos, provocando transformações 

morais que ateavam chamas de bem viver nas criaturas hesitantes. Aumentava, dia a dia, a 

fileira de sua corte messiânica, porque todos sentiam-se felizes na sua aura amorosa e 

divina. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais os motivos que induziram Jesus a preferir as 

parábolas, quando também poderia ter preferido os adágios, provérbios, aforismos ou as 

alegorias e até fábulas, para expressar o seu ensino espiritual? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

97 

 RAMATÍS: - Em toda a peregrinação do Amado Mestre sobre a face da Terra, 

poderíamos assinalar que em certos momentos ele serviu-se de outras e variadas expressões 

de comunicação entre os homens, além das parábolas. Aqui, narra uma história curta e 

convincente extraída dos costumes hebraicos; ali, através do aforismo, provérbio ou mesmo 

da fábula, expõe um acontecimento ou ato humano; acolá, serve-se da alegoria para 

evidenciar o "reino dos céus" em comparação com o mundo físico. 

 Mas, fundamentalmente, como experiente pedagogo e psicólogo sideral, sabia Jesus 

que as parábolas seriam o modo mais expressivo e duradouro para comunicar a sua 

mensagem crística, pois ajustar-se-ia a todas as épocas, latitudes geográficas e até regiões 

cósmicas. Só em casos de absoluta legislação doutrinária ou de esclarecimento imediato, 

Jesus usou outra fórmula além da parábola. Não lhe servia a fábula, porque em sua 

expressão fantasiosa ela violenta a ordem natural e lógica da vivência humana, onde os 

animais, as plantas e até os objetos falam, pensam ou movem-se numa imitação caricata 

humana. A alegoria, usada até hoje pelas sociedades iniciáticas, foi transformada em 

parábolas, por ser profundo conhecedor dos símbolos essênios, cuja origem perde-se na 

esteira do passado. O provérbio, embora de fácil comparação, pode se confundir pelo 

caráter, às vezes, misterioso, e assim exigir uma compreensão intelectiva mais avançada do 

povo judeu para melhor entendê-lo. Ademais, o provérbio não possui o encanto e a 

motivação poética da parábola. 

 Na parábola, tudo é reflexo da natureza e nada de fantástico; os diversos reinos 

mineral, vegetal e animal ali aparecem subordinados ao pensamento e à ação e orientação 

do próprio homem. A parábola sugere e ensina uma verdade fundamental, um centro 

atrativo para o qual deve convergir toda a atenção do narrador e ouvinte, porque ali se 

concentra a mensagem. Pelo seu espírito equilibrado e pela visão ampla da realidade, as 

palavras de Jesus ajustavam-se hermeticamente ao pensamento enunciado e, sob a 

vestimenta poética das parábolas, despertavam emoções duradouras, cujo eco ficou 

vibrando incessantemente na alma dos ouvintes enternecidos. Ademais, ele escolhia cada 

parábola de acordo com o tipo de auditório. A intenção era sempre de oferecer a solução 

espiritual mais sensata e lógica, atendendo aos problemas de ordem moral e social daqueles 

a quem expunha seus ensinos. 
1 

 
 1 - Quando Jesus falava aos campônios expunha a parábola do semeador, do grão de 
mostarda, do joio e do trigo; aos pescadores referia-se à parábola dos peixes; num banquete ou 
festividade, falava dos talentos, do tesouro enterrado; entre negociantes e especuladores, da 
pérola de grande valor, o credor incompassivo, os dois devedores i entre magnatas, servia-se das 
parábolas do rico insensato, o rico e Lázaro; entre os assalariados explicava-lhes a parábola dos 
servos inúteis, dos trabalhadores da vinha, e do mordomo infiel; entre os homens de lei, 
mencionava o juiz iníquo e entre os religiosos a história do publicano e do fariseu. (N. de Ramatís.) 

 

 

 PERGUNTA: - Que significa etimologicamente a parábola? 

 RAMATÍS: - A parábola é a colocação de uma coisa ao lado da outra, a qual 

então serve para fins de comparação; a pintura de um objeto confrontado com outro de 

relação mais remota. Dir-se-ia uma espécie de alegoria, porém, capaz de envolver algum 

preceito ou princípio de moral, que mostre certa semelhança ou analogia entre os 

fenômenos da natureza e a vida humana com os da vida espiritual. Proporciona, assim, o 

ensejo de se extrair dela princípios e verdade para a orientação dos que ouvem; ilustra e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

98 

relaciona um pensamento ou motivo em curso com a própria imagem oferecida na 

parábola. Sob a influência de Jesus, as parábolas tornaram-se verdadeiras jóias literárias de 

conteúdo tanto informativo como formativo transcendental, e que passou a iluminar a 

literatura sacra e mesmo profana do mundo. Embora anunciando fatos da vida em comum, 

as parábolas do Mestre tinham sempre a capacidade de levar os ouvintes a concluírem 

regras de conduta superior. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas os rabinos da época também serviam-se de parábolas, 

conforme se verifica em muitos dos seus tradicionais ensinamentos. Não é assim? 

 RAMATÍS: - Basta-nos um simples confronto entre as parábolas proferidas 

pelos rabinos com as enunciadas por Jesus, para distinguirmos o toque de beleza e a suave 

estrutura com que ele as modelou, através de temas espirituais dinamizados pelo seu 

sentimento angélico e harmonia poética sideral. Expunha os seus ensinamentos, através de 

parábolas, com a veemência e a convicção jamais manifestada pelos rabinos judeus, ainda 

tão subordinados friamente à crença dogmática mosaísta e incapazes de sentir ao próximo 

como a si mesmo. 

 A gente da Galiléia era rude e ignorante, mas simples e dotada de sentimentos puros 

e cândidos, como reflexo de um ambiente formoso e recortado de tapetes de vegetação 

bordados pelos fios de água cristalina dos regatos e dos rios. Ante a prédica do novo rabi, 

que não somente ensinava, mas, diferindo da prédica comum e dos proverbiais anátemas 

desencorajadores dos outros, era o exemplo vivo daquilo que dizia em absoluta fidelidade 

ao Senhor, os galileus vibravam de esperança. Eles sublimavam os seus interesses e 

ambições no imenso e insofreável desejo de habitar aquele venturoso e eterno "reino de 

Deus". Jesus não se servia das parábolas para expor e orientar sobre acontecimentos 

vulgares, religiosos sectários, motivos políticos e mesmo regras sociais do povo judeu. Ele 

comunicava o seu pensamento em frases límpidas e confortadoras de tão elevado 

sentimento, que tocavam nos corações daquela gente e faziam-nos vibrar a ponto de 

enternecerem a própria mente tão fria e rigidamente curtida nas competições humanas. 

 

 

 PERGUNTA: - Em que circunstâncias Jesus simpatizou com as parábolas, e 

fê-lo decidir a utilizá-las como o meio de comunicação mais acessível e convincente ao 

povo judeu? 

 RAMATÍS: - Embora mesmo alguns espíritas discordem de que Jesus teve 

contato com os essênios, 
2
 o Divino Mestre manteve íntimo relacionamento com eles, cuja 

vida simples, de elevado padrão espiritual comunitário e isenta de quaisquer vícios ou os 

costumes criticáveis, era já um esquema inicial da sabedoria e da beleza do Cristianismo. 

Apreciando-lhes a constante troca de idéias e comunicabilidade, através do uso comum das 

parábolas, Jesus, intuitivo incomum, inteligente e supersensível, percebeu que essa forma 

de intercâmbio verbal era a mais perfeita, excelente canal para ensinar o conteúdo de sua 

doutrina aos homens de todas as épocas. 

 
 2 - Nota do Médium - Vide a obra "O Sublime Peregrino", capítulo "Jesus e os Essênios", 
onde Ramatís relata e fundamenta a permanência e convivência do Mestre Jesus entre os 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

99 

essênios, dos quais assimilou muito dos seus costumes, símbolos, iniciações e, principalmente, o 
manejo das parábolas, em que eles eram exímios. 
 

 Servindo-se da louvável peculiaridade da parábola como elemento fácil de 

comparação, Jesus passou a usá-la para despertar a dinâmica espiritual na mente das 

criaturas simples e sem cultura sistematizada. Sentindo o Mestre na natureza a vibração do 

espírito imortal, costumava recorrer aos seus fenômenos e objetivos em comparação com 

os acontecimentos da vida humana. Dava-lhes a feição de coisas que pareciam vivas e se 

mantinham em estreita relação, como se a Terra fosse apenas a ante-sala do céu, onde o 

homem primeiramente devia limpar as suas sandálias. Jesus extraía admiráveis lições da 

simples queda de uma folha, do murmúrio do regato, da mansuetude da pomba, da 

sagacidade das serpentes, da importância do tesouro enterrado, da singela semente que o 

semeador depunha no solo. Os seus ouvintes embeveciam-se ante a beleza e a força das 

imagens que o Divino Mestre sabia compor em simbiose com o encanto da natureza. 

Assim, os acontecimentos mais sisudos e severos, os fatos mais complexos e difíceis 

tornavam-se simples e compreensivos ao mais rude campônio, em face da singeleza com 

que era apresentado, ajustando-se perfeitamente às mais variadas estruturas mentais de 

cada ouvinte. 

 O Mestre Jesus simpatizou de imediato com a graça e o encanto das parábolas, 

porque podia resumir narrativas e oferecer admiráveis lições de moral superior, entendíveis 

em qualquer recanto onde houvesse vida humana. Modelava as frases e as escoimava do 

trivial, inócuo e do inexpressivo; sabia transformar a mais singela pétala de flor no centro 

de um acontecimento de relevante fim espiritual. Do mais insignificante fenômeno da 

natureza ele fazia sentir a força das leis cósmicas. As parábolas, sob o quimismo espiritual 

do Amado Mestre e sob a brisa cariciosa do seu Amor, valiam por ensinamentos eternos e 

que penetravam fundo na alma dos homens. 

 Através da diminuta semente de mostarda explica a fé que remove montanhas e cria 

os mundos; na parábola do talento enterrado adverte quanto à responsabilidade do homem 

no mecanismo da vida e da morte; servindo-se do trigo e do joio, simboliza a seleção 

profética dos "bons" e dos "pecadores" no seio da humanidade. Enfim, graças às parábolas 

e do que elas podiam conduzir de respeitabilidade e da comunicação proveitosa e fiel, Jesus 

despertava nos homens as reflexões para a Verdade e lhes ativava o fundamento da vida 

eterna do Espírito. Por isso, suas palavras eram suaves, doces e recendiam o próprio 

perfume dos campos e o aroma das florezinhas silvestres; suas formas e suas cores ficavam 

vivamente gravadas e nítidas na mente dos seus ouvintes. Era um narrador de histórias 

dotado de um insinuante magnetismo; um peregrino descido dos céus, que se punha a 

contar as coisas mais delicadas e atrativas de paragens edênicas. Aquela gente derramada 

pelas encostas floridas, recostada nas pedras e nos tufos de capim verdejante, ficava 

imóvel, sem um gesto, atenta à musicalidade da voz amiga e confortadora do rabi galileu. 

Mas tudo se justificava, porque a poesia modelava o conteúdo das parábolas; nas suas 

narrativas vicejavam o mar, as montanhas, as aves, os rios, as flores, as nuvens, o campo e 

as árvores, gravando-se tudo na forma de imagens claras e objetivas sem forçar o cérebro 

dos mais incultos. 

 São tão importantes as parábolas, que elas poderiam reconstituir todo o ensino do 

Evangelho, caso fossem extraviados ou desaparecidos os textos tradicionais deixados por 

Mateus, Lucas, João e Marcos. Através das parábolas, Jesus se revelou poeta, cuja 

imaginação de prodigioso sentido espiritual atingia as fímbrias do céu; foi um santo pela 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

100 

sublimidade de sua moral incomum; divino, pela majestade do seu caráter insuperável e 

gabarito sideral. Jamais hesitou na sua heróica missão de transfundir a luz crística para o 

orbe terráqueo mergulhado nas sombras da animalidade. A história do mundo menciona 

tantos libertadores nutridos pelo sangue dos povos vencidos, enquanto Jesus 

consubstanciou a liberdade do homem agrilhoado à instintividade inferior que o prende à 

terra, vertendo o seu sangue no madeiro da cruz.
 3 

 
 3 - Nota do Redator - Apenas com referência ao reino dos Céus, Jesus proferiu oito 
parábolas à beira do mar da Galiléia, nas quais definiu o modo de a criatura receber a vida eterna, 
conflito entre o bem e o mal, o caráter da semente que cresce misteriosamente, o valor do reino 
dos Céus, e o sacrifício do homem para alcançá-la. Após sair da Galiléia, entre a festa dos 
tabernáculos e da Páscoa, o Mestre expôs dezenove parábola ilustrando o reino dos Céus e, 
ainda, seis outras durante a última semana em Jerusalém, onde referiu-se, também, ao julgamento 
final e à consumação do reino. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

101 

Capítulo 7 

 

O Semeador 

 
 (Mateus, 13:1-23; Marcos, 4:1-20 e Lucas, 8:4-15) 

 

 

 PERGUNTA: - Quais são as características mais elucidativas da parábola do 

Semeador, tão comoventemente expressa por Jesus no seu inolvidável "Sermão da 

Montanha"? 

 RAMATÍS: - Todas as figuras e minúcias expostas por Jesus em suas 

parábolas devem ser examinadas sob carinhosa atenção, porque são mensagens definindo 

os diversos aspectos e estados de espírito do homem, absolutamente relacionadas com o 

"reino de Deus". Na parábola do "Semeador", desde o início deve-se vislumbrar os dois 

elementos fundamentais e de grande significação espiritual em sua enunciação verbal. 

Primeiramente, distinguir-se o Semeador como símbolo do homem pacífico, que lavra, 

semeia e produz, em vez de destruir ou prejudicar, como é o lavrador laborioso. Mas além 

da presença do Semeador em sua atividade criativa e útil à coletividade, Jesus também 

destacou o campo ou o terreno, isto é, o local de atuação; enfim, a base onde opera o 

lavrador. Assim, o Semeador configura em tal exemplo o tarefeiro do Senhor, que semeia a 

palavra redentora e distribui o ensinamento libertador do mundo ilusório da matéria; o 

campo simboliza a própria humanidade, com os vários tipos de espíritos, os bons, podendo 

lembrar o terreno fértil, e os maus, o terreno pedregoso, e os desatentos, a figura da 

semente que é comida pelos pássaros do esquecimento. 

 Nessa parábola, o Mestre Nazareno não valoriza nenhum guerreiro revestido de 

armadura ou municiado com armas destruidoras, que possa tingir de sangue a relva 

delicada das campinas ou pilhar os bens do próximo; nem destaca o político do mundo que 

mistifica na semeadura demagógica, visando ao seu exclusivo bem. Mas é o lavrador 

escolhido por símbolo do Semeador, que lança a semente do Evangelho no campo das 

mentes humanas, aguardando pacientemente as messes a frutificar no amor e na tolerância 

pela ignorância do seu próximo. 

 Na linguagem figurada pelo Cristo-Jesus, as diversas espécies de solo, em que 

foram lançadas as sementes da parábola, correspondem, eletivamente, às várias graduações 

da alma humana, cujas variações são a pureza, a inteligência, a ternura, e principalmente o 

espírito liberto de preconceitos e eletivo à recepção da semente da verdade espiritual. O 

Mestre distingue de modo sutil e, ao mesmo tempo, identifica o grau espiritual de cada tipo 

de criatura, conforme a sua reação à semente que lhe é ofertada no ensinamento do 

Evangelho. Não é difícil distinguirmos o terreno árido do convencionalismo social, da 

pretensa cultura, da liberdade luxuriosa, ou do fanatismo religioso, porquanto muitos são 

escravos exclusivos das circunstâncias de sua educação, poder, fortuna, distinção social ou 

primarismo anímico. Assim, certos grupos humanos reagem negativamente à atividade 

semeadora do Senhor, por força do seu condicionamento educacional ou por temerem 

prejudicar os interesses e destaques mundanos de uma falsa sociedade que dilapida a pobre 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

102 

empregadinha mãe solteira, enriquece prodigamente explorando o assalariado, mas 

atravessa a noite na jogatina desenfreada. 

 Em conseqüência, Jesus refere-se simultaneamente aos vários tipos de terreno, os 

quais se prestam à semeadura do lavrador laborioso, na oferta da palavra do Senhor. Mas, 

ao mesmo tempo e através das imagens semelhantes, ele identifica os ouvintes diante da 

semeadura. Assim, o primeiro terreno é o improdutivo, batido, pisado e impossível à 

germinação da semente, e corresponde ao tipo de ouvinte e crente de censura rígida, 

apegado aos convencionalismos humanos, onde a semente mensageira não penetra e, 

certamente, será facilmente arrebatada pelas aves, ou seja, desprezada. A imagem 

simboliza o ouvinte cuja força condicionante ou instintiva o impede de penetrar no 

ensinamento, e isso o torna incapaz de entender a verdade. O espírito imantado pelo 

atavismo da carne só se influencia pelos fenômenos objetivos e utilitaristas da vida 

material. É a criatura moldada pelos padrões convencionais de um ambiente medíocre, cuja 

inteligência não lhe permite uma liberdade de escolher ou porque erigiu a matéria como o 

principal motivo do seu culto, por temer palmilhar sendas e caminhos desconhecidos, 

embora verdadeiros. É o terreno em que, pela composição química espiritual, falta a 

vitalidade constitucional para a germinação da semente. Entretanto, às vezes ela permanece 

e, subitamente, ante o "húmus" da dor, começa a germinar. É o solo humano rígido 

comandado por um cérebro que não deixa penetrar a mensagem da boa nova, salvo se 

trouxer no seu bojo algo de utilitário aos interesses humanos, seja de projeção política, 

religiosa ou social. 

 No segundo caso, a semente brota, mas sem a raiz possuir profundidade e a planta é 

tenra, e não cresce ou seca facilmente no terreno rochoso e duro. Simboliza os ouvintes 

entusiastas da primeira hora, porém criaturas volúveis e superficiais, portadoras de bons 

sentimentos, mas não possuem firmeza nas convicções, por falta de uma boa estrutura 

psicológica, que ajude a enraizar e aprofundar a semente recebida. Sem as raízes de uma 

cultura "universalista" e adesão aos princípios profundos da vida eterna, não encontra base 

para a sua fixação. É a flor do cáctus de uma vivência efêmera, fruto das emoções 

passageiras das almas, infelizmente, vazias. Em tais personalidades, a semente evangélica 

parece germinar com aparente vigor e impetuosidade no primeiro instante de percepção, 

para depois se estiolar abruptamente, por falta de interesses mais profundos pela vida 

verdadeira do Espírito Imortal. 
1
 São os crentes demasiadamente emocionais, cuja alegria 

veemente com algo que os entusiasma é rápida e passageira, por falta de melhor estrutura 

mental ou estado evolutivo. Falta-lhes a convicção da sabedoria que lhes aprofunde as 

raízes da semente em germinação, pois ante a primeira intempérie fenece-lhes na alma a 

mensagem divina, por ser fundamentada numa crença defeituosa e débil. São os crentes, 

cuja vida não obedece aos ditames da palavra do Cristo, e, por isso, estiolam os arbustos 

dos ensinamentos superiores por falta da seiva vitalizante de uma crença e fé, que possa 

encarar a razão face a face. 

 
 1 - Nota do Médium - Esse tipo de ouvinte ou crente, mencionado por Ramatís, lembra-me 
certo tipo de arvoredo, que nasce no Paraná - a conhecida bracatinga -, cuja madeira produz um 
imenso fogaréu em poucos minutos, mas logo termina em cinzas, por ser de fraca consistência. 
 

 No primeiro caso, a semente evangélica fica exposta no solo duro, batido e pisado 

pelas atividades interesseiras do mundo material, e esta camada estratificada torna-se inútil 

para a germinação. No simbolismo do ensinamento de Jesus, é um terreno no qual a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

103 

semente não penetra e exposta à superfície é facilmente apanhada pela avidez das aves. No 

segundo exemplo, a semente brota, mas sem raízes e a planta seca, não cresce, porque o 

terreno é rochoso, e abrange os ouvintes que, na realidade, não passam do dito tão comum 

de "fogo de palha". São criaturas de emoções passageiras e promessas insinceras, cuja 

crença superficial e sem convicção nada vitaliza em torno de si. Finalmente, no terceiro 

trato de terra a semente, então, penetra, germina e cresce; mas a planta que dali surge é 

asfixiada pelos espinhos que medram simultânea e prodigamente em torno. Em resumo, no 

primeiro trato de terra a semente não germina por causa de um solo pisado e estratificado, 

impróprio para o cultivo e, apesar de brotar, fenece desamparadamente. No terceiro, a 

semente penetra, germina e cresce, mas a planta que surge é absorvida ou sufocada pelos 

espinhos agressivos e destruidores. 

 Jesus então retrata, nesse terceiro exemplo, os crentes capacitados para o "reino de 

Deus", mas cujo espírito ainda se perde pelo apego aos bens terrenos ou divagam em 

raciocínios filosóficos estéreis. Eles enfraquecem a fé, porque acendem ora uma vela a 

Deus, ora outra a Mamon. Finalmente, surge o quarto exemplo na figura do bom terreno, 

que é fértil e dadivoso, no qual os ensinamentos cristãos germinam e produzem messes 

fartas, por serem mentes de espíritos mais experientes nas lutas reencarnatórias, e 

parcialmente libertos dos preconceitos de um mundo primário e dominado pela 

efervescência do instinto animal. Abrange as criaturas retas e boas, que aceitam o Cristo 

.integrando-se completamente às normas evangélicas de libertação espiritual, sem reservas 

e com absoluta sinceridade e fé. São os crentes que revelam à luz do mundo uma vivência 

sadia, simples, serviçais, tolerantes e, acima de tudo, fiéis nas suas ações para com o 

próximo e respeito para com os princípios da vida espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, Jesus teria condenado os demais crentes 

primários, que ainda não podiam entender ou absorver o significado do ensinamento 

oculto das sementes do seu Evangelho? 

 RAMATÍS: - Jesus nunca condenou e lembremo-nos de que é dele a severa 

advertência de "Não julgueis para não serdes julgados", ou, ainda, "Com a mesma medida 

com que medirdes sereis medidos", comprovando que conhecia perfeitamente as 

deficiências humanas. Coube-lhe a missão de especificar e distinguir quais são os atos e as 

atitudes eletivas, a fim de conduzir mais breve a alma humana para o "reino de Deus". Os 

quatro tipos de terrenos enunciados na parábola do Semeador, não somente definem as 

graduações tão comuns entre os homens, quando sob os postulados de qualquer doutrina 

espiritual, como também focalizam as diversas épocas que o espírito vive na sua romagem 

física. 

 O terreno inacessível e duro, que a semente não chega a penetrar, corresponde à 

fase da meninice espiritual, quando o espírito encarnado mal compreende a sua condição 

humana, cuja inteligência é praticamente sensoriomotora e a afetividade fortemente 

egocêntrica. O terreno rochoso identifica um estágio evolutivo de uma inteligência ligada 

às formas concretas, e cuja afetividade mal ultrapassa o ambiente familiar; que se afasta 

facilmente de qualquer labor sem utilitarismo; o terceiro trecho do terreno, onde a semente 

penetra, germina e cresce, mas é absorvida pelos espinhos que a circundam numa 

proliferação vigorosa, mas nociva, subentende-se aos que desenvolveram melhor a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

104 

inteligência conseguindo um estado intuitivo, que lhes fez perceber o valor da semente, 

mas, infelizmente, não vigiaram o seu crescimento sadio. 

 Enfim, no quarto terreno, a semente frutifica com pleno sucesso, pois ali encontra a 

condição favorável e nutritiva, simbolizando o período da inteligência lógica e, ao mesmo 

tempo, capacitada para o abstrato, em que a experiência do espírito proporciona-lhe 

condições de aprender e assimilar os conceitos cristãos numa expansão que ultrapassa os 

acanhados limites da sociedade imediatista. É a reativação espiritual de sua origem em que 

as vicissitudes e dores vencidas, juntamente com a cultura adquirida, compõem o estímulo 

final para impulsionar a alma ao reino do Senhor. 

 

 

 PERGUNTA: - Em nossas reflexões sobre a simbologia da parábola do 

"Semeador", achamos que o lavrador deveria ter semeado exclusivamente sobre o 

terreno bom, nutritivo e humoso, pois assim ele só produziria frutos bons e sazonados 

para a humanidade. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - Apesar do favorecimento do terreno, naquele caso particular, o 

povo judeu que propiciou a germinação sadia da semente lançada, a colheita não foi cem 

por cento. Jesus, então, lembrou que mesmo as sementes lançadas no melhor terreno não 

germinam em sua totalidade, assim como no solo da vida humana, apesar da boa intenção e 

cuidados, ainda pode negligenciar-se na germinação dos ensinamentos superiores, quando 

outros motivos sedutores e utilitaristas absorvem a atenção e transformam-se em resultados 

inferiores. 

 Mas Deus não faz nenhuma exigência rigorosa da fertilidade do terreno humano e 

não condena os resultados negativos. Em verdade, todos os homens, apesar da diversidade 

de sua compreensão espiritual, possuem em sua intimidade a mesma cota fundamental da 

luz divina. Por isso, devem ser experimentados e orientados para desabrocharem essa luz, 

tanto quanto puderem purificar o seu invólucro perispiritual. Assim, cada ser possui a 

liberdade ou o "livre-arbítrio" de reagir à palavra divina, conforme seja a natureza de 

entendimento do seu terreno psíquico, ou o grau de sua compreensão espiritual. Aliás, não 

existem dois seres absolutamente semelhantes no Universo, pois há sempre diferenças 

conseqüentes do estágio evolutivo e as experiências diferentes vividas nas múltiplas 

reencarnações, em que ludo se realiza no sentido exclusivo e espiritual de libertar o homem 

dos laços de sua imantação à força gravitacional do mundo material. 

 Em conseqüência, uma pequena porcentagem de espíritos encarnados manifesta 

terreno favorável e capaz de proporcionar a condição eletiva para assimilar o Verbo de 

Deus, de modo a germinar, florescer e frutificar a semente divina existente no âmago de 

cada um. Mas, insistimos, mesmo o bom terreno não é absolutamente igual e produtivo, 

porque até entre os homens bem-intencionados varia a capacidade de produzir e a 

sensibilidade de entender. 

 

 

 PERGUNTA: - Há alguma relação íntima entre o ensino do "Semeador" e a 

máxima do Evangelho, que diz: "A planta cresce por si mesma, dia e noite"? 

 RAMATÍS: - Tanto o ensinamento do "Semeador", quanto os demais conceitos 

evangélicos, que lhe são correlatos e giram em torno da semente, endereçam-se à centelha 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

105 

espiritual do Criador, que muitos fazem questão de sufocar na sua vibração e expansividade 

divina. Todo semeador reconhece a sua cota de sacrifício, pois lançando a semente de 

modo incessante e incondicional em todos os terrenos, deve aperceber-se de que não haverá 

uma colheita absoluta de acordo com a previsão da semeadura e que, em relação à alma 

humana, é fruto da diferença de entendimento e receptividade espiritual dos homens. 

 Evidentemente, muitas outras novas lições podem ser extraídas da atraente parábola 

do semeador, porquanto Jesus, ao expor seus ensinos de modo quase pessoal, oferecia 

assunto passível de outras interpretações mesmo panorâmicas. A própria semente é um dos 

mais valiosos e expressivos símbolos de elucidação espiritual usados por Jesus, na sua 

tarefa messiânica. A semente possui em si toda a futura planta, como o homem traz em sua 

intimidade todo o Universo. Ela se transforma no vegetal, quando é colocada no terreno 

favorável, tal qual a palavra do Senhor ao fazer eclodir a verdadeira espiritualidade no 

âmago dos seres, e ativando a contextura íntima da consciência divina em crescimento. A 

semente da mesma espécie vegetal pode germinar uma variedade de plantas, que se 

distinguirão por cores e mesmo formas diferentes entre si, apesar da mesma origem, como 

no caso das orquídeas, tanto quanto a mesma pregação espiritual, ativa e desperta vários 

coloridos psíquicos entre os participantes da mesma graduação psíquica, porém com 

experiências reencarnatórias diferentes. 

 

 

 PERGUNTA: - Ainda poderíeis explicar-nos, de modo mais descritivo, a 

amplidão do simbolismo da semente, como identificação da mensagem espiritual 

transmitida por Jesus? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, ao referir-se à configuração, vitalidade e ao 

poder da semente, Jesus ainda a comparava ao próprio movimento evangélico de libertação 

do homem terrícola. O Cristianismo, alicerçado nos preceitos definitivos do Evangelho, 

significava a messe de conforto e salvação dos homens na luta pela libertação das algemas 

da animalidade. Ele era um dos semeadores laboriosos no campo da alma humana, 

enquanto a semente identificava o símbolo mais perfeito da mensagem crística em 

elaboração no árido e heterogêneo solo da existência física. 

 O Cristianismo, qual amostra sutilíssima do "reino de Deus", pode ser cultivado 

pelo espírito apesar da matéria, assim como a semente em solo fértil cresce e transforma-se 

no arvoredo majestoso. A doutrina do Cristo diz mais respeito aos enfermos cármicos e 

desventurados, assim como a árvore gerada pela semente também é capaz de amparar à sua 

sombra amena, tanto os seres santificados como os perversos. A pequenina semente que foi 

lançada no solo físico pela generosidade e o estoicismo do Divino Semeador germinou, 

emitiu raízes de sua segurança física, cresceu, floresceu e transformou-se na planta 

generosa, cujos ramos benfeitores estendem-se até o vosso século, amparando as criaturas 

mais heterogêneas e dos mais contraditórios estados espirituais. 

 Sem dúvida, a árvore do Cristianismo, hoje desenvolvida, oferece generosa galharia 

bem enfolhada e protetora, mas também apresenta as parasitas indesejáveis no seu tronco 

benfeitor, como são os movimentos religiosos personalizados e politizados, e de pouca 

semelhança com o potencial e a qualidade original da semente primitiva. O Catolicismo e 

os demais credos protestantes, que derivaram do Cristianismo puro de Jesus, pouco se 

parecem com os ensinamentos de afabilidade, tolerância e simplicidade da semente original 

da doutrina, ora em face da pragmática ciosa e separatista, ora diante do fausto ou da luta 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

106 

pelo domínio da política do mundo. A natureza tão sadia e universalista da semente 

iniciática do Cristianismo, dificilmente pode ser identificada no aspecto exterior do 

arvoredo crescido e sufocado por excrescências artificiais e algo aniquilado pelo 

vampirismo parasitário. Mas como Deus é uma força a atuar no âmago de toda vida, um dia 

esta árvore florescerá no máximo esplendor de sua seiva benfeitora, garantindo nova messe 

de frutos sazonados e saborosos. Embora se verifique um enfolhamento anômalo 

quantitativo e qualitativo nas religiões que se inspiraram no Cristianismo, a gêmula, 

contudo, continua sendo a evangélica original, e que um dia despontará como a árvore bela 

e hígida, livre dos enxertos de inferior qualidade, que se fixaram na forma de parasitas 

atrofiantes. 

 

 

 PERGUNTÀ: - Cremos que o Espiritismo significa um desses movimentos 

espiritualistas, capazes de podar a árvore do Cristianismo e deixá-la livre de suas 

excrescências dogmáticas religiosas. Não é assim? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, tal qual a planta com muita galharia, embora 

gerada de boa semente, a ramaria excêntrica e onerosa do Cristianismo será podada, pouco 

a pouco, pelos movimentos libertadores de retorno à sua pureza iniciática, como é o 

Espiritismo. O destino da semente era germinar e crescer; isso ela o fez com o máximo de 

sua força e vitalidade, alcançando o vosso século e com a eclosão de mediunidade prevista, 

agora, para o final do ciclo. E o Espiritismo, doutrina atualizada no seu tríplice aspecto 

religioso, filosófico e científico, em sua essência germinativa, representa a continuação dos 

ensinos teóricos de Jesus, entretanto, com incisiva e correta aplicação prática. O 

Espiritismo significa.o retorno às fontes iniciáticas na sua pureza e simplicidade, como era 

o primitivo Cristianismo, tradicionalmente conhecido através dos atos e das cartas dos 

apóstolos do Mestre. 

 Uma vez que a semente apregoada por Jesus simboliza o próprio reino de Deus, em 

crescimento no seio da humanidade física, todas as adulterações posteriores são frutos do 

artificialismo, da negligência ou da obstinação humana. Ademais, toda árvore, mesmo com 

parasitas indevidas, também produz novas sementes capazes de germinar incessantemente 

no solo bem adubado pelo conhecimento e pelo zelo do bom jardineiro humano. As 

dezenas de seitas protestantes derivadas da árvore iniciática religiosa, que é a própria Igreja 

Católica, são outras tantas sementes, que sob um novo tratamento mais eletivo à sua 

essência qualitativa também contribuirão para o advento integral da semente crística 

original. Os movimentos espiritualistas modernos, onde se inclui e se destaca o Espiritismo, 

constituem o amparo das forças do bem para revivificar a semente lançada pelo Divino 

Semeador Jesus. O arvoredo do Cristianismo, em crescimento há dois milênios, há de se 

livrar, pouco a pouco, das impurezas e do parasitismo religioso sectário, improdutivo, 

antinatural e mesmo criminoso. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais são os motivos principais que tanto influíram para os 

homens negligenciarem a essência pura do Cristianismo, a qual foi tão claramente 

comunicada por Jesus numa linguagem correta, fácil de assimilar? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

107 

 RAMATÍS: - Em face do primarismo da humanidade da época, os homens não 

podiam aceitar a concepção e a comunicação do Cristianismo em sua fidelidade essencial. 

Ainda não estavam em condições de entender o "reino de Deus", ou o "reino dos Céus", 

porque a predominância dos prazeres do corpo sobre os do espírito, do concreto sobre o 

abstrato, impedia-os de vislumbrar a irrea1idade da vida nas formas. Assim, os terrícolas 

assimilaram o Cristianismo segundo a sua própria capacidade e imaturidade, jamais 

conforme realmente pregava o Mestre Jesus, espírito de escol, que se preocupava 

essencialmente com a libertação do homem das sensações carnais. 

 Ainda hoje, a semente crística continua a germinar através dos movimentos e 

religiões, sem diretrizes definitivas no tempo e no espaço, mais resultante das culturas e das 

organizações humanas. Certos movimentos religiosos e espiritualistas arvoram-se 

enfaticamente no próprio Cristianismo puro e redivivo do Cristo, mas estratificam-se numa 

outra realização dogmática, ao abandonarem a dinâmica crística por se tornarem meros 

transmissores de conceitos e especulações excêntricas da letra impassível do discutido 

biblismo, ou nos ensinos de algum homem invulgar. Divulgam os ensinamentos crísticos 

universais, mas fazem-no dentro do molde peculiar e individualístico da preferência e 

convicção dos próprios responsáveis pela mensagem religiosa. Ante a obstinação de se 

considerarem a própria instituição do Cristianismo definitivo, tais movimentos religiosos 

adventícios ficam sentenciados pelo fatal aniquilamento produzido pela própria ramagem 

ostensiva, pretensiosa e sufocante. É o arvoredo que seca e se desfolha, sob o Sol 

causticante da Verdade pura e iniciática, relatada pelo inolvidável Jesus. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, nenhum credo ou movimento espiritualista deve 

se organizar como qualquer instituição humana, em face do perigo de estacionar no 

tempo e no espaço? Qualquer mensagem espiritual há de ser acéfala, livre e sem 

disciplina doutrinária, se quiser sobreviver sob o espírito de sua origem iniciática? 

 RAMATÍS: - Há que se distinguir, sensatamente, na pedagogia sideral, o 

mundo de "Mamon", que é provisório, limitado e formal, do reino espiritual ilimitado, 

infinito e eterno de Deus. Assim como ninguém conseguirá explicar com precisão todo o 

Universo Material, também é impossível explicar o elemento divino na morfologia dos 

mundos físicos transitórios. O que pode ser compreendido é a tessitura, a fisiologia do 

corpo humano, do qual se extraem ilações e extrapolações para o espírito, porém, jamais o 

espírito. E como o Cristianismo trata essencialmente do espírito na sua conquista dinâmica 

e ilimitada do reino de Deus, nenhuma instituição do mundo poderá dar a última palavra, 

ou arrendá-lo em definitivo, mas tão-somente divulgá-lo segundo as normas para uma vida 

cada vez mais sadia e ampla, porém, de acordo com a semente pura e original. 

 Todas as instituições, credos, seitas e demais movimentos organizados, através de 

padrões estatutários, com dogmas, ritos, cultos e obrigações particulares, significam apenas 

opiniões sobre o Cristianismo, mas não o seu espírito transcendente e infinito. Talvez 

pudéssemos considerá-los quais jardineiros a cuidarem da semeadura, buscando protegê-la 

durante o crescimento delicado e tenro. Mas a floração crística dessa semente do "reino 

Divino" há sempre de alcançar o seu fim, quaisquer que sejam os limites impostos pelo 

mundo transitório de Mamon. A dinâmica do Cristianismo eterno jamais poderá ser 

jugulada através de qualquer instituição ou confraria organizada nos padrões humanos da 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

108 

vida provisória. Na organização carnal delimitada nos modelos da vida humana, nunca será 

permissível o encarceramento da essência pura e divina. 

 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que Jesus foi o lavrador sublime a semear a 

palavra do Senhor nos diversos terrenos dos tipos humanos, há em nós a obrigação de 

nos tornarmos outros semeadores, mal grado a nossa ineficiência e improdutividade? 

 RAMATÍS: - É evidente que os alunos de uma instituição escolar devem 

propagar os ensinamentos dos seus mestres, tão correta e eficientemente, quanto também 

puderam assimilar-lhes as lições. Os que aceitam a palavra do Cristo, sem qualquer reserva 

ou premeditação, cujo coração se impregna do entusiasmo de proporcionar ao próximo a 

mesma alegria que sentem em si, não somente devem viver integralmente o ensino sublime 

do Evangelho, como divulgá-lo à guisa de um novo semeador do bem e da ventura alheia. 

A tarefa do discípulo esclarecido e bem-aventurado pela assimilação da realidade crística é 

a de evangelizar, a tempo e fora do tempo, sem se preocupar com a condição ou o tipo do 

terreno humano onde semeia. Deixe ao Senhor, quanto à deliberação de julgar do mérito e 

do aproveitamento dos demais filhos. Quem semeia a palavra do Cristo é um lavrador 

abençoado operando na lavoura do Bem e do Amor. Além de esclarecer, quanto à 

verdadeira conduta inerente ao cidadão angélico, ainda o liberta dos liames enfermiços das 

reencarnações corretivas e mortificantes. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

109 

Capítulo 8  

 

"Ninguém vai ao Pai a não ser por mim" 
 

 

 PERGUNTA: - Quando Jesus preceitua o conceito evangélico, que 

"Ninguém vai ao Pai a não ser por mim", ele também expressava algum princípio oculto 

derivado da Lei do Cosmo? 

 RAMATÍS: - Há muito tempo, os velhos mestres da Grécia já advertiam de 

que a "lei é dura, mas é lei". Isso demonstra a implacabilidade da justiça, às vezes, 

aparentemente impiedosa, mas cuja aplicação correta não visa qualquer punição deliberada, 

mas, apenas um modo disciplinador e benfeitor para o próprio delinqüente, numa ação 

profilática à sociedade. 

 De início, já é tempo de a humanidade entender que Jesus de Nazaré não é 

especificamente o Cristo, ou Deus, mas o sublime médium, o mais qualificado 

representante da Divindade na face da Terra, a fim de transmitir a mensagem libertadora do 

Evangelho. O espírito que conhecemos por Jesus de Nazaré, o melhor homem do mundo, 

viveu trinta anos sob a mais intensa atividade "psicofísica", a fim de esmerar-se até 

alcançar a hipersensibilidade para sentir o espírito planetário em si. Mas, por tratar-se de 

entidade de alto gabarito psíquico, Jesus despendeu mais de mil anos do calendário terreno, 

para conseguir reduzir a sua vibração e atingir uma freqüência compatível da organização 

carnal de um homem à superfície da Terra. O nascimento de "Avatares", ou de entidades de 

alto gabarito espiritual, como Jesus, exige a mobilização de providências incomuns por 

parte da técnica transcendental, medidas essas que ainda são ignoradas e incompreendidas 

pelos terrícolas. É um acontecimento previsto com muita antecedência pela Administração 

Sideral, pois do seu evento resulta uma radical transformação no seio espiritual da 

humanidade. Até a hora de espírito tão elevado vir à luz no mundo terreno, devem ser-lhe 

assegurados todos os recursos de defesa e assistência necessários para o êxito de sua 

"descida vibratória". 
1 

 
 1 - Vide o seguinte trecho da obra "O Sublime Peregrino", de Ramatís: "No caso de Jesus, 
tratava-se de uma entidade emancipada no seio do sistema solar, uma consciência de alta 
espiritualidade, que não podia reajustar-se facilmente à genética humana. Tendo-se desvencilhado 
há muito tempo dos liames tecidos pelas energias dos planos intermediários entre si e a crosta 
terráquea, ele precisaria de longo prazo para, na sua descida, atravessar as faixas ou zonas 
decrescentes dos planos de que já havia se libertado. E, então, para alcançar a matéria, na sua 
expressão mais rude, leve de submeter-se a um processo de abaixamento vibratório perispiritual, 
de modo a ajustar-se ao metabolismo biológico de um corpo carnal, num ajuste gradual à 
freqüência da Terra". 
 

 Assim que Jesus completou 30 anos de idade, tendo alcançado a plenitude de sua 

faculdade medi única, então ocorreu o tradicional batismo realizado por João Batista, 

ratificado pela presença na tela astralina da Terra da pomba do Espírito Santo, símbolo da 

paz, da comunhão sideral superior, isto é, a manifestação ideoplástica da luz do próprio 

Cristo planetário do orbe. 
2
 Aliás, etimologicamente, a palavra "Christós" significa o 

Ungido, o que então se dizia de Jesus, por ter sido eleito para a missão de ensinar à 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

110 

humanidade terrena o Caminho da Verdade para a Vida Real e Eterna. Realmente, Jesus 

passou a ser considerado o Ungido pelos próprios apóstolos, em seguida à cerimônia do 

batismo, em cujo momento os clarividentes puderam vislumbrar a munificente presença do 

Cristo simbolizado na figura imaculada e pacífica da pomba do Espírito Santo. Tratava-se 

de um símbolo, o mais eletivo à singela cerimônia do batismo, em que o Cristo do orbe 

terráqueo, dali por diante, estaria atuando mais intensamente no seio das trevas compactas 

da vida humana, por intermédio do seu mensageiro: Jesus de Nazaré. 
 2 - E João deu testemunho, dizendo: "Vi o Espírito que descia do céu, em forma de pomba, 
e repousou sobre ele" (João, 1:32). 
 

 Através dos relatos bíblicos, verifica-se que o Mestre Nazareno ficou conhecido por 

"Jesus Cristo", o Ungido do Senhor, na missão de transmitir e explicar, através da 

vestimenta verbal do Evangelho, as próprias leis e princípios do Cosmo. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis proporcionar-nos outras considerações, quanto ao 

fato de que Jesus de Nazaré era uma entidade humana, em serviço do espírito planetário 

da Terra, o Cristo? 

 RAMATÍS: - Em verdade, o Cristo, o Divino Logos ou o Espírito Planetário da 

Terra é anterior à existência de Jesus de Nazaré. Embora entre os religiosos dogmáticos e 

espiritualistas, inclusive mesmo a maioria dos espíritas se considere heresia ou blasfêmia 

que Jesus é uma entidade humana e o Cristo, o Logos, o elemento Divino de que foi 

medianeiro, esta é a verdade impossível de ser deturpada ou desmentida. 
3 

 
 3 - "Mas vós não queirais ser chamados Mestres, porque um só é o vosso Mestre, e vós 
sois todos irmãos. Nem vos intituleis Mestres; porque um só é o vosso Mestre - o Cristo!" (Mateus, 
23:8 e 10). Verifica-se, claramente, a distinção que Jesus faz de si e do Cristo. 
 

 O Cristo é uma entidade arcangélica, o Logos Planetário Terráqueo ou o Espírito 

Crístico da Terra, cuja elevada freqüência vibratória o torna impossibilitado de qualquer 

ligação ou atuação direta nas formas dos mundos materiais. Daí o motivo de a Técnica 

Sideral ter escolhido o Espírito Jesus de Nazaré, entidade de elevado gabarito espiritual, e 

ainda capaz de atuar na face da Terra e portadora das condições de transmitir o pensamento 

do Espírito Planetário neste repositório didático que é o Evangelho. O Cristo vivifica o 

vosso orbe e ilumina a humanidade terrícola, assim como acontece de modo semelhante 

com os demais Cristos planetários de Júpiter, Marte, Saturno e outros orbes. Eni linguagem 

algo rudimentar, diríamos que os Cristos planetários são uma espécie de "transformadores" 

Arcangélicos, que baixam a freqüência da Luz Cósmica do Criador, ou seja, a energia 

cósmica da Usina Divina, até reduzir a freqüência e torná-la compatível com as 

necessidades de vivência das humanidades dos orbes físicos. 

 Ainda noutro exemplo rude, verificamos que a energia elétrica, embora seja sempre 

a mesma usada nas vossas atividades materiais, tanto precisa ser graduada na alta 

freqüência para movimentar uma indústria gigantesca, como na voltagem menor a fim de 

mover um singelo barbeador sem danificá-lo. Assim, entre a usina de força e o modesto 

barbeador devem interpor-se os mais variados tipos de transformadores apropriados para 

amenizar e graduar a carga elétrica demasiadamente vigorosa, até se ajustar à freqüência da 

capacidade e da resistência da instrumentação mais delicada. Os Cristos ou Logos 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

111 

Planetários são os refulgentes espíritos de arcanjos, sublimes transformadores que também 

ajustam a Luz Cósmica de Deus, conforme as necessidades de cada orbe físico e suas 

humanidades. Há uma hierarquia divina, lógica e sensata, subordinada aos Cristos 

Hemisféricos, Galaxiais e Constelares, eleitos conforme o seu desenvolvimento 

consciencial. Através desses munificentes e soberanos Espíritos, o Criador flui e adapta a 

sua Luz Original a cada orbe na voltagem adequada às necessidades e à receptividade de 

seus filhos. 

 

 

 PERGUNTA: - Em face de Jesus não ser o próprio Cristo, então poderíamos 

considerá-lo apenas um homem nomeado para uma tarefa espiritual incomum? 

 RAMATÍS: - Jesus não foi nomeado um tarefeiro incomum, mas eleito 
4
 pela 

sua elevada sabedoria e excelso 

amor, tratando-se da única entidade ainda no comando de vossa humanidade, capaz de 

servir de intermediário eficiente e correto da inalterável mensagem de Amor do Cristo 

Terráqueo. Jesus foi o sublime médium da entidade arcangélica responsável pela 

consciência espiritual do vosso orbe; espécie de elo vibratório, proporcionando a fluência 

do amor crístico até a maior capacidade de assimilação da humanidade terrena. No entanto, 

o próprio Jesus é atualmente o governador de toda atividade espiritual, social e mesmo 

científica da Terra, cabendo-lhe a imensa responsabilidade de traçar os rumos e os destinos 

dos homens, sob o incentivo libertador do Evangelho. Lembrando a honestidade e retidão 

de um mestre amoroso e leal, Jesus há dois mil anos decidiu-se pelo sacrifício estóico, num 

corpo físico, a fim de despertar os seus tutelados para o amor, embora ainda tratando-se de 

homens primários. 

 
 4 - Vide a obra "Do País da Luz", capo IV, 1° volume, psicografada por Fernando Lacerda, 
em Portugal, na qual o espírito de Napoleão diz o seguinte: "O Eleito é sempre escolhido; mas o 
escolhido não é eleito. O eleito foi escolhido por Deus para fazer o Bem pelo Bem; o escolhido 
pode ser para fazer o Bem pelo Mal. O eleito foi Jesus. Eu fui escolhido". Nesta comunicação, 
Napoleão compara a sua existência turbulenta e ambiciosa, com a missão tema, pacífica e 
amorosa de Jesus. 
 

 Mas em sua sabedoria sideral, ele compreendia perfeitamente a natureza psíquica de 

vossa humanidade, pois os "pecados" dos homens eram frutos de sua imaturidade 

espiritual. Ele não sofreu pelos insultos, pelas traições, incompreensões e crueldades 

humanas, porque reconhecia nas criaturas terrenas mais ignorância do que propriamente 

maldade. Os professores conscientes e bem preparados jamais se ofendem com as 

estultícias e travessuras dos alunos que ainda freqüentam os jardins de infância e, mesmo, 

os cursos primários de alfabetização. Eles não consideram injúrias ou crimes aquilo que 

ainda é próprio da irresponsabilidade infantil. Embora se tratasse de um anjo do Senhor, a 

Lei Sideral obrigava-o a dobrar suas asas resplandecentes e percorrer solitariamente o 

longo caminho da "via interna" , até vibrar na face sombria do orbe terráqueo e entregar 

pessoalmente a sua Mensagem de Amor. Após ajustar o seu corpo mental e reativar o 

mecanismo complexo do cérebro perispiritual, Jesus, então, revitalizou o corpo astralino já 

inativo pela ausência das emoções e paixões humanas, a fim de vibrar novamente ao nível 

das atividades físicas. Integrou-se definitivamente na atmosfera do mundo físico nessa 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

112 

"descida vibratória" e transcorreu um milênio até corporificar-se, mais tarde, no mais 

encantador menino que a Terra já havia conhecido. 

 Portanto, Jesus não pode ser considerado um "homem nomeado" para uma tarefa 

incomum, mas um "anjo" eleito para transfundir no sacrifício de sua paixão iniciática a luz 

do Cristo. Coube-lhe iluminar os desvãos sombrios das almas ainda petrificadas pelas 

crostas residuais das paixões e dos vícios animalescos. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a diferença existente entre um "anjo" e um 

"arcanjo"? 

 RAMATÍS: - Na realidade, essa preocupação de se definir o "anjo" e o 

"arcanjo" é mais propriamente humana, através de um tradicionalismo religioso, em que os 

sacerdotes procuraram fixar algo da presumível hierarquia sideral dos prepostos e 

componentes da corte Divina. Assim, os termos Avatares, Devas, Logos e outros títulos, 

mais ao gosto da filosofia espiritualista do Oriente, também referem-se à idêntica 

terminologia mais usada no Ocidente. Em conseqüência, e mais atendendo aos limites da 

mente humana, buscaremos explicar-vos o tema de vossa pergunta de modo mais objetivo 

possível, embora nem sempre a realidade espiritual deva ajustar-se aos nossos termos 

tradicionais. Um anjo, como é a graduação de Jesus, é uma entidade espiritual que ainda 

pode recompor a sua "matriz perispiritual", de modo a vincular-se a um organismo carnal, 

através da gestação no ventre materno. Aliás, a própria Bíblia retrata essa possibilidade de 

os anjos ainda renascerem na matéria, quando há necessidade evolutiva dele ou de uma 

humanidade, conforme simboliza a parábola dos sete degraus da escada de Jacó, onde os 

anjos sobem e descem no simbolismo das reencarnações. 

 Mas um arcanjo não pode mais vestir a roupagem carnal, porque a sua freqüência 

espiritual ultrapassa o campo de qualquer atividade num corpo físico. O Logos ou Cristo é 

o Arcanjo que já abandonou, em definitivo, todos os veículos intermediários dos campos 

vibratórios de menor freqüência que lhe facultariam a ação no mundo material. Seriam 

precisos alguns milênios do calendário terreno, a fim de um arcanjo conseguir modelar 

novamente o conjunto perispiritual suficiente para o vincular à vida física. Sem dúvida, o 

imenso desgaste que seria despendido para o êxito de tal realização não compensaria a 

eleição de um arcanjo para cumprir uma tarefa incomum e libertadora dos humanos. Isso 

representa o próprio princípio de economia cósmica, pois a Técnica Sideral jamais cria 

dispêndios e onera o campo energético de modo insensato ou improdutivo. O arcanjo não 

mobiliza forças cósmicas para realizar um trabalho que outras entidades podem fazer com o 

mesmo sucesso e menor desgaste, uma vez que se trata de. um campo de atividade menos 

importante. 

 O termo arcanjo define a nomenclatura sideral do espírito completamente liberado 

das contingências encarnatórias, o qual já esgotou a tradicional "onda de vida", tão 

conhecida dos mestres orientais e capaz de facultar o ajuste "psicofísico" do mundo 

espiritual à matéria. Em sua intimidade sideral extinguiu-se a. convenção das formas 

limitadas, a idéia de nascer, ou morrer fisicamente, pois ele pulsa absolutamente fora do 

tempo e do espaço. O Arcanjo já é, realmente, um estado de espírito venturoso e duradouro, 

um "realizado" em definitivo, que usufrui de um êxtase ou "samadhi" eterno e ilimitado. O 

metabolismo do Arcanjo é Amor Puro, como um sublime condensador do Amor de Deus, o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

113 

qual se renova e se rejubila pela incompreensível e incessante doação de si mesmo a 

outrem. 
5 

 
 5 - Assim como a planta humilde fincada na terra germina e, na sua maturidade, abre-se 
em flores odoríferas e atraentes sem qualquer exigência ou compensação, apenas movida por um 
oculto instinto de amor, o Arcanjo é o Amor permanente, que mais se vitaliza quanto mais ama. 
(Nota de Ramatís.) 

 

 

 PERGUNTA: - Os teosofistas dizem que os arcanjos são entidades oriundas 

de uma linhagem à parte e jamais viveram na face da matéria, e cuja evolução ainda 

segue diretrizes diferentes dos homens. Isto é exato? 
6
  

 
 6 - Vide a obra "Fraternidade dos Anjos e dos Homens", de George Hogdson, que defende 
essa tese. Obra editada pela Livraria Editora O Pensamento. 

 

 RAMATÍS: - Seria equivalente a existirem dois sistemas diferentes no plano 

da Criação e da manifestação do Espírito em peregrinação, para adquirir sua consciência 

individual. A observação e a lógica demonstram a existência de um único Sistema criativo 

dos espíritos individualizados no seio de Deus. A centelha espiritual surge simples e 

ignorante em todas as latitudes do Cosmo e, lentamente, através de incontáveis passagens e 

vivências ela irá evoluindo gradativamente, até onde a nossa mente humana é incapaz de 

vislumbrar ainda nos primeiros degraus de sua individualização. 

 O esquema evolutivo determinado por Deus é um só: a sensação do animal, a 

emoção do homem, a sabedoria e o amor do anjo e a criação plena do arcanjo. São 

condições inerentes a todos os espíritos, porquanto Deus não modifica o processo de sua 

criação fora do tempo e do espaço. Não existem duas espécies de processos evolutivos, em 

que uma parte dos espíritos progride exclusivamente no "mundo interno" e a outra inicia-se 

pelo "mundo externo". A matéria, conforme prova a ciência moderna, é apenas "energia 

condensada"; em conseqüência, não há mérito para o ser evoluir apenas no seio da "energia 

livre" ou qualquer demérito em submeter-se aos grilhões da "energia condensada". 

 A evolução é fruto de uma operação espontânea, um impulso ascendente, que existe 

no seio da própria centelha por força de sua origem. À medida que se consolida o núcleo 

consciencial ainda no mundo do Espírito, a tendência expansiva dessa consciência primária 

é de abranger todas as coisas e formas e, por esse motivo, ela não estaciona, num dado 

momento, no limiar da fenomenologia física, mas impregna-as impelida pelo impulso 

criador de Deus. Assim, o mais insignificante átomo de consciência espiritual criado no 

seio do Cosmo, jamais poderá cercear o ímpeto divino que o aciona para o 

aperfeiçoamento, e, conseqüentemente, para a própria condição angélica. Isso é fruto da 

legislação global do Universo, que se exprime pela igualdade, sem quaisquer privilégios ou 

diferenciações na escalonada do Espírito em busca de sua eterna ventura. Todo arcanjo já 

foi homem; todo homem será arcanjo - essa é a Lei. 

 Aliás, a importância da vida e o aperfeiçoamento do Espírito não reside na 

organização provisória e usada para despertar a sua consciência; mas, sim, no auto 

desenvolvimento que pode ser alcançado habitando a Terra ou o Espaço. Não há milagres 

nem subterfúgios da parte de Deus; nenhuma entidade espiritual, malgrado ser um Logos 

Solar, poderá ensinar, orientar ou alimentar humanidades encarnadas, caso não se trate de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

114 

uma consciência absolutamente experimentada naquilo que pretende realizar. Não havendo 

graças imerecidas, nem privilégios divinos, obviamente, os arcanjos também fizeram a sua 

escalonada sideral sob o mesmo processo extensível a todas as criaturas em seu eterno e 

infindável aperfeiçoamento. Se um Arcanjo ou Logos Planetário pode ligar-se ao espírito 

de um medianeiro, como o Cristo uniu-se a Jesus e sendo incessante o progresso espiritual, 

mais cedo ou mais tarde o próprio Jesus alcançará a mesma freqüência e condição 

arcangélica. E quando o espírito do homem alcança a condição de Arcanjo, ele é, então, 

chamado o "Filho Sideral"; é um Cristo, cujo estado espiritual absoluto é o Amor, 

expressão humana de poder criador, como a essência eterna e ilimitada de Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Em face de tratar-se de um assunto tão transcendental, 

poderíeis fornecer-nos outros esclarecimentos para a nossa melhor compreensão 

humana, sobre Jesus e o Cristo? 

 RAMATÍS: - Repetimos: Jesus não é o Cristo, porém, a consciência angélica 

mais capacitada, hipersensível e credenciada para comunicar a vontade, o amor e a 

fulgência de Luz desse sublime Logos ou Arcanjo Planetário. O Divino Mestre, em sua 

missão incomum, foi o porta-voz humano difundindo até nas sombras da Terra as normas 

evolutivas do Cristo Planetário. Através de sua vida, Jesus deixou esquematizado no 

cenário do mundo terreno, como intermediário da Entidade Arcangélica do vosso orbe, o 

programa de libertação dos terrícolas. Os homens que viverem em si mesmos todo o roteiro 

exemplificado por Jesus, ajustam-se perfeitamente à freqüência sideral do "seu" Cristo, 

pois adquirem a sua carta de alforria espiritual dos ciclos tristes r mortificantes das 

encarnações nos mundos transitórios. 

 O Arcanjo, Logos ou Cristo Planetário da Terra, cuja luz e essência vital manifesta-

se em perfeita sincronia e sintonia com a vontade e o plano criador de Deus na construção 

do Universo, é o alimentador da humanidade terrestre. Na sua característica sideral de 

transformador ou intermediário entre o humano e o divino, o Arcanjo então é o "Caminho, 

a Verdade e a Vida", porque o espírito do homem só alcança a sua libertação da matéria 

depois que atinge uma freqüência espiritual elevada. E quando Jesus advertiu, que 

"Ninguém irá ao Pai senão por mim", esotericamente explicava que enquanto o homem não 

viver e não fizer o que ele fez, também não poderá vibrar com o Cristo do orbe, pois ainda 

não encontrou o "Caminho, a Verdade e a Vida". 
7 

 
 7 -"E eu ouvi uma grande voz no céu, que dizia: "Agora foi estabelecida a salvação, e a 
fortaleza, e o reino de nosso Deus e o poder do seu Cristo, porque foi precipitado o acusador de 
nossos irmãos, que os acusava dia e noite diante de nosso Deus". (Apocalipse, 12:10). 
Evidentemente, João referia-se ao Cristo Terráqueo, ao Arcanjo da Terra, pois o Satanás enxotado 
simboliza a própria comunidade de espíritos, rebeldes ao Amor do seu Cristo Planetário, em face 
de suas diretrizes exclusivas em detrimento da coletividade. 

 

 

 PERGUNTA: - Por que Jesus é chamado o "Salvador", além de expor as leis 

do Cosmo através do Evangelho? 

 RAMATÍS: - Jesus é considerado pela escolástica religiosa o "Salvador", 

porque até o momento de ele exaurir-se na cruz, o vosso orbe ainda vibrava sob a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

115 

intensidade quase absoluta do signo da animalidade. Malgrado a tarefa superior (' anterior 

de outros instrutores, como Fo- Hi, Hermes, Buda, Krishna e outros, que expuseram as 

normas corretas do progresso espiritual, Jesus foi o sintetizador absoluto de todas as 

fórmulas salvacionistas, além do mais perfeito e fiel comunicador da Luz do Cristo 

Planetário à Terra. Após a desencarnação de Jesus, o orbe terráqueo vibrou ainda mais 

sensível à causa espiritual, porque através do seu holocausto transfundiu-se mais a luz 

crística da intimidade até a periferia do orbe, tornando as trevas menos densas. O Divino 

Mestre abriu clareiras de luminosidade na face da Terra, enquanto plasmava o "Código 

Moral" da humanidade terrena através da, sua mensagem salvadora. Por isso, merece e 

corresponde perfeitamente ao cognome de "Salvador", porque do seu exemplo e do 

sacrifício de sua vida é que o homem terreno pode encetar a sua libertação da prisão 

educativa carnal. 

 

 

 PERGUNTA: - Os terrícolas poderiam sentir algo da natureza vibratória do 

"seu" Cristo planetário? 

 RAMATÍS: - Os homens vivem embebidos na essência sublime do "seu" 

Cristo e o sentem em sua intimidade, quando em oração ou meditação na fuga da matéria 

para o reino do Espírito Imortal. As criaturas mais sensíveis, como os médiuns, iniciados, 

clarividentes, iogues e esoteristas disciplinados, seres habituados às meditações e 

auscultações psíquicas, às vezes, identificam essa "voz oculta", ou a tradicional "voz sem 

som", que lhes fala silenciosa e ternamente nas belezas edênicas após o desenlace do corpo 

carnal. 

 Mas o Cristo Planetário, em face de sua imensa energia, não poderia reduzir-se ao 

ponto de se ajustar à mediocridade da mente humana e à precariedade de um corpo carnal. 

Conforme já vo-lo dissemos, cada orbe tem o seu Logos ou Cristo planetário, seja Terra, 

Marte, Júpiter, Saturno ou Plutão, cujos arcanjos munificentes e planetários operam 

vinculados ao Arcanjo ou Logos Solar que, então, atua no centro de cada agrupamento de 

astros. Conforme a graduação espiritual da humanidade de cada orbe, dela também se 

irradia uma aura espiritual em sintonia e conjunção com o "seu" Cristo Planetário. Daí certa 

validez da astrologia, quando assinala a presença benéfica ou mesmo maléfica de certo 

astro no roteiro do céu, cuja boa ou má influência é fruto do campo espiritual sublime ou 

nocivo dos seus próprios habitantes. Aliás, quanto mais evoluída é a humanidade de um 

orbe, ela irradia melhor fluido, porque também é mais sensível à vibração sublime do seu 

próprio Arcanjo Planetário. 

 O demasiado apego à existência física, fruto de sensações inferiores, imanta as 

criaturas às formas e aos bens do mundo, e mais isoladas da vibração sutilíssima do seu 

Arcanjo. O cenário de um orbe físico é equivalente ao de uma escola, pois mesmo os reinos 

mineral, vegetal e animal significam tanto para os espíritos encarnados, quanto o lápis, 

livro, quadro-negro ou a borracha para os alunos de lima escola. Assim como o .aluno 

analfabeto não adquire o domínio sobre a linguagem escrita, caso despreze a escola e os 

seus objetos didáticos, nenhum espírito adquire consciência angélica e arquiangélica, caso 

também se recuse a aceitar as lições dos orbes físicos. Não há evolução exclusiva ou 

somente no mundo interno do espírito, mas qualquer centelha, emanada do seio de Deus, só 

consegue despertar a noção de existir após o seu psiquismo efetuar o curso total através dos 

reinos mineral, vegetal, animal e hominal, em ação positiva na superfície dos orbes cada 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

116 

vez mais adequados à sua graduação sideral. Todo homem é um deusinho em potencial, 

possuindo em si mesmo a miniatura do poder, amor e da sabedoria do seu Criador. O 

iniciado é o que procura o Cristo e o iluminado é o que achou o Cristo. 

 

 

 PERGUNTA: - Surpreende-nos o acontecimento do espírito de um homem 

poder alcançar a indescritível condição espiritual de um Cristo ou Arcanjo Planetário, 

que interpenetra um orbe e alenta a intimidade global de sua própria humanidade. 

 RAMATÍS: - A importância da vida do Espírito não reside somente na 

contextura do organismo físico, que é simples veículo provisório e serve para despertar e 

desenvolver-lhe a consciência psíquica. O espírito na matéria contínua com todos os seus 

atributos siderais, embora reduzidos em sua plenitude pela força do campo denso em que 

atua. Da mesma forma, o pintor não se vulgariza quando manuseia as tintas grosseiras na 

tela física, no intuito de plasmar a sua mensagem de beleza e ternura. Durante o seu 

despertamento, o espírito pesquisa, acumula e desenvolve em si mesmo o conhecimento e o 

poder criativo, quer habite a Terra, na convenção de energia compactada, como é 

conhecida a matéria, quer seja no Espaço, no seio da energia livre com plena liberdade. 

 Em face de Deus não proporcionar milagres, nem conceder graças e privilégios 

extemporâneos a quaisquer filhos preferidos, nenhum espírito, quer seja um Logos 

Planetário ou Cristo Solar, poderá orientar e nutrir espiritualmente as humanidades 

encarnadas, caso ainda não possua uma consciência absolutamente experimentada e 

integralmente desperta para, então, cumprir a sua tarefa sideral superior. Todos os arcanjos 

efetuam a escalonada sideral sob o mesmo processo educativo, que é extensível a todos os 

espíritos em busca de sua ventura. Sob o esclarecimento do próprio Jesus, quando afirmou 

que "o reino de Deus está no homem", corroborando, também, a revelação do Gênese, de 

que "o homem foi feito à imagem de Deus", toda centelha espiritual ignorante e simples só 

alcança a condição incomum de Arcanjo Planetário após cumprir integralmente os cursos 

evolutivos, através de prosaicas formas de vida nas faces dos orbes físicos. 

 Assim como a chama ilumina e pode aumentar a sua capacidade de transmitir maior 

cota de luz, em função da quantidade de energia que é transformada, a consciência humana 

expande-se panoramicamente em todos os sentidos do Universo, tanto quanto abrange 

maior área de autocomando e autoconsciência, porque o reino de Deus, realmente, está no 

próprio homem. 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que tanto Jesus, como todos os espíritos 

encarnados, ou desencarnados, ainda serão arcanjos, no futuro? 

 RAMATÍS: - Repetimos: Sob os conceitos de Justiça, Sabedoria e Amor de 

Deus, em que não há graças nem privilégios, Jesus é o anjo resultante do seu próprio 

esforço e conscientização, através de milenárias experiências nos ciclos das vidas físicas. 

Ele já foi uma entidade primária, cujos primeiros passos evolutivos tiveram início nas 

cavernas dos trogloditas. 

 Cada espírito possui uma idade sideral correspondente ao seu tempo de 

"conscientização" no Cosmo. Assim, o selvagem que mal ultrapassa a linhagem animal 

organizando os primeiros sons da palavra humana, ainda é um ser primaríssimo e brutal, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

117 

comparado à figura de um homem comum civilizado. Todo espírito virgem e ignorante de 

sua própria origem cósmica e divina, num certo dia, inicia a sua própria conscientização de 

existir e, dali por diante, prossegue incessantemente desenvolvendo e aperfeiçoando a 

personificação espiritual. Embora qualquer espírito, quando adquire noção de existir ao se 

individualizar no seio da Energia Divina, parta de um momento dado, iniciando a 

diferenciação de sua consciência, daí por diante ele Jamais será destruído ou desintegrado 

por toda a eternidade. Frisamos, pois, que todo espírito um dia "nasce" no seio do Cosmo, 

passando a vibrar como um ser distinto e com noção de sua própria existência pessoal. Em 

face de ser criado da essência de Deus, que é eterna, jamais desaparecerá depois de iniciar a 

sua própria individualidade. Sob rude exemplo, diríamos que o espírito de cada homem é 

como a gota do oceano, mas que um dia começou a ter noção pessoal de ser uma gota, 

embora sem desvincular-se do imenso oceano em que vive. 

 O processo de nascimento, desenvolvimento e emancipação consciencial é 

absolutamente único e, por esse motivo, o santo de hoje já foi o diabo de ontem, assim 

como o diabo de hoje será o santo de amanhã. Conseqüentemente, Hitler ainda será 

Gandhi, porque Gandhi poderia ter sido um Hitler, e Nero será um Francisco de Assis, 

porque Francisco de Assis poderia ter sido um Nero. Isso porque é o método de educação e 

conscientização do espírito no Cosmo, baseado no Amor e na Sabedoria, para atingir a 

beleza criadora. 

 É evidente que se o Cristo Planetário da Terra pode atuar espiritualmente sobre o 

seu sublime medianeiro humano, que foi o Mestre Jesus, sob a implacabilidade do processo 

evolutivo, que transforma homens em anjos e anjos em arcanjos, Jesus ainda alcançará a 

graduação sublime de um futuro arcanjo. Também há de ser um Cristo, cujo estado 

espiritual indescritível é o Amor Absoluto, o qual, então, dinamiza a intimidade oculta da 

humanidade do seu orbe para a fusão definitiva com Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Existe alguma referência bíblica que nos indique serem 

Jesus e o Cristo entidades distintas? 

 RAMATÍS: - O divino Logos da Terra, o Cristo, que interpenetra 

espiritualmente o vosso orbe, já atuou especificamente através de outros instrutores 

espirituais humanos, embora tenha sido Jesus de Nazaré o melhor canal. Manifestou-se por 

intermédio de Antúlio, o líder e filósofo da Paz, na Atlântida, Anfion e Numu, pioneiros de 

revelações espirituais nas regiões onde, hoje, se constitui a Mesopotâmia; intuiu Fo-Hi, 

Lao-Tsé, Confúcio, orientando os prenúncios da religiosidade entre os chineses; incentivou 

Moisés na organização dos Dez Mandamentos e Maomé, para compor o Alcorão. O Cristo 

ainda inspirou Hermes, no Egito, Zoroastro, na Pérsia, Krishna, na Índia, e Buda na Ásia, 

sugerindo novos rumos à humanidade e situando modificações conforme o entendimento e 

a sensibilidade psíquica dos homens. Mas é imensa a diferença da tarefa de um Moisés, 

expondo a Justiça Divina sob ameaças e castigos de Jeová, ou de Maomé, convocando o 

povo sensual, belicoso e glutão para exercícios de fé, comparativamente a Buda, que 

pregava o domínio das paixões e a extinção dos desejos. Todos esses instrutores realizaram 

de modo satisfatório as suas tarefas delineadas pelo Arcanjo da Terra; mas só Jesus de 

Nazaré foi o missionário excelso e incomum, porque escreveu a mensagem libertadora do 

Amor incondicional. 
8
 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

118 

 8 - Em verdade, os vocábulos Cristo, crístico ou cristificação, identificam sempre na 
linguagem sidérea o Amor integral e incondicional, que se constitui num estado espiritual definitivo 
de toda alma já beatificada e liberada dos ciclos encarnatórios dos mundos materiais. Assim, o 
Amor do Cristo fluiu mais intensamente pelo canal humano de Jesus de Nazaré, de cuja união 
messiânica resultou o extraordinário benefício aos terrícolas, que assim assimilaram mais luz em 
sua intimidade e elevaram sua freqüência acima das forças escravizantes animais. Isso, enfim, é já 
o principio da "segunda vinda" do Cristo, o que será feito pela porta íntima do coração, Jamais 
noutra vivência, física dramática. (Nota de Ramatís.) 

 

 

 PERGUNTA: - Ainda poderíeis considerar algo sobre a impossibilidade de 

um Cristo ou Arcanjo Planetário não poder agir diretamente no mundo físico, mas só 

através de um Messias, como foi o caso de Jesus? 

 RAMATÍS: - Jesus manifestou-se fisicamente no vosso orbe há dois milênios, 

porque ainda podia mentalizar e construir os seus veículos intermediários nas energias 

adjacentes ao campo da vida material. Ele ainda é um espírito capaz de ter contato com a 

carne, embora sob extrema dificuldade e sofrimento, como ocorreu na sua última descida 

sacrificial. No entanto, o Cristo terráqueo, ou seja, o Arcanjo Planetário da Terra, é um 

potencial vibratório de tão alta "voltagem sideral", que não consegue aglutinar as energias 

inferiores dos planos etereofísicos, porque as desintegraria e, assim, é impossível ele situar-

se na figura diminuta do corpo humano, a fim de comandar diretamente um cérebro carnal. 

A sua vibração altíssima não se ajusta a um descenso vibratório capaz de alcançar as 

letárgicas vibrações da matéria. Ademais, isso acontecendo, ainda, lembraria o exemplo 

que já vos demos alhures, do efeito fulminante de 50.000 volts projetados diretamente da 

usina sobre um minúsculo aparelho de 110 volts. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíamos supor que a Terra só recebeu alguma luz depois 

que Jesus foi o medianeiro do Cristo? 

 RAMATÍS: - Indubitavelmente, o planeta Terra nunca deixou de pulsar 

impregnado pela luz e pelo Amor do seu Cristo. Mas o advento de Jesus, em sua missão 

sacrificial, significou a presença de um poderoso catalisador da luz crística a elevar a 

freqüência inferior do orbe e ativar-lhe a essência divina. Lembra algo da lâmpada comum 

que, após sofrer lima ampliação em sua capacidade, também passa a absorver mais energia 

da usina e oferecer mais iluminação. Sob a catalização dinâmica de Jesus, quase exaurindo-

se psiquicamente em direção ao Cristo, os poros da Terra absorveram e fluíram mais luz 

crística para a sua periferia. Assim, os seus habitantes sentiram, num novo estimulo de 

ascese espiritual, um convite oculto, que anteriormente não existia por força da rudeza e 

densidade do primarismo animal. 
9 

 
 9 - Trecho extraído da obra "Boa-Nova", capítulo I, ditada por Humberto de Campos a 
Chico Xavier, edição da FEB: "Esqueceram-se de que o nobre Otávio era também homem e não 
conseguiram saber que, no seu reinado, a esfera do Cristo se aproximava da Terra, numa vibração 
profunda de amor e beleza. É por essa razão que o ascendente místico da era de Augusto se 
traduzia na paz e no júbilo do povo que, instintivamente, se sentia no limiar de uma transformação 
celestial. Ia chegar à Terra o Sublime Emissário. Sua lição de verdade e de luz ia espalhar-se pelo 
mundo inteiro, como chuva de bênçãos magníficas e confortadoras. A humanidade vivia, então, o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

119 

século da Boa-Nova. Era a "festa do noivado" a que Jesus se referiu no seu ensinamento 
imorredouro". 

 

 PERGUNTA: - Mas por que motivo a tradição, e mesmo os Evangelhos, 

afirmam que Jesus era o próprio Cristo? 

 RAMATÍS: - Realmente, Jesus foi o revelador do Cristo, isto é, o medianeiro 

mais credenciado para divulgar o Amor Absoluto no vosso mundo. Pela sua Consciência 

Espiritual, fluiu e se fixou vigorosamente nas sombras terráqueas a Luz Crística, aflorando, 

então, à superfície da Terra e tornando-se o "Caminho, a Verdade e a Vida". 

 Quando o Mestre afirmou: "Eu e meu Pai somos um", e "Ninguém vai ao Pai senão 

por mim", era o Cristo Planetário, que atuava e transmitia o seu Pensamento por intermédio 

de Jesus atuando no plano físico. O Ungido, o Escolhido ou o Eleito, para materializar o 

Verbo em vocábulos ou idéias acessíveis à mente humana, sob a égide do Arcanjo 

Planetário, foi realmente o Homem-Luz, retratado na figura magnética de Jesus de Nazaré. 

 

 

 PERGUNTA: - Sob o entendimento humano ficamos com a impressão de 

que o Arcanjo Solar e o Arcanjo Terráqueo reencarnam-se na matéria dos seus sistemas 

solares ou planetários? É isso mesmo? 

 RAMATÍS: - Do mesmo modo que o vosso espírito comanda a indescritível 

rede microcósmica de sistemas solares e galáxias constituídos de elétrons, átomos, 

moléculas, células, tecidos e órgãos do corpo físico, os arcanjos comandam os seus 

sistemas solares sem necessidade de neles se reencarnarem. Não deveis considerar essa 

atuação ao "pé da letra" das encarnações humanas, porquanto os Espíritos Arcangélicos 

atuam noutras dimensões e não ficam sujeitos às vicissitudes e à dor comum da vossa 

carne. Assim que se findar o "Grande Plano" ou "Manvantara", de que participais 

atualmente, então se desintegrará a substância visível do vosso sistema planetário, sem que 

por isso desapareça o Logos Solar sustentador do agrupamento de astros, o qual, então, 

sentir-se-á ainda mais livre em seu dinamismo sideral e na plenitude do gozo de sua 

Consciência Cósmica. Embora reconhecendo a impossibilidade de vos definir esse 

indescritível acontecimento, que ultrapassa qualquer concepção e imaginação humana, 

diríamos que o Arcanjo desvencilha-se de sua divina missão de despertar as consciências 

humanas, que "nascem" e "crescem" incessantemente sob o alento criador de Deus. Sem 

ficarmos num termo absoluto, lembraríamos a idéia de que tão majestoso Espírito também 

usufrui de certo repouso espiritual, quando no desfazimento do Universo-Matéria ele se 

recolhe à sua absoluta intimidade sideral. 

 

 

 PERGUNTA: - Como se processará a "segunda vinda" do Cristo, o qual, no 

entanto, já se encontra integrado na intimidade do nosso orbe físico? 

 RAMATÍS: - Desde que Jesus não foi o Cristo, más tão-somente o seu 

medianeiro encarnado no orbe terreno, é evidente que a "primeira vinda" do Cristo se fez 

indiretamente pelo corpo físico de um missionário sacrificado na cruz. Obviamente, a 

"segunda vinda" do Cristo também deverá ser através de novos homens ou intermediários 

encarnados. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

120 

 Mas, conforme diz certo adágio terreno, "o trinco do coração só se abre por dentro" 

e, por esse motivo, a "segunda vinda" do Cristo há de ser exclusivamente através da 

intimidade oculta do coração de cada homem. Assim que tiver assimilado os ensinos 

evangélicos transmitidos por intermédio do sacrifício de Jesus, e vibrar no estado de amor 

puro, é evidente que a criatura receberá o Cristo em "'si mesma", transformando-se num 

médium potencialmente aprimorado para a "segunda vinda". 

 Há dois mil anos, o Cristo manifestou-se na Terra através de um ser humano, 

chamado Jesus de Nazaré, mas prometeu retomar no tempo profético de "Fim de Tempos", 

ou "Tempos Chegados", o qual já viveis atualmente. Sem dúvida, o Cristo manifestou-se 

incessantemente por intermédio de outros medianeiros ou de vários homens, diferentes de 

raças, cor e situações geográficas do orbe. E isso acontece porque todo ser que se ilumina 

pelo Amor e santifica-se pelo sentimento, recebe o Cristo na própria alma e se elege como 

seu indefectível medianeiro. A primeira vinda do Cristo foi difícil para a Técnica Sideral, 

que devia fixar um facho de luz crística ao âmago da Terra animalizada e saturada de 

sombras. Isso exigiu a renúncia, o preparo e o sacrifício de um espírito de luz, 
10

 para o 

êxito de missão tão esclarecedora e aparentemente impossível. Mas Jesus desempenhou 

essa missão transcendental, carregando em seus ombros o fardo sacrificial do "'Código 

Moral" de libertação da humanidade terrícola. Através do seu sofrimento, que findou no 

holocausto da cruz dos criminosos, o Amado Mestre esquematizou o roteiro certo para o 

advento da "'segunda vinda" do Cristo, e que deve ser vivida por todos os homens, depois 

de assimilarem os ensinos evangélicos da manifestação crística de Jesus. 

 
 10 - Enquanto o Arcanjo Planetário terráqueo é o espírito que transfunde ao orbe a sua luz 
criativa e purificadora, Jesus é o Governador Espiritual da Terra, entidade responsável pelo 
processo cármico, pela disciplina e liberação da humanidade das sombras da animalidade, 
conduzindo-a para a conscientização de sua própria Individualidade. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis indicar-nos mais algumas passagens bíblicas, que 

mencionem a distinção entre Jesus, o homem, e o Cristo, o Espírito Planetário? 

 RAMATÍS: - É muito significativo o diálogo que se sucede entre Jesus, Simão 

Pedro e os demais apóstolos, quando ele lhes indaga: "E vós, quem dizeis que eu sou?" E 

Pedro responde-lhe: "Tu és o Cristo, o Filho de Deus vivo". Finalmente, depois de certa 

reflexão, Jesus, então, mandou aos seus discípulos que a ninguém dissessem que ele era 

Jesus, "O Cristo". (Lucas, 9:20, 21; Mateus, 16:15,16 e 20). 

 Neste relato, Jesus admitiu o fato de representar outro ser, além de si, o Cristo, 
11

 

que havia muito tempo já inspirava e fora percebido intuitivamente por Simão Pedro. 

Falando mais tarde às turbas e aos apóstolos, o Mestre Jesus esclarece a sua condição de 

medianeiro do Cristo, quando sem qualquer dúvida expressa-se do seguinte modo: "Mas 

não queirais ser chamados Mestres, porque um só é o vosso mestre, e vós sois todos 

irmãos. Nem vos intituleis Guias; porque um só é vosso Guia, o Cristo!" (Mateus, 23:8 e 

10). É evidente que se Jesus falou na primeira pessoa e referiu-se ao Cristo na segunda 

pessoa, ele tinha o propósito deliberado de destacar o Espírito Planetário do orbe terráqueo 

e a sua própria identidade humana, uma vez que, em face de sua reconhecida humildade, 

jamais ele se intitularia um Mestre. Aliás, inúmeras passagens do "Novo Testamento" 

fazem referências a Jesus, e chamam-no o Cristo (Mateus, 27:17 e 22), pressupondo-se que, 

mais tarde, realmente, ele chegou a admitir-se como o Cristo, o Ungido ou Enviado. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

121 

 Jesus não esclarece melhor esse assunto, em virtude de os apóstolos não poderem 

assimilar e entender, na época, a complexa realidade de ser ele uma entidade e, ao mesmo 

tempo, outra que então seria o Cristo, o Arcanjo Planetário. Evidentemente, a falta de 

cultura, a limitação religiosa dos Judeus, não lhes permitia raciocínios tão profundos como 

a idéia de um espírito planetário. 
11 

 
 11 - Vide a leitura do capítulo "Os Engenheiros Siderais e o Plano da Criação", da obra 
"Mensagens do Astral", de Ramatís, que explica minuciosamente as particularidades dos Cristos 
Planetários e Constelares e, também, a obra "Que Vos Parece do Cristo", Sabedoria Liv. Ed. 1970, 
páginas 24 a 28, de Huberto Rhoden, quanto ao capítulo "Ninguém vai ao Pai a não ser por mim", 
em que o autor, paralelamente a Ramatís, faz proficiente estudo sobre a diferença entre o Cristo e 
Jesus. 

 

 

 PERGUNTA: - Como poderíamos sentir a presença do Cristo Planetário, em 

nossas vidas, mal grado ainda não oferecermos as condições psíquicas ou espirituais 

necessárias para ocorrer tal evento? 

 RAMATÍS: - No próprio Evangelho, diz Jesus assim, em certa passagem: "Eu 

estou convosco todos os dias até a consumação dos séculos". Sob tal conceito, deduzimos 

que existe uma presença espiritual incessante e eterna, porquanto não haverá consumação 

dos séculos no sentido de eternidade, mas apenas quanto à vida material. Há que distinguir, 

também, que embora Jesus seja um espírito de considerável amplitude consciencial, 

capacitado para abranger psiquicamente um vasto campo de pensamento e intenções dos 

homens terrenos, é necessária uma presença permanente e insofismável, como é o Cristo, o 

Espírito Planetário, a interpenetrar integralmente todos os átomos físicos do vosso orbe e o 

campo psíquico de vossa humanidade. Então, o Cristo poderia afirmar pelos lábios de seu 

medianeiro Jesus, o seguinte: "Onde dois ou três estiverem reunidos em meu nome, lá estou 

no meio deles". Evidentemente, quando os seres vibram pela mente e pelo sentimento, sob 

a freqüência superior do amor fraterno e puro, ali também vibra mais sensível e íntimo o 

Cristo, que é o Amor Incondicional. Jesus foi o instrutor humano mais perfeito e sensível, 

capaz de captar e transmitir a Luz e o Amor incondicionais do Cristo às penumbras do orbe 

terráqueo. Por isso, o amor que o Cristo pôde manifestar através de Jesus, também vive 

espiritualmente em nós e pode assinalar a sua presença, caso nos tornemos, também, num 

instrumento medianeiro capaz de O sentirmos pela nossa sublimação incessante. O Cristo, 

que se manifesta internamente na alma do homem, ilumina-lhe, purifica-lhe todos os 

interstícios da própria indumentária carnal externa, assim como a energia da usina refulge 

através da lâmpada límpida e translúcida. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, só depois que Jesus recebeu o Cristo e se 

manifestou na cerimônia do batismo, é que se positivou o ensino de que "Ninguém vai 

ao Pai, senão por mim", exposto por Jesus? 

 RAMATÍS: - Considerando-se que "só pelo amor se salva o homem" e que o 

Cristo Planetário é o campo, a síntese e o reservatório pulsátil do Amor Puro, ninguém 

poderá chegar a Deus, lograr a perfeição ou a ventura eterna, sem primeiramente passar 

pelo "caminho" do Amor absoluto. O Amor Crístico só se manifesta depois que o "homem 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

122 

velho" livra-se dos seus instintos animalescos e vai manso e passivo ao holocausto da cruz 

do amor desinteressado, e ressuscita na figura do "homem novo" cristificado, assim como a 

semente perde a sua velha forma egocêntrica no seio da terra, para ressurgir em seguida na 

"figura nova" da árvore. 

 A personalidade humana, tão ciosa dos seus direitos e valores relativos a um mundo 

transitório, então deve desaparecer ou extinguir-se pela absoluta renúncia a qualquer 

afirmação, interesse ou especulação no mundo de César. O "homem velho", caldeado pela 

linhagem animal e apegado aos bens do mundo da carne, deve morrer e desintegrar a 

belicosidade que lhe é peculiar, pela própria agressividade destruidora do mundo físico. 

 Jesus, depois de se sensibilizar, através da vivência opressiva da vida humana, 

sentiu a aura magnética e amorosa do Cristo Planetário, passando a comunicar aos homens 

que ele era o "Caminho, a Verdade e a Vida", e que "Ninguém vai ao Pai a não ser por 

mim". Realmente, o vínculo entre Deus e o homem terreno é o Cristo Planetário e, em 

nosso caso, a entidade que vibra mais próxima da vivência humana. Através de Jesus, o 

magnífico medianeiro humano, o Cristo pôde transmitir mais fielmente as normas para o 

homem desprender-se definitivamente de um mundo Útil como educativo, porém, 

transitório e dispensável após a emancipação espiritual. Assim que o espírito alcança sua 

conscientização espiritual e deixa de ser dominado pelos instintos, libera-se do educandário 

físico, por ter devolvido à terra o"quantum" da animalidade que o imantava aos ciclos 

compulsivos das existências carnais. 

 E quem não realizar esse programa e não cumprir o esquema ascensional, 

esforçando-se para se libertar do jugo da matéria, também não logrará a união consciencial 

e definitiva com Deus, ou o "Nirvana", conforme a concepção dos orientais. 
12

 Sem dúvida, 

não irá ao Pai, quem não conseguir acompanhar Jesus no roteiro que viveu com absoluto 

desprendimento e consciência perfeita da missão, em demonstrar o caminho crístico do 

Amor para libertar as almas dos ciclos tristes das vidas transitórias na matéria. No madeiro 

da cruz, o símbolo do corpo físico, Jesus, o melhor ser do mundo, glorificou-se renascendo 

em "Espírito" e "Verdade", e pela libertação definitiva do instinto de conservação da 

personalidade humana abriu a clareira de luz para a salvação de todos os homens. 

 
 12 - Nirvana é um estado perene de consciência desperta, o autoconhecimento que liberta. 
Não é um modo de aniquilamento do ser, como a gota de água se funde no oceano, porém, 
condição de plena consciência espiritual; é a vida do espírito liberto das limitações do tempo e do 
espaço. 
 

 A vida e a paixão do inolvidável Mestre Jesus, em sua renúncia suprema e sob a 

inspiração do amor crístico, selaram sobre a face da Terra a síntese do curso sideral exato, 

que o espírito ignorante e simples deve cumprir na sua vivência didática, sob a pedagogia 

da vida carnal. Assim, ele demonstrou, pela sua origem pobre e simples, que a mais 

paupérrima criatura ainda pode ter, no futuro, uma realização espiritual angélica, bastando 

para isso integrar-se na vivência esquematizada pelo Evangelho. Toda a vida de Jesus 

resume-se em atos, pensamentos, comportamentos e serviços realizados pela dignidade, 

sabedoria e amor, configurando as atitudes e atividades corretas, que devem dominar o 

espírito na sua peregrinação evolutiva pelo mundo de formas. Daí a sua afirmação 

definitiva e insistente, de que era o "Caminho, a Verdade e a Vida", porquanto ele 

significava o próprio curso vivo de toda a pedagogia evolutiva espiritual na matéria. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

123 

 

 PERGUNTA: - Evidentemente, uma das normas de maior proficiência para 

o homem ajustar-se ao Evangelho de Jesus é o sentimento da humildade. Não é assim? 

 RAMATÍS: - Jesus ensinou as reações mais afins à libertação espiritual, 

quando assim exclamava: "Se te tirarem a túnica, dá-lhe, também, a camisa", "Ama o 

próximo como a ti mesmo", "Faze aos outros o que queres que te façam" e "Se teu 

adversário obrigar-te a andar uma milha, vai mais uma com ele". Assim, esquematizou 

perfeitamente o desprendimento total e necessário das nossas concepções comuns e 

egoístas do mundo físico, demonstrando a conduta imprescindível para o espírito poder 

libertar-se do jugo fascinante, mas ilusório da matéria. 

 Não basta essa, vivência tão sacrificial e desprendida, mesmo que o homem doe 

tudo de si a outrem, caso ele ainda não esteja possuído de tanta humildade, que possa 

perdoar a todos os seus adversários e autores de sua própria infelicidade. Zombado, 

acanalhado, caluniado e infamado pelas ingratidões de amigos mais estimados, dominados 

pelo orgulho, vaidade, ciúme, ambições, inveja e avareza, ainda é preciso que o iniciado na 

didática do Evangelho tenha consciência do benefício e do seu martírio, opondo a sua 

chancela límpida de ressentimento, de perdoar tanto quanto o Cristo perdoou. 

 Sem dúvida, essa não é a humildade que se confunde com servilismo, mas que 

liberta o espírito da matéria, pois quando Jesus enunciou que os "humilhados serão 

exaltados", referia-se à humildade consciente, ao estado de apercebimento mais profundo e 

intuitivo da vida, em que a criatura cede espontaneamente para não agredir e tolera para 

não impor. 

 A humildade não é tão simplesmente uma virtude que se deve cultivar 

deliberadamente no sentido de se galardoar espiritualmente. A Terra, com suas dores e 

vicissitudes, em vez de mundo expiativo e indesejável, pode ser considerada escola de 

alfabetização espiritual, ou valioso laboratório de enriquecimento e embelezamento da 

alma. Em conseqüência, o homem humilde é o aluno paciente, conformado e satisfeito, que 

melhor aproveita as lições do mundo, uma vez que ele é sempre quem mais se apercebe da 

realidade espiritual, em face de ouvir sem protestar, solicitar sem exigir, aprender sem 

pontificar. 

 

 

 PERGUNTA: - Finalmente, cabe ao sofrimento e à morte o polimento final 

para o espírito ultimar o seu curso evolutivo? 

 RAMATÍS: - O sofrimento e a morte não são desdouros nem punições, nem 

mesmo o fundamento principal da evolução e aperfeiçoamento do espírito. Em verdade, 

ambos são apenas a resultante da vida, fruto da reação natural da técnica usual para a 

conscientização do espírito no seu atrito com as asperezas e imperfeições das formas 

físicas. Assim, enquanto o estudo, o labor e o serviço ao próximo é que realmente 

despertam e ativam o núcleo refulgente do espírito imortal, no seu contato educativo com a 

matéria, o processo da dor e do sofrimento desbastam e eliminam o residual inferior, 

funcionando no mesmo esquema ou "operação-angelitude". 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

124 

 PERGUNTA: - Finalmente, podemos crer que o Mestre Jesus já era uma 

entidade consciente e angélica, antes mesmo da materialização do nosso planeta Terra? 

 RAMATÍS: - Aliás, é o próprio Jesus, que em certo momento se dirige 

significativamente a Deus, assim exclamando: "Glorifica-me, ó Pai, com aquela glória que 

eu tinha em ti, antes que o mundo fosse feito". É óbvio e implícito que se Jesus mencionou 

a "glória que ele tinha em Deus", evidenciava que antes de ele existir na Terra, como 

entidade carnal, o seu espírito já vivia na glória de Deus. Era, portanto, um realizado 

sideral, muito antes de se encontrar encarnado na Terra; um Mestre que descera ao mundo 

físico, eleito para elevada missão, pois, certamente, não viera cumprir nenhuma dívida 

cármica pelo sacrifício da vida humana, mas apenas ensinar o que já assinalara e realizara 

anteriormente. 

 Jesus era um espírito glorificado muito antes de nascer fisicamente no mundo 

terreno. Quem transmitiu mensagem tão gloriosa e morreu pelo Amor, só podia ter vivido 

anteriormente na glória de Deus, do qual foi arauto espiritual como sublime transmissor 

físico. Nascido no mundo carnal, mas alimentado em espírito pelo Amor Universal, que se 

derramava, através de sua configuração humana, Jesus burilou e sensibilizou de tal modo a 

sua própria organização "psicofísica" que, ao eclodir em si o Cristo, que nele vivia latente, 

mesmo antes de nascer no mundo, pôde traçar no cenário da Terra o organograma sideral 

da salvação do homem. Deixou-nos o mais perfeito esquema de libertação da 

individualidade terrena, proporcionando a metamorfose do "homem velho", da vivência 

animal, no "homem novo" da glorificação espiritual. 

 Sob a ação centrípeta do Amor do Cristo, que vive latente no âmago de todos os 

homens e ec10de tanto mais intenso quanto se fizer a limpidez da lâmpada perispiritual, 

rasgam-se as cortinas do céu naqueles que sabem "despertá-lo" em si. Eis por que Paulo 

costumava dizer, "que ele não vivia, mas o Cristo é que passou a viver nele", assim como 

Jesus dizia: "Eu não vivo em mim, porém, é o Pai que me enche de vida". 

 E "Ninguém irá ao Pai, a não ser por mim", porquanto ninguém se libertará do jugo 

da matéria, enquanto não tiver realizado em si mesmo a morte das paixões e o 

renascimento para a vida sadia do Espírito. E, então, cumprir-se-á a promessa de que "A 

este será dado o dom da Vida Eterna". 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

125 

Capítulo 9  

 

"Meu reino não é deste mundo" 
 

João, 18:36 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o fundamento principal do conceito enunciado por 

Jesus, que assim diz: "Meu reino não é deste mundo"? 

 RAMATÍS: - Insistimos em dizer-vos que, em todos os seus ensinamentos, 

parábolas e conceitos evangélicos, Jesus sempre se referia à vida do espírito imortal. Ele 

atuava inegavelmente como o avançado instrutor espiritual, que jamais devia desperdiçar o 

seu precioso tempo demorando-se no exame da vida transitória na face do orbe físico. 

 O Evangelho, além do Código Moral da humanidade terrícola, ainda é o mais 

eficiente e autêntico curso educativo para o homem alcançar a sua cidadania sideral 

Embora o Mestre Nazareno se servisse comumente de símbolos, das imagens e premissas 

tradicionais extraídas da existência física, ele o fazia apenas como base comparativa para 

identificar e alicerçar os motivos definitivos da natureza imortal do ser. Usava o principio 

didático do próximo para o remoto, e do conhecido para o desconhecido. Sob o invólucro 

poético e pitoresco de suas parábolas, oculta-se a verdadeira "senda" para a vida do espírito 

imortal. Assim, no fundamento principal do seu conceito evangélico, "Meu reino não é 

deste mundo", Jesus fixou a própria natureza dos seus ensinamentos, esclarecendo que 

viera expor e ensinar o esquema da vida eterna, ou seja, da libertação do espírito do campo 

da energia condensada para o campo da energia livre. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, Jesus não teria anatematizado a nossa vida 

material, ao demonstrar que só lhe interessava e era importante a vivência espiritual? 

 RAMATÍS: - Jamais o Mestre Jesus faria tal condenação, o que desmentiria a 

sua genial sabedoria e ternura espiritual. Ele apenas procurou distinguir quanto à natureza 

transitória da existência material, em confronto com a eternidade e liberdade da vida 

espiritual. Em sua pedagogia evangélica, ficou comprovado quanto à sensatez do homem 

usufruir da vida terrena como uma escola de aprimoramento moral e científico, jamais com 

o fim de satisfazer os instintos. Assim como os alunos não devem apegar-se avaramente 

aos objetos e coisas que servem de base para a sua alfabetização, porque, caso não sejam 

reprovados, de nada lhes servem no ano seguinte; o espírito do homem também não deve 

imantar-se aos valores, tesouros materiais, cujo objetivo é favorecer provisoriamente para a 

sua educação e desenvolvimento consciencial na face dos orbes físicos, e os quais nada lhe 

significam na futura vivência angélica. 

 Embora salientando a importância de o espírito encarnado viver na matéria, 

aconselhou ao homem o estudo, a paciência, tolerância, humildade, o amor e o trabalho, 

acrescido de um serviço desinteressado aos seus irmãos, como os fundamentos específicos 

para a mais breve promoção angélica. É de senso comum que ninguém pode alfabetizar-se 

na escola primária, caso despreze as lições dos professores, destrua compêndios e os 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

126 

instrumentos do seu aprendizado. Embora insistindo sobre a superioridade da vida angélica, 

o Cristo-Jesus não desprezou nem condenou a existência humana na Terra, mas apenas 

distinguiu-a como um "curso transitório", funcionando como um meio e não como um fim. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, para além do tema enunciado por Jesus, de que 

o seu "reino não é deste mundo", isto é, diferente do nosso mundo físico, ainda existe 

algum outro acontecimento oculto? 

 RAMATÍS: - Convém repetirmos que todo ensinamento evangélico de Jesus 

sempre oculta alguma ação legislativa do Cosmo. Examinando-se as parábolas e os 

conceitos instrutivos do Amado Mestre, sob o raciocínio mental e os eventos científicos do 

século XX, é possível à própria ciência acadêmica identificar determinadas regras e leis, 

que atuam ocultamente no âmago dos enunciados evangélicos. Inúmeras elucidações, ainda 

incompreensíveis na época messiânica cristã, hoje podem ser observadas e compreendidas, 

graças ao progresso científico e técnico do mundo moderno. 

 Aliás, como a Lei Única do Cosmo e seus derivados disciplinam todos os 

fenômenos e operações no metabolismo da vida material, obviamente, coordenam e 

disciplinam desde o nascimento até a decadência dos envoltórios físicos, que servem para a 

manifestação do espírito no curso educativo das encarnações planetárias. A matéria, em 

conseqüência, é o meio educativo e de expressão para o espírito simples e ignorante 

ampliar a sua consciência individual. Mas isso deve ser realizado sem discrepar das leis 

morais e espirituais, porque elas disciplinam os fenômenos da matéria dentro da Unidade 

Cósmica. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis fornecer-nos algum exemplo mais objetivo? 

 RAMATÍS: - Qual é o estado normal do ar? Sem dúvida, é o de livremente se 

expandir. Mas quando o ar é comprimido em recipientes materiais, seja para encher um 

pneumático de automóvel ou para expelir o líquido perfumado de um "spray", ele então 

suporta uma condição anômala e contrária à sua verdadeira natureza. Diríamos que o ar 

comprimido, opresso e limitado aos contornos do recipiente que o contém, permanece 

numa condição antinatural. 
1 

 
 1 - Nota do Médium - Ramatís aborda esse tema de energia livre também no capo "Sede 
Perfeitos", em face de sua preocupação de melhor esclarecer os assuntos complexos da vida 
espiritual. Aliás, é de sua apreciação costumeira, sempre retomar com novas considerações sobre 
os mesmos temas e conceitos já manuseados em obras ou capítulos anteriores, como aqui ocorre, 
a fim de tomar melhor compreensível o fundamento de suas mensagens mediúnicas, mais 
didáticas do que propriamente especulativas. 
 

 Sob igual dedução, também diríamos que o estado anômalo, que a energia livre 

sofre condensada e aprisionada nos cárceres das formas físicas, também é uma situação 

transitória. A radioatividade, por exemplo, é a fuga desesperada da energia encarcerada e 

compactada em certos elementos químicos, no esforço titânico para readquirir a sua 

liberdade absoluta e natural. O fragmento de rádio, que se transforma incessantemente em 

chumbo, libertando energias, os raios Beta e partículas mais simples, podem ser 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

127 

comparados à ânsia espiritual de o ser imorta1libertar-se do chumbado peso do mundo da 

matéria. 

 É evidente que Jesus também enunciava um fato científico, ao advertir que "meu 

reino não é deste mundo", isto é, de um mundo material e transitório. O seu reino é real, 

indestrutível e ilimitado, como é o reino superior da energia espiritual. O "mundo de César" 

é o mundo efêmero existindo sob breve compactação energética, se considerarmos o tempo 

infinito, cujas formas, visíveis aos sentidos físicos, tendem a se volatilizar em partículas 

desaparecendo do exame real dos mesmos sentidos carnais. 

 

 

 PERGUNTA: - Embora Jesus tenha distinguido perfeitamente o mundo da 

energia comprimida, em comparação com o reino da energia livre, ou seja, o "mundo de 

César" e o "reino de Deus", ainda há mais algum ensinamento além desse aspecto? 

 RAMATÍS: - Na época de Jesus os homens ainda não podiam compenetrar-se 

do sentido oculto de suas elucidações sobre uma vivência superior, cuja possibilidade de 

entendimento ultrapassava a compreensão da existência humana tão primária. O Amado 

Mestre servia-se das imagens e das coisas, que aconteciam sobre a vida cotidiana, a fim de 

firmar e ativar os preceitos próprios da doutrina oculta. Tratando-se de um notável e sábio 

profeta sideral, conhecedor profundo do metabolismo da vida do Espírito Eterno, Jesus 

preparava a mente do homem de sua época, com os objetos e fenômenos do mundo 

sensível e transitório, para depois sensibilizá-lo até aperceber-se da realidade do estado 

angélico. Mas, em face do progresso técnico e das descobertas científicas, pela pesquisa 

intensa no próprio campo de forças ocultas da energia, a humanidade terrena já pode 

vislumbrar, atualmente, entre o "que Jesus disse" e, realmente, "por que ele disse". 

 Na oferenda sacrificial de sua vida, Jesus demonstrou o seu total desapego ao 

mundo material, assim, salientando até o extremo possível, no que se constitui o processo 

libertador de encarnação por encarnação. Somente os tolos persistirão em viver apegados 

ao artificialismo da vida ilusória da matéria, depois de conhecerem, moral e 

cientificamente, o que é real, autêntico e definitivo ensinado por Jesus. Cumprindo a sua 

missão sublime de mentor e psicólogo sideral, e conhecedor atuante em todos os campos da 

vida, Jesus dizia e vivia "os seus ensinos morais, modelando-os como devem ser na 

vivência espiritual, e o fez nas condições mais honestas e estóicas realizadas na matéria, 

para o esclarecimento angélico da humanidade. Atualmente, os exegetas já podem 

distinguir e identificar que, sob os seus postulados de moral espiritual, existem e 

permanecem os fundamentos científicos derivados da própria Lei do Cosmo. 

Conseqüentemente, uma porcentagem diminuta da humanidade tem procurado cumprir os 

ensinos "que Jesus disse", mas, doravante, deve cientificar-se de qual o motivo "por que ele 

disse". Em sua tarefa messiânica, Jesus expôs como deve ser a moral do espírito angélico; 

e, através da pesquisa científica moderna, o homem do século XX saberá descobrir a 

estrutura que sustenta a miniatura do Cosmo. 

 

 

 PERGUNTA: - Em face da profundidade do tema de que o Evangelho, na 

exposição de seus princípios e conceitos, lembra a própria Lei do Cosmo, ainda poderíeis 

estender-vos sobre assunto tão elevado? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

128 

 RAMATÍS: - a homem antigamente aceitava a verdade de que o "reino do 

Cristo" não era o mundo material, porque isso era dito por um instrutor espiritual 

reconhecido como um elevado líder da humanidade. Mas, hoje, após os eventos científicos 

da eletrônica, o domínio do átomo e da energia nuclear, o intercâmbio lunar, o 

conhecimento e a identificação dos raios cósmicos e a era dos computadores e robôs, além 

da auscultação pulsativa das galáxias, então já é possível verificar-se o fabuloso poder 

criativo que existe no mundo das energias ocultas superando a aparente letargia da matéria. 

Em conseqüência, também é viável a perfeita distinção entre o mundo físico de César e o 

mundo dinâmico espiritual de Deus, ou seja, o transitório e inferior, do autêntico, eterno e 

superior. 

 O certo é que Jesus conhecia isso em sua época messiânica, embora revestisse o seu 

conteúdo esotérico de palavras simbólicas e parábolas adequadas para a época. Ele se 

engrandece e a sua figura avulta-se, dia a dia, mais pelo que os sábios terrenos comprovam 

de sua sabedoria e do cientificismo inalterável do Evangelho, do que mesmo pela sua 

pregação incomum de avançado instrutor moral da humanidade. Pouco a pouco, o homem 

perspicaz e sensato apercebe-se de que já é uma estultícia viver sem o Cristo, porque o 

Cristo permanece na intimidade de todos os pensamentos, idéias, atos místicos, religiosos, 

filosóficos e morais. a homem de inteligência comum já se apercebe que o Cristo, 

realmente, é o "Caminho, a Verdade e a Vida". Todas as verdades descobertas pela ciência 

terrícola, em qualquer latitude geográfica ou campo de atividade humana, evidenciam em 

sua intimidade o selo característico do Cristo, indicando que a única solução capaz de 

pacificar o mundo e unir os homens ainda é através do Amor incondicional. 

 Líder e Mestre incontestável, induz-nos a crer nela com segurança e seguir os seus 

ensinamentos, por ser a única maneira de o homem libertar-se dos ciclos encarnatórios. Em 

vez de os homens estagnarem no artificialismo da vida material transitória, enquanto 

destroem a civilização pelas forças enfermiças do ódio, eles poderiam criar a ventura 

humana, através das energias sublimes do Amor. a Amor, que salva e redime o homem, é a 

saúde espiritual dos que reinam e se conformam com as vicissitudes e as dores da carne, 

sem desejos de vingança; o ódio, que destrói e intoxica, é a enfermidade da alma sob a 

imantação do atavismo animal. 

 Por isso, o Evangelho do Cristo é, especificamente, um tratado da saúde da alma, 

porque modificando o campo moral do ser, muda, também, a freqüência vibratória do 

espírito e o ajusta cientificamente à pulsação harmoniosa e eterna do próprio Cosmo. Em 

conseqüência, o Evangelho, além de Código Moral é, também, um tratado profundamente 

científico das leis cósmicas, que operam na intimidade de cada ser, conforme a sua 

freqüência vibratória e graduação espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: - Quando Jesus menciona que "meu reino não é deste 

mundo", isto ajusta-se à mesma interpretação doutrinária, caso ele dissesse: "meu reino 

não é deste reino" ou meu mundo não é deste mundo"? 

 RAMATÍS: - Alhures vos temos dito que Jesus não empregava uma vírgula a 

mais ou a menos nas suas máximas evangélicas. Em sua autenticidade angélica, jamais ele 

se serviria de vocábulos imprecisos ou substituíveis, para expor o seu pensamento 

definitivo e correto. Ademais, não usava de qualquer artificialismo ou eloqüência 

rebuscada para ressaltar a sua pregação como é muito comum entre os oradores do mundo 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

129 

profano. Num punhado de vocábulos familiares, expunha o esquema de uma virtude ou a 

revelação de um estado de espírito angélico. Cada vocábulo e cada frase possuíam a força 

estrutural do alicerce do seu pensamento, em ebulição e a firmar os fundamentos do 

edifício evangélico. 

 Só as criaturas primárias ou melodramáticas são verborrágicas, pois desperdiçam 

palavras sem qualquer motivação íntima. Os indecisos e insensatos é que oferecem uma 

frase gráfica ou verbal, sob a vestimenta rota das palavras e dos vocábulos inadequados, 

para então expressar a natureza dos seus pensamentos. Os verdadeiros sábios são singelos e 

comunicativos na sua exposição mental; só o homem presunçoso apela para a 

excentricidade, frases complexas e acadêmicas para tornar mais difícil o que diz, crente de 

que o julgam mais sábio, por ser mais difícil de se fazer entender. Isso é tão freqüente pela 

demonstração medíocre e a verbosidade vazia de líderes de grupos e facções políticas, que 

se verifica no curso das ambições dos homens atuais. 

 Há, portanto, grande diferença de sentido entre o vocábulo "mundo" e "reino" com 

que Jesus vestiu tão corretamente o seu enunciado espiritual. A palavra "mundo" expressa o 

universo físico criado, o qual pode ser concretizado pelos desejos e sentidos humanos. O 

mundo é para todos e a Terra, portanto, é para todos os terrícolas, ou seja, é o mundo dos 

homens terrenos. Quando dizeis, aí na Terra, que "fulano" é um homem do mundo, isso se 

refere ao indivíduo dado aos prazeres e à satisfação de todos os desejos, o qual vive de 

modo exclusivamente físico e ávido de gozo incessante. Ele é, então, um homem do 

mundo, mas esse mundo é de todos e, o que é pior, o mundo transitório. 

 A palavra "reino", enunciada e distingui da por Jesus, refere-se mais propriamente à 

idéia de um estado, diríamos, equivalente àquilo que a ciência moderna chama de teoria de 

campo. Esse reino ou campo, uma forma de energia e o conjunto de leis e princípios, que 

governam todos os fenômenos ali ocorridos. Somos todos vassalos das leis e princípios do 

"reino de Deus", desse "campo universal" sublime de que seremos futuros participantes 

quando lograrmos as condições necessárias para o habitarmos. É, enfim, uma comunidade 

algo aristocrática e disciplinada por um comando supremo acima de tolas vulgaridades do 

mundo humano. Os próprios reinos mineral, vegetal e animal, nos seus agrupamentos de 

corpos e seres, são disciplinados e governados intimamente por leis, que os conduzem para 

expressões cada vez mais requintadas. 

 Evidentemente, Jesus referiu que "o meu reino", onde ele vive, é um estado 

diferente, em que o espírito cria, porque já obteve a sua vitória completa sobre os instintos 

escravizantes. 

 Subentende-se que o "reino" é definitivo e o "mundo" transitório, em que o primeiro 

vibra sob o governo e exige uma eletividade específica para habitá-lo, e o segundo é de 

quem mais sabe impor-se pela sua força, astúcia ou condição pessoal. É de senso comum 

que o maior conquistador do mundo não é quem derrota muitos homens ou povos, porém, 

quem primeiro derrota as suas próprias mazelas e paixões. No conceito "meu reino não é 

deste mundo", Jesus procurou focalizar-nos a imagem diferencial, em que o mundo é a 

matéria transitória e o reino um estado real e inalterável, porque se constitui da energia, sob 

o controle das mentes, cuja vontade e amor já se desenvolveram ao ponto de só 

proporcionarem a ventura alheia. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

130 

 PERGUNTA: - Qual seria o sentido mais evidente ou particularizado, 

quando Jesus assim responde a Pilatos: "Meu reino não é deste mundo"? Ele ainda 

teria insinuado algo além do conceito do reino na energia livre do espírito, em contraste 

com o mundo comum da matéria, ou da energia compactada? 

 RAMATÍS: - Narra o Evangelho de João que, tendo Pilatos entrado no palácio 

e feito vir Jesus à sua presença, então perguntou-lhe: "És o rei dos judeus"? Respondeu-lhe 

Jesus: "Meu reino não é deste mundo. Se meu reino fosse deste mundo, a minha gente 

houvera combatido para impedir que eu caísse nas mãos dos judeus; mas o meu reino não é 

daqui". Disse-lhe Pilatos, então: "És, pois, rei?" Jesus lhe respondeu: "Tu o dizes; sou rei; 

não nasci e não vim a este mundo senão para dar testemunho da verdade. Aquele que 

pertence à verdade escuta a minha voz". 
2 

 
 2 - João, 18:33,36 e 37. 
 

 É evidente que nesse curso de palavras Jesus distingue, um "reino" ou vivência 

superior, disciplinada e dirigi da, convenientemente, tal qual uma nação terrícola é 

amparada por certo governante. Em oposição, ele figura o "mundo" habitado por todos os 

homens e concitados por paixões, interesses, competições e vícios, uma vivência 

indisciplinada sob o egoísmo individual. Mas num reino vivem os que pelo progresso 

espiritual foram "escolhidos" sob uma proteção; e para todos basta que a espontaneidade de 

alma tão sublimada de cada um seja a garantia da ventura geral. Mas o mundo subentende-

se um local de satisfações, gozos, paixões imediatas e indisciplinadas, as quais se 

manifestam conforme a índole e a graduação de cada homem. 

 Respondendo a Pilatos, que era rei, Jesus servia-se do sentido figurativo do próprio 

vocábulo para enunciar sua hierarquia de espírito liberto das contingências humanas, 

embora decidido a cumprir até o final a sua missão sacrificial para a libertação dos homens. 

Só o rei governa-se a si mesmo, porque ele é um soberano, com o direito ao poder supremo 

e absoluto' dado pelas leis. Jesus, portanto, como espírito emancipado e anjo de alto 

galardão, credenciado para o livre trânsito no Universo, podia ser perfeitamente comparado 

ao rei com poder absoluto, porque ele governava como um soberano a sua própria 

individualização espiritual. Aliás, ainda adverte: "Sou rei; não nasci e não vim a este 

mundo senão para dar testemunho da Verdade", ajuizando que só o espírito é que não 

nasce, não cresce, nem morre, porque, sendo eterno, preexiste e sobrevive à transitória 

organização carnal. 

 Jesus acentuava ser um rei espiritual, indestrutível e emancipado, não um "rei-

homem", ainda limitado pelo nascimento e depois destruído pela morte física. Ele se 

afirmou um soberano do reino de Deus, um "emancipado", completamente livre do 

"Maya", ou da ilusão do mundo material. Era, então, o próprio "Caminho, Verdade e Vida" 

e podia afirmar: "Aquele que pertence à Verdade, escuta a minha voz", demonstrando a sua 

identificação como um soberano ,de si mesmo, um monarca do reino espiritual vibrando 

em igual freqüência sublime. Além de expressar a diferença entre o "reino espiritual" ou da 

"energia livre", em confronto com o "mundo material" da energia escravizada nos 

contornos e limites das formas, Jesus identifica-nos a vida real e autêntica do Espírito 

Imortal. Ele distingue o rei como a própria identidade soberana do espírito liberto, não um 

vassalo de paixões menos nobres, mas o programador do seu próprio destino e autor de sua 

própria felicidade. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

131 

 É a entidade que se descobriu a si mesma, livre do tempo e do espaço, vencedora 

dos desejos e paixões, do tédio e das insatisfações. Jesus, então, conforta o homem e 

semeia esperança na humanidade, ao informar sobre a vida futura, numa vivência de 

completo domínio espiritual. O espírito feliz autogoverna-se, sem qualquer preocupação da 

humanidade sideral, porque a sua contextura íntima já se ajusta à freqüência da realidade, 

acima de qualquer ato ilusório, egoísta ou evidência espiritual. O Espírito sublimado pode 

fazer o que quiser e o que lhe convier, após a sua libertação e emancipação dos ciclos 

reencarnatórios. Ele já descobriu a Verdade e identificou-a em si mesmo e, por esse 

motivo, jamais cometerá erro ou quaisquer equívocos em prejuízo de outrem. Essa Verdade 

é arte de si mesmo, isto é, um fragmento do próprio Deus no homem. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis definir-nos algo dessa ventura no reino de Deus? 

 RAMATÍS: - A conceituação do Cristo-Jesus convidando o homem a ser 

perfeito, como perfeito é o Pai, indica-lhe a meta definitiva e venturosa, pois há de ser tão 

feliz como feliz deveríamos conceber a natureza divina. Embora não possamos dizer que 

Deus é feliz, porque não dispomos de uma unidade de medida exata, que nos proporcione a 

idéia do oposto «infeliz", sabemos, através de Jesus, que o «homem perfeito" é o homem 

absolutamente feliz, porque ele já desenvolveu em si mesmo o fundamento divino de Deus. 

 Enquanto o espírito do homem não alcançar essa perfeição e o conhecimento da 

Verdade, ele ainda opera no plano dos contrastes e sujeito a medidas, limites dados pelo 

tempo e espaço, que o obrigam a um incessante desgaste energético e a uma instabilidade 

insatisfatória. Mas assim que atinge a realeza notificada por Jesus, quando passa a atuar 

absolutamente livre de quaisquer contingências ou coações exteriores, então é o anjo tendo 

à sua disposição um campo de energias sutilíssimas, que jamais se desgastam ou se 

modificam sem a sua própria vontade. Sem dúvida, as energias, quanto mais puras e sutis, 

também são mais afins ao espírito mais eletivo às vibrações criativas de Deus. 

 No reino de Deus, ou no seio da Verdade absoluta, que é a fonte da vida em todo o 

Universo, a ventura é um «estado de espírito", e não fruto da posse ou propriedade 

particular. No primeiro caso, é preciso o espírito adquirir, treinar e afinar o seu estado 

íntimo no uso dos objetos e no intercâmbio do mundo físico; no segundo caso, o estado de 

posse é precário, satura logo, porquanto a retenção de um lote de terra, uma fartura de ouro 

ou luxuoso veículo, malgrado a diferença ilusória do ser, é sempre um estado de espírito 

transitório e sem valor definitivo, porque é tão-somente posse ou poder precário. 

 Através de todos os fenômenos e acontecimentos com que o espírito do homem 

entra em contato com a faculdade dos cinco sentidos físicos, vale tão-somente a 

concentração, intensificação e catalisação energética, que lhe proporcione um sentido ou 

faculdade incomum cada vez mais sublime. Não é a extensão e o valor dos bens, que 

mobiliza e administra, o que lhe produz favorecimentos e venturas, caso se trate 

exclusivamente da escravidão peculiar da posse. A posse é um estado de espírito, que 

converge numa falsa ventura para determinado objeto, coisa ou ser no mundo transitório. 

Portanto, a posse diminuta ou imensurável não significa ventura, pois as coisas inanimadas 

ou provisórias, jamais podem proporcionar a felicidade para quem é eterno. 

 Não é duradoura a ventura que depende da existência de objetos, coisas ou seres, 

para proporcionar alegria e satisfações. Essas coisas têm uma existência própria e limitada, 

mas não podem transmitir qualquer prazer duradouro, além do que nós mesmos a elas nos 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

132 

condicionamos. 
3
 Em conseqüência, a verdadeira alegria e o júbilo do espírito hão de ser 

firmados e derivados de um estado de absoluta libertação de quaisquer fatores ou valores 

ainda determinados pelo tempo e espaço. Há de ser, pois, o que o espírito realiza em si 

mesmo e através do manuseio e comando dos fatores autênticos e jamais modificáveis. 

Uma libertação absoluta não pode depender de nenhum valor "alfa" ou "ômega" no 

Universo. Não é o que existe além de si mesmo que causa a felicidade, porém, o que existe 

e jamais se fragmenta na própria intimidade, o espírito. A ventura do reino de Deus é um 

estado do espírito de "absoluta libertação" sem qualquer vislumbre de posse, aquém ou 

além de si. A beatitude ou o nirvana da tradição oriental não é a imobilidade ou fusão com 

o Espírito Cósmico de Deus; porém, o poder absoluto sem a posse; a liberdade absoluta 

sem o desejo; a paz de existir sem ferir-se ou ferir. A paz do espírito da consciência 

divinizada é como uma lâmpada translúcida, jorrando eternamente a luz do Senhor. A 

ventura impossível de ser delineada sob a veste das palavras humanas, é a inconcebível 

doação criativa incondicional, num eterno ser pulsando na mesma diástole e sístole do 

Criador. 

 
 3 - Os objetos e as coisas materiais tomam-se prolongamentos vivos do ser, 
proporcionando uma espécie de sensibilidade extracomum, e que faz o seu possuidor sofrer. O 
homem apegado ao seu veículo ou à sua coleção de selos, reage, apreensivo e irritado, se alguém 
toca na coisa ou posse, em face do receio de que ocorra algum prejuízo ou diminuição de valor. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

133 

Capítulo 10 

 

"Não se pode servir a Deus e a Mamon" 
 

Lucas,16:13 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o sentido e a ação da lei, em relação ao conceito 

evangélico de Jesus que assim enuncia: "Não se pode servir a Deus e a Mamon"? 

 RAMATÍS: - Apesar da existência de uma só Unidade Divina, ou seja, a 

Suprema Lei do Universo, que governa e disciplina os fenômenos da vida espiritual e 

física, o espírito do homem parte da dualidade, ou do contraste, para, então, se ajustar 

conscientemente ao monismo de Deus. Ele desperta a sua consciência individual 

percorrendo a senda da evolução espiritual, baseado no conhecimento e domínio das 

formas, mas sempre balizado pelo dualismo das margens opostas. A sua noção de existir, 

como alguém destacado no seio da Divindade, firma-se, pouco a pouco, nas convenções de 

positivo e negativo, branco e preto, sadio e enfermo, masculino e feminino, direito e torto, 

acerto e erro, virtude e pecado. É a chamada lei dos contrários, tão aceita pelos hermetistas. 

 Conforme já explicamos alhures, embora Jesus tenha firmado os seus ensinamentos 

evangélicos nos acontecimentos e nas configurações físicas da vivência humana, em suas 

parábolas oculta-se a síntese das leis eternas que disciplinam criativamente o Cosmo. 

Assim, no enunciado evangélico de que "Não se pode servir a Deus e a Mamon", Jesus 

expressa, intencionalmente, nesse contraste, as leis que regem ambos os mundos espiritual 

e material. O reino de Deus, configurando que a verdadeira vida do espírito imortal é uma 

resultante do mundo material e se rege por outras leis infinitas e imutáveis; apesar do 

dualismo, pela unidade. O homem consegue a libertação vivendo na matéria, conforme as 

leis espirituais expressas por Jesus em sua romagem terrena. É matriz original, que plasma 

o cenário de formas do mundo de Mamon, como um invólucro exterior, mas provisório e 

conhecido como Universo físico, o qual se constitui por galáxias, constelações, astros, 

planetas, satélites e asteróides. É o palco educativo, para os espíritos virgens, simples e 

ignorantes modelarem e organizarem a sua consciência individual, até possuírem a noção 

de existir no seio de Deus. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas esse ensinamento evangélico de que "Não se pode servir 

a Deus e a Mamon", não implica uma rasa separação de dois mundos conflitantes e 

opostos, onde apenas se valoriza o reino do espírito, mas se condena o desprezível mundo 

da matéria? 

 RAMATÍS: - Já vos dissemos que Deus é único e o Universo monista. Assim, 

jamais pode haver conflitos na concepção de dois mundos, os quais permanecem 

constituindo o mesmo Cosmo. Trata-se apenas de um propósito educativo e conciliador, 

concebido pelos próprios líderes espiritualistas, a fim de se distinguir as diferentes 

operações legislativas que atuam em pólos opostos, mas visando sempre o melhor 

conhecimento da Unidade Divina. Não há separação absoluta entre o "reino de Deus" e o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

134 

"mundo de Mamon", mas apenas se distinguem dois modos de vivência aparentemente 

0postos, entre si, e que, no entanto, não modificam a Unidade Fundamental da Vida 

Cósmica. Trata-se mais de um ponto de apoio mental humano, cujo contraste permite ao 

espírito limitado do homem efetuar pesquisas, análises e conclusões, que lhe são favoráveis 

para o mais rápido modelamento da própria consciência individual. 

 O espírito trabalha, objetivamente, no mundo de Mamon, numa pesquisa e 

observação centrípeta, a fim de ao mesmo tempo, organizar e aperfeiçoar a forma; mas, por 

intuição, ele sente cada vez mais e melhor a natureza centrífuga e real de Deus. O instinto 

animal, que opera através das leis fisiológicas, mas é excessivamente cego, modela o 

organismo carnal para o espírito poder atuar no mundo de Mamon, exercendo a sua ação de 

modo particular e condicionado. Em conseqüência, na sua focalização humana no cenário 

do mundo físico, o espírito precisa lutar, veemente e sacrificialmente, para poder impor os 

seus princípios espirituais superiores sobre as tendências animais instintivas inferiores. É 

como o cavalo selvagem bravio, que tem de ser domado para, então, ser utilizado na tração 

útil de carros ou como montaria. 

 Sob a força do instinto animal de conservação do indivíduo, o espírito arrecada e 

acumula bens e valores, aliciados incessantemente no mundo exterior, a fim de ativar e 

compor o núcleo de sua consciência pessoal, que é preenchida pelas experiências e 

conclusões no educativo intercâmbio "psicofísico". Apercebendo-se das leis e dos motivos 

que regem o equilíbrio das vidas planetárias, pode concluir sobre a Inteligência Suprema, 

que é na realidade o agente causal e disciplinador dos fenômenos e acontecimentos 

exteriores. O homem sente intimamente a presença de Deus, como a fonte sublime e 

infinitamente sábia que criou, cria e governa o Universo. Sob o domínio das leis rudes e 

draconianas do mundo de Mamon, que o acicatam sem descanso para compor e plasmar a 

sua consciência individual, é incessantemente sensibilizado por esse intercâmbio psíquico. 

Então, se apercebe, pouco a pouco, da presença divina oculta, mas diretiva para o próprio 

aperfeiçoamento, que lhe atua na intimidade humana elaborando a metamorfose angélica. 

 Sem dúvida, enquanto o espírito serve no mundo educativo e transitório de Mamon, 

ele ainda não pode distinguir lucidamente quanto à realidade do "reino de Deus", o qual é a 

vida autêntica na Espiritualidade. Não há razão de separação entre os dois mundos 

espiritual e material; pois o homem é tão-somente um espírito materializado na face física 

da Terra, orbe que também não passa de um "quantum" de energia universal ali 

compactada. O espírito encarnado ausculta, mas não se apercebe de sua realidade divina, 

porque ainda não desenvolveu os sentidos espirituais adequados para desfrutar desse evento 

superior. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas em que sentido devemos entender a advertência de 

Jesus, de que "Não se pode servir a dois senhores"? Porventura, essa explicação não 

implica numa concepção marcadamente pecaminosa do mundo material? 

 RAMATÍS: - Esse ensino de Jesus aborda uma questão de ordem emanada da 

própria Lei única, governante do Universo, porque o espírito, como um fragmento lucífero 

da Divindade, não pode, ao mesmo tempo, servir ao mundo exterior e transitório de 

Mamon e ao reino interno e definitivo, que é o Espiritual. Entre ambos existe inconcebível 

diferença vibratória e de sentido criador, pois o mundo de Mamon é a vida transitória, em 

contínuo desgaste pela fuga da própria energia ali condensada nas formas físicas, enquanto 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

135 

o reino divino de Deus compreende a energia livre e atuante na sua origem normal e 

criativa. Os mundos físicos são invólucros transitórios aprisionando a energia na sua 

expressão "compactada". Eles parecem reais e concretos para os sentidos humanos, mas 

não passam da vestimenta exterior de Deus a mudar em cada "Grande Plano" ou 

"Manvantara". 

 Mas o homem só consegue êxito e poder no ambiente onde vive, depois que ele 

conhece as leis governantes dos próprios fenômenos sob sua observação e posterior 

controle. Assim, ele esgaravata, pesquisa, pesa, examina, analisa e avalia, para concluir 

sobre tudo o que o cerca e aumentar o seu conhecimento na penetração cada vez mais 

profunda das bases da vida real. É a eterna procura do infinito de onde procede, enquanto, 

simultaneamente, amplia o acervo de sua própria individualidade. 

 Depois de sua conscientização completa e aprimoramento no mundo de Mamon, 

onde também deve contribuir para o progresso de sua moradia física ou educandário 

espiritual, então, faz jus ao ingresso em curso mais avançado da organização planetária, 

para a busca da Realidade Divina. Após aperceber-se da composição e dos motivos das 

formas físicas transitórias, ao término de um curso fatigante, doloroso, mas compensador, o 

espírito possui a hipersensibilidade de sentir a consciência e entender a autenticidade da 

vida espiritual eterna. 

 

 

 PERGUNTA: - O espírito do homem não poderia promover a sua própria 

conscientização, sem "gurus" ou orientadores, quando ele já possui em si mesmo a 

orientação miniatural do "reino divino", pelo fato de ter sido gerado "à imagem de 

Deus"? 

 RAMATÍS: - O homem, em sua imaturidade espiritual, ainda necessita de 

guias e orientadores, que lhe indiquem as atividades e os valores mais importantes para 

cultivar no seu aprendizado da matéria, tanto quanto os alunos primários carecem de 

professores para ajudá-los na sua alfabetização. Sob a orientação superior, o espírito 

aprende a mover-se corretamente no labirinto das formas físicas sempre estimulado para as 

realizações maiores e incentivado para a libertação espiritual. O homem é quase um cego, 

na Terra, em relação às coisas definitivas e imponderáveis da vida superior. Ele necessita 

que a Administração Divina o socorra incessantemente e, por esse motivo, surgem 

periodicamente na Terra os instrutores siderais, com a missão de revelar e divulgar em 

todas as latitudes geográficas as leis imutáveis e os valores definitivos do reino divino. 

Assim, em épocas oportunas, surgiram no vosso orbe os grandes instrutores da 

humanidade, como Fo-Hi, Confúcio e Lao-Tsé, na China, Antúlio, na Atlântida, Moisés, na 

Hebréia, Orfeu, na Grécia, Krishna, na Índia, Hermes, no Egito, Maomé, entre os árabes, 

Buda, na Ásia, e, finalmente, Jesus, o sintetizador dos ensinamentos de todos os seus 

precursores enfeixados no sublime Código Moral do Evangelho. 

 Assim, examinando-se os postulados e as revelações esclarecedoras de todos os 

mestres da Espiritualidade, deparamos sob o invólucro dos seus ensinamentos libertadores 

e apropriados a cada raça, o mesmo sentido legislativo e sideral, esclarecendo que o 

homem não pode servir a dois senhores, simultaneamente. O Mestre Jesus não proclamou, 

textual e peremptoriamente, assim: "Não deveis servir a Mamon", mas enunciou, com 

demasiada clareza, que "não se deve servir a dois senhores ao mesmo tempo". É algo 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

136 

parecido ao velho adágio da sabedoria popular, que assim diz: "Não se pode tocar flauta e, 

ao mesmo tempo, assoviar". 

 O Mestre não condenou o modo de vida material, nem sequer advertiu para o 

homem devotar-se exclusivamente ao mundo espiritual, mas predicou quanto à sensatez de 

ele libertar-se do mundo de Mamon, o qual é fruto da necessidade pedagógica para a sua 

graduação consciencial. Advertiu sobre o desgaste e a confusão do espírito, quando ele 

ainda se deixa escravizar pelo mundo educativo e transitório de Mamon, quando já poderia 

cultuar e viver os valores preciosos e definitivos do "reino divino". 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos outras considerações sobre essa noção 

de o homem poder cultuar o "reino divino", mas ainda se escravizar ao mundo de 

Mamon? 

 RAMATÍS: - O mundo terreno, que significa a vestimenta externa de Deus, é 

semelhante a uma escola primária, onde os óbices e valores de sua natureza provisória 

funcionam como instrumentos para o aluno espiritual alfabetizar-se e promover-se para 

outro educandário mais evoluído. A incoerência se verifica, quando o espírito já manuseou 

toda a matéria do curso pedagógico transitório da matéria, mas ainda se obstina em apegar-

se ambiciosamente ao mesmo ambiente e às lições dispensáveis e ultrapassadas. 

 Lembraria o caso dos alunos de escolas primárias terrenas que, depois de 

alfabetizados convenientemente, ainda teimam em carregar, simultaneamente, lápis, 

borracha, ardósias e livros obsoletos, só pelo prazer de ver e rever as mesmas figurinhas e 

histórias que os encantavam nos primórdios do seu aprendizado. O homem deve apurar o 

conhecimento obtido na face dos mundos materiais, à luz da intuição e da inspiração que 

lhe vêm, incessantemente, de seu. íntimo. Deve saber ouvir a "voz do silêncio", que lhe 

vibra no âmago do espírito, o convite divino para a sua mais breve libertação do jugo 

atávico das formas do mundo provisório. Quem já pressente a realidade da verdadeira vida 

do espírito imortal, é sempre um infeliz, se ainda persiste na vinculação aos interesses 

inferiores do mundo ilusório de Mamon. Então, isola-se prejudicialmente da sublime 

atração do reino angélico, aquele que se prende com unhas e dentes às especulações 

inferiores das competições humanas pelos bens que "as traças comem e a ferrugem rói". 

 Em conseqüência, Jesus preocupou-se fundamentalmente em esclarecer quanto ao 

equívoco de alguns servirem ao mesmo tempo a Deus e a Mamon, a fim de evitarem a 

confusão do culto a duas naturezas opostas, como são o espírito e a matéria. Embora as leis 

da matéria sirvam para a evolução do espírito, pouco lhe adiantam na vida espiritual, salvo 

sabendo aproveitá-las no sentido libertador que ensinou o Mestre Jesus. Sob sua ilação 

filosófica, "ninguém pode servir a dois senhores ao mesmo tempo, porque ou odiará a um e 

amará a outro, ou se prenderá a um e desprezará o outro". Por isso, Jesus Cristo insiste 

quanto à incoerência do espírito, ciente do reino definitivo e real de Deus, mas que ainda 

desperdiça o seu tempo e o precioso acervo espiritual no intercâmbio e entretenimento de 

bens e valores transitórios do mundo material de Mamon. É tolice o espírito encarnado 

ainda se escravizar fanaticamente aos valores e às riquezas efêmeras do mundo material, 

quando já pode cultuar o reino da realidade definitiva, que é Deus. A lagarta, depois que se 

transforma em irisada borboleta, jamais deve retomar de rastos pelo solo, porém alçar-se e 

insistir em vôos cada vez mais amplos e venturosos. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

137 

 

 PERGUNTA: - Qual é o ensinamento de Jesus na parábola onde o mancebo 

afirma "que chegara à mocidade após haver guardado todos os mandamentos de Deus, 

conforme pregara Moisés, e, então, o que ainda lhe faltava?" E Jesus lhe respondeu: 

"Se queres ser perfeito, vai, vende tudo que tens, dá-o aos pobres e terás um tesouro no 

céu. Depois, vem e segue-me"? 
1 

 
 1 - Mateus, 19:16-24. 

 

 RAMATÍS: - Todos os conceitos de Jesus devem ser examinados sob os 

diversos sentidos educativos e legislativos, em todas as épocas da vida humana. Tudo que o 

Mestre Jesus pregava e ensinava guarda sempre o sabor definitivo das coisas eternas. Nas 

entrelinhas de suas palavras, permanece vivo o espírito das leis, que coordenam cada gesto, 

movimento, ato e fenômeno acontecível tanto no "microcosmo", como no "macrocosmo". 

Embora a letra de suas palavras se endereçasse particularmente aos acontecimentos da 

existência física transitória, na sua intimidade era o esclarecimento específico da vivência 

espiritual. 

 O mundo de Mamon, portanto, deve ser conhecido, pesquisado e analisado pela 

sabedoria do próprio espírito encarnado. Mas, assim que desenvolve o seu talento e adquire 

o tirocínio necessário para saber aplicar os valiosos bens do espírito, deve, então, buscar o 

"reino de Deus". Mamon, o mundo de formas, pode também ser um alvo do interesse 

espiritual, mas só depois de renunciá-lo é que o espírito pode voltar-se para o culto do 

"reino de Deus", que é a definitiva e autêntica vivência dos "filhos de Deus". 

 No ensinamento do conceito evangélico, em que o mancebo havia dito a Jesus ter 

"guardado todos os mandamentos do Senhor e, assim, chegara à mocidade", mas, 

indagando depois, "o que ainda lhe faltava", Jesus, em resposta, convocou-o ao "reino de 

Deus". Evidentemente, o moço assegurava ao Divino Mestre que já havia completado o seu 

curso aperfeiçoador no mundo de Mamon, pois sabia e guardara todos os mandamentos, 

uma vez que quem sabe cumpre, e quem cumpre sabe. Em conseqüência, quem já se 

afirmava um entendedor e cumpridor absoluto dos mandamentos divulgados por Moisés, 

como "não matarás, não cometerás adultério, não furtarás, não darás falso testemunho" e, 

evidentemente, também deveria "honrar pai e mãe, não cobiçar a mulher do próximo e 

amar a Deus sobre todas as coisas", era já uma criatura regendo-se por princípios 

superiores e deveria ter atingido uma boa graduação espiritual na existência física. 

Evidentemente, ele estava pronto para assimilar e praticar os demais ensinamentos da vida 

espiritual, completamente liberto de quaisquer mazelas e injunções da vida material. 

 E como não se deve servir a Deus e a Mamon, isto é, a dois senhores, 

simultaneamente, mas a cada um dar-lhe o serviço em tempo certo, justo e disciplinado, 

Jesus propôs ao jovem condições para ele cultuar um só Senhor, e assim o convidou: "Se 

queres ser perfeito, vai, vende tudo o que tens, dá-o aos pobres e terás um tesouro no céu. 

Depois, vem e segue-me". 

 Sem dúvida, não bastava ao jovem afirmar a Jesus que se encontrava pronto para 

ingressar no reino de Deus, pois ele havia entendido e cumprido as leis menores, 

apresentar-se como pronto e liberto em espírito para cumprir a vivência da Lei Maior e 

única do mundo espiritual. Mas ele ainda teria de provar a sua afirmação, demonstrando 

pela ação positiva, que, realmente, superara o jugo das formas e dos valores transitórios, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

138 

logrando a definitiva libertação do mundo material de Mamon. Cumpria-lhe vender tudo o 

que possuía e retomar para junto de Jesus, que servia, exclusivamente, ao "reino de Deus". 

Em seguida, palmilhar-lhe os passos e, se preciso, deixar-se imolar na cruz da abnegação, 

do amor e da absoluta renúncia e tolerância, consagrando-se cidadão angélico pela 

realização prática do que já sabia e julgava cumprir. 

 

 

 PERGUNTA: - Diz o conceito evangélico que, após essas palavras de Jesus, o 

moço ficou tristonho, porque possuía grandes haveres. E, então, Jesus disse a seus 

discípulos: "Digo-vos, em verdade, que bem difícil é que um rico entre no reino dos 

Céus". Não seria essa advertência do Mestre um novo anátema e incoerência contra o 

pecado de o homem ser rico? Porventura, a riqueza também não é uma condição 

inerente à lógica e utilidade do curso físico do mundo de Mamon? 

 RAMATÍS: - o Mestre Jesus não condenou a riqueza, mas advertiu quanto ao 

perigo de o homem rico tornar-se um escravo da fortuna. Ele demonstrou, plenamente, 

quão difícil é para o rico renunciar a sua riqueza; jamais o censurou pelo pecado de possuí-

la. 

 O rico não pode entrar no reino dos Céus, porque rico é o homem que possui muitos 

haveres no mundo de formas e, comumente, deixa-se escravizar pela posse insensata dos 

valores que "as traças roem e a ferrugem corrói". A riqueza é um louvável bem, mas 

transitório e perigosamente imantador, dificultando ao espírito fraco a ventura e o prazer 

definitivos nos céus. Ademais, o homem rico não é um proprietário na expressão da 

palavra, mas apenas um meeiro do Senhor, cuja função é administrar os bens terrenos que 

lhe são emprestados, de modo a não causar prejuízos à comunidade. Quando o rico 

desencarna precisa deixar aos outros homens os bens que manuseou durante a vivência 

física e, conforme tiver sido o bom ou mau investimento no mundo, também lhe serão 

creditados os lucros ou debitados os prejuízos na contabilidade divina. Há ricos que 

desviam toda a fortuna que lhes é concedida na vida física, graças às inspirações 

especulativas do Alto, para a posse exclusiva do "clã" familiar, numa operação injusta, 

avara e incorreta, em que são lesados os demais companheiros da mesma jornada educativa 

na matéria. 

 Em face do primarismo espiritual do terrícola, cuja tolice o faz acumular para viver 

milênios, quando mal consegue viver algumas dezenas de anos da existência física, ainda é 

muito rara a paz de espírito para o rico e o farto do mundo, porque ele fica demasiadamente 

apegado aos interesses e valores transitórios da vida física. Assim como a ave não pode 

voar livremente, quando ainda presa a um singelo fio de seda no solo, o rico não pode 

elevar-se aos céus, se ainda permanece escravizado aos "fluidos gravitantes" dos objetos e 

bens a que se viciou na matéria. Daí a significativa advertência de Jesus, de que "não se 

deve servir a dois senhores ao mesmo tempo", porque é impossível alcançarmos o reino de 

Deus, enquanto ainda estamos imantados ao mundo de Mamon. Ademais, a riqueza, quase 

sempre, é fruto de especulação inescrupulosa dos mais astutos sobre os mais ingênuos, ou, 

também, de pilhagem conseguida através de processos em que a força quase sempre 

empalidece a lei do direito. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

139 

 PERGUNTA: - Gostaríamos de mais exemplos quanto a essa imantação das 

riquezas sobre o rico ou farto. É possível? 

 RAMATÍS: - Jesus apenas enunciou uma lei especificamente científica, a qual 

age de modo magnético no campo perispiritual do homem. O mundo poderoso de Mamon, 

através do campo de forças primárias, atua vigorosamente e prende o "dono" ao seu 

"objeto", caso não tenha prudentemente se libertado dessa atração. 
2
 É bem difícil o rico 

entrar no "reino dos Céu", advertiu Jesus aos judeus, porque se referia esotericamente ao 

que os espíritas conhecem como "imantação magnética" que sofre todo "possuído" e não 

"possuidor" dos bens da Terra. Assim, por força de sua avareza e apego aos valores 

transitórios do mundo físico, o espírito fica preso às regiões do mundo astralino inferior, 

curtindo angústias e sofrimentos incessantes, ante o medo de perder o que ainda lhe 

significa o maior bem da vida. 

 
 2 - Trecho extraído da obra "Voltei", do espírito de Irmão Jacó por intermédio da 
psicografia de Chico Xavier: "Não era possível efetuar a separação do organismo espiritual com 
maior rapidez. Esclareceu também que o ambiente doméstico estava impregnado por certa 
substância que classificou por "fluidos gravitantes", desfavorecendo-me a libertação. Mais tarde, 
vim a perceber que os objetos de nosso uso pessoal emitem radiações que se casam com as 
nossas ondas magnéticas, criando elementos de ligação entre eles e nós, reclamando-se muito 
desapego de nossa parte, a fim de que não nos prendam ou não nos perturbem". Capítulo: "Entre 
Amigos Espirituais". Obra editada pela Livraria da Fed. Espírita Brasileira. 
 

 O "reino dos Céus" é imponderável em relação ao mundo compacto gravitacional e 

escravizante de Mamon. Os homens palmilham a face do seu orbe e não podem elevar-se 

por si mesmos, porque são escravos dessa atração gravitacional e, por esse motivo, eles 

constroem aparelhos mecânicos e com recursos aviatórios, mas sujeitos ao limite do gasto 

de combustível. No entanto, nos mundos espirituais, onde predominam os estados de 

espírito mentais, e, portanto, imponderáveis, e não as pressões do meio ambiente, todos se 

movem libertos de qualquer atração exterior opressiva. Poder-se-ia dizer que o anjo é 

completamente isento de qualquer ação gravitacional do "mundo de Mamon", e transita 

livremente pelas regiões paradisíacas sem qualquer óbice inquietador. Só o espírito 

completamente purificado da ganga material do mundo físico pode manter-se em absoluto 

e perfeito equilíbrio no ambiente da vida eterna espiritual. Em conseqüência, o pobre 

deserdado e despojado de qualquer bem do mundo, mais facilmente penetra no "reino dos 

Céus", porque nada mais o imanta na face dos orbes físicos, pois sua vida deserdada foi 

uma incessante expulsão do campo gravitacional das especulações e dos interesses 

inferiores. Sem dúvida, tudo isso lhe será de favorecimento incondicional, caso ele tenha se 

desprendido dos "tesouros da vida física", sem queixas, inveja, despeitos ou qualquer 

insatisfação. 

 Infelizmente, o homem rico ainda é um escravo dos bens e valores, que manuseia 

com acentuada avareza, numa vivência enleada e imantada ao vórtice dos interesses de uma 

existência física inferior e transitória. Desgasta-se fanaticamente a fim de aumentar e 

multiplicar os valores do mundo de Mamon e, enganando-se a si mesmo num serviço 

religioso e contemporizador, julga cultuar "o reino de Deus", mas ainda ligado às 

especulações imantadoras da existência propriamente física. Então, sofre o tremendo 

desengano, após a morte carnal, ao comprovar em sua própria fibra espiritual, a verdade de 

que "não se pode servir a dois senhores, porque se amar a um desprezará o outro, ou se 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

140 

prenderá a um e desprezará o outro". Evidentemente, há o rico justo e que vibra 

espiritualmente em favor dos seus dependentes e assalariados que, administrando a fortuna 

terrena, age, realmente, como um procurador honesto e escrupuloso sob a outorga do 

Senhor. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a interpretação mais exata do enunciado de Jesus, 

quando assim refere: "É mais fácil que um camelo passe pelo buraco de uma agulha, do 

que entrar um rico no reino dos Céus"? 

 RAMATÍS: - Através das imagens do camelo e do buraco de agulha, em que 

ambas se constituem num poderoso contraste, o Divino Mestre procurava demonstrar a 

enorme dificuldade de o rico entrar no céu, quando ainda aferrado aos bens da matéria. 

Ante a pequenez dos buracos cavados nos muros de Jerusalém, e que servem de pequenas 

entradas para os caravaneiros e peregrinos retardatários penetrarem de rastos, Jesus 

configurava a idéia objetiva do difícil problema do rico penetrar no céu. Então, mostrava 

ser bem mais fácil um camelo penetrar na cidade de Jerusalém, através do "buraco de 

agulha" dos muros protetores, embora o camelo fosse um animal de grande porte, do que o 

rico entrar no reino dos Céus, em face de sua natural imantação aos bens provisórios do 

mundo físico. 

 Assim, o Mestre Nazareno destacava que o rico, por ser um homem de muitas 

posses e de muitos bens e tesouros no mundo de Mamon, também deveria viver preso a 

muitas raízes imantáveis da vida física, sendo-lhe bastante difícil desprender-se 

espontaneamente de tais valores e elevar-se às regiões superiores e sublimes do céu. O 

camelo, símbolo de um ser que nada possui, pois é tão-somente veículo e escravo do seu 

dono, podia atravessar o buraco de agulha dos muros de Jerusalém, porque, não sendo rico, 

nada o prende fora dos muros da cidade. Em exemplo semelhante, o pobre, que soube 

aceitar a prova das dificuldades financeiras e desfavorecimentos econômicos, é mais 

venturoso após a morte, porque nada possuindo, nada o imanta ao mundo físico. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o mais vivo e profundo contraste entre Mamon e 

Deus, que considerais na configuração evangélica pregada por Jesus? 

 RAMATÍS: - O mundo de Mamon, com sua massa planetária dividida em 

mundos e orbes de natureza física, é tão-somente o curso educativo e transitório, que serve 

para os espíritos efetivarem a sua alfabetização sideral. O "reino de Deus" definitivo é um 

outro campo diferente do mundo de Mamon, porque compreende o da vida do espírito 

puro, iniciático e ilimitado, enfim, ao Universo espiritual eterno. Quem adora Mamon, sem 

extrair lições superiores da forma, certo de cultuar um bem definitivo e supremo, 

desperdiça o seu precioso tempo entretido e iludido com a natureza de uma vida efêmera e 

fugaz. 

 Mamon é o mundo, cujos valores intrínsecos de natureza física são preciosos e 

cobiçados, como o ouro, as pedras preciosas, bens de raiz, prazeres imediatos, confortos 

epicurísticos, paixões e sensações, mas representam apenas os objetos escolares para o 

aprendizado elementar das criaturas; o resto são frutos das convenções humanas ou de 

ardilosas especulações provisórias. Servem por pouco tempo, enquanto o espírito imortal 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

141 

vive encarnado em cada existência física; são espécies de enfeites, reservas de manuseio 

especulativo, que excitam, treinam e ensinam ao homem o domínio das paixões animais, 

que o imantam à matéria, tanto quanto o homem se envolve nesse culto infantil. 

 As cores e os odores, as formas florais e as cintilações fascinantes das pedras 

preciosas, a imensidão do oceano, a beleza tranqüila das campinas, a majestade das matas 

seculares, a policromia dos raios solares na alvorada ou no poente, as fulgurações 

atemorizantes dos relâmpagos e o estrondo sonoro dos trovões nos dias tempestuosos, e a 

dádiva das chuvas benfeitoras, compreendem apenas os elementos que devem proporcionar 

ao espírito encarnado os ensejos para ele vibrar, estudar e afinar a sua mente nessa vida 

transitória e com destino à vida eterna. Mas é apenas um "meio" ou processo para o espírito 

catalisar e sintetizar os fundamentos da consciência, até eleger-se para viver 

definitivamente no "reino divino". 

 Mamon é a inteligência do homem transitório; Deus é a Sabedoria integral e eterna 

do Universo. Não pode o homem servir a dois senhores, simultaneamente, pois enquanto 

ele não completar o serviço do primeiro, que é Mamon, jamais fará obra perfeita ao 

segundo, que é Deus. No entanto, assegura Jesus, o equívoco é o fato de o homem ter já 

aprendido e conhecido a natureza ilusória do mundo de Mamon, mas ainda continuar a 

servi-lo fanaticamente e, ao mesmo tempo, pretender conjugar em sua vida as atividades 

que pedem renúncia e são próprias do "reino de Deus". Indubitavelmente, o Mestre 

Nazareno advertiu do censurável farisaísmo, em que o homem cultua ardorosamente os 

bens de Mamon e no sofisma de iludir a Divindade, negaceia astuciosamente com os 

valores do "reino divino". 

 O espírito encarnado pode viver a estatura do anjo liberto da forma e, ao mesmo 

tempo, apegar-se às riquezas do mundo transitório. Mas só o espírito absolutamente liberto 

de qualquer imantação física, sem influenciar-se pelo mais insignificante elo físico, 

consegue a sua definitiva alforria espiritual. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o proveito que o espírito do homem encarnado 

adquire, em definitivo, na sua atividade no mundo de Mamon? 

 RAMATÍS: - Mamon, ou o mundo material, além de proporcionar ao espírito 

encarnado o ensejo para ele despertar e desenvolver a sua natureza criadora, ainda serve de 

cenário para o homem treinar o amor através das lutas e vicissitudes nas próprias 

competições humanas. 

 Uma vez que Deus é Amor, Ele intenta despertar e aprimorar o amor nas criaturas, 

porque é a essência da própria vida. Todos os seres, como produtos criados pelo Amor de 

Deus, possuem, latente e indestrutível, o fundamento perfeito do amor em sua própria 

intimidade. O espírito, quando inconsciente de sua fidalguia sideral, então, persiste no culto 

à matéria por ignorar a sua maravilhosa realidade imortal. Mas assim que ele vibra no 

limiar da conscientização angélica, e descobre os valores preciosos da vida imortal, se 

desliga naturalmente das algemas físicas. É o cidadão aposentado, que encerra os seus 

negócios no mundo planetário, mas decidido a fixar-se definitivamente no cenário das 

atividades venturosas do reino divino. 

 A fim de sobreviver na luta para adquirir o combustível do estômago, atemorizado 

incessantemente pelo espectro da morte e preso inteiramente ao instinto animal, o homem 

ainda se julga uma criatura feliz nos prazeres e paixões inferiores, desapercebido de que o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

142 

residual inferior adere à sublime contextura do seu corpo perispiritual. Mas, apesar do 

primarismo e do apego ao ilusório mundo de Mamon, sob a inspiração divina, o espírito 

encarnado sempre busca o melhor da vida, quer seja para si, como para o seu "clã" familiar. 

Inconscientemente, ele busca o próprio Deus, porque Deus é justamente o melhor do 

Universo. 

 Embora o homem ainda busque o melhor pelos atalhos do ódio, da cobiça, da 

violência e da crueldade, na sua consciência mal desperta e condicionada ao meio feroz e 

brutal onde vive, ele ainda se move na tentativa de sintonizar-se ao mundo divino, que 

pressente vibrando no âmago de sua estrutura espiritual. Sob o impulso espiritual interior, o 

homem atravessa a existência física nos experimentos de venturas e desventuras, equívocos 

e acertos, delinqüência e santificação, mas sempre tentando orientar-se para o Norte da 

Felicidade Eterna. Quem preferisse, especificamente, a desventura e a desgraça, sem 

dúvida, não poderia possuir em sua intimidade a essência de Deus que é Felicidade Imortal. 

 

 

 PERGUNTA: - O mundo material de Mamon, que serve para despertar e 

desenvolver o espírito lançado na corrente da evolução, é tão-somente um palco de lutas 

educativas para a alfabetização espiritual? Ou o próprio orbe também deve aprimorar e 

refinar a sua própria natureza para atingir condições planetárias superiores? 

 RAMATÍS: - Após Einstein assegurar e comprovar que a matéria não passa de 

"energia condensada", é óbvio que não existe a matéria propriamente dita, mas apenas a 

energia aprisionada conforme as matrizes ocultas, que constituem e compõem as formas 

físicas. O mundo de Mamon, portanto, é o mundo da energia condensada, que ali 

permanece segundo as suas características vibratórias, comprimida e ocupando as formas 

que modelam o Universo exterior. Mais uma vez a ciência acadêmica do Ocidente 

comprova a exatidão e sensatez dos postulados da velha filosofia oriental, quando os Vedas 

já afirmavam que Maya, o mundo físico, é tão-somente uma ilusão, a sombra de Brahma, 

que se desfaz em cada Manvantara ou Grande Plano. 

 Após a conhecida fase do "Dia de Brahma", tão tradicional da escolástica hindu, 

verifica-se o período de desvestimento ou desintegração do estado-matéria, no fenômeno 

regressivo de libertação energética na fase da "Noite de Brahma", para a sua natureza sadia 

e livre. 
3
 Modernamente, a ciência astronômica já admite a teoria do Universo Oscilante ou 

Pulsante, conforme a tese do cientista George Gamow, e que muito se aproxima do 

esquema tão tradicional e milenário dos "Manvantaras" da velha escolástica hindu. 
4 

 
 3 - o Sol faz a cobertura astrológica de um signo zodiaca1 no prazo de 2.160 anos exatos; 
um grande ano astrológico é a passagem do Sol por doze signos, perfazendo 25.920 anos. Dois 
milhões de signos somam exatamente o total de 4.320.000.000 de anos terrestres, ou seja, o 
tempo exato que ocorre um "Manvantara", "Grande Plano", ou "Pulsação de Brahma" da criação 
exterior de Deus. No "Dia de Brahma", Deus desce vibratoriamente e cria o Universo Exterior 
Físico, e na "Noite de Brahma", é o desfazimento total. 
 
 4 - Vide o artigo "Universo em Expansão", de Mendel Creitchmann, publicado no jornal "O 
Estado do Paraná", de domingo, dia 17 de janeiro de 1965, ou o capítulo IV,"Considerações Sobre 
o Grande Plano e o Calendário Sideral", e respectivas notas, da obra "O Sublime Peregrino", de 
Ramatís. 
 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

143 

 Sucessivamente, após cada "Manvantara" ou "Grande Plano", a própria energia 

nesse incessante fluxo e refluxo de diástole e sístole cósmica divina sofre um impacto 

renovador, que a sublima para compor e plasmar novos Universos-Matéria, em modelações 

cada vez mais encantadoras e atraentes. A matéria se requinta na sua morfologia 

tradicional, oferecendo progressivamente mundos que vibram mais intimamente com as 

suas novas humanidades, em face do impulso Íntimo do psiquismo divino. Assim, o atual 

Cosmo físico apresenta um aspecto bem melhor do que os que foram extintos na efetivação 

dos "Grandes Planos" anteriores. Os planetas mais evoluídos e mais envelhecidos do que a 

Terra já apresentam uma polarização luminosa, que é possível se verificar a olho nu, 

quando todas as coisas e seres vibram num desfazimento mais acelerado e de acentuada 

radiação. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis estender-vos mais sobre o tema anterior, em que o 

homem busca Deus, mesmo quando opera por caminhos odiosos ou ama o impuro? 

 RAMATÍS: - Mas é evidente que todas as coisas na Terra, e noutros mundos, 

buscam Deus, porque Deus é alia e ômega de toda vida e, portanto, o início e o alvo 

definitivo de todos os seres. Não há criatura, por mais desprezível ou sórdida, que não ame 

alguma coisa, mesmo quando esse amor possa ser devotado a algo, também, detestável. 

Sob qualquer circunstância, é o impulso do amor latente no ser provindo de Deus, que é a 

causa determinante do desejo, da cobiça e da posse. Malgrado até parecer odioso o 

primeiro exercício de afeto brutal, é o primeiro fluxo selvático do amor puro, embora para 

o homem requintado seja um desejo aviltante e sórdido, entretanto, há de se manifestar 

transbordante de beleza e ternura na configuração do futuro anjo, que é a matriz de todo 

homem. Se assim não fora, Jesus, então, teria mentido quando afirmou que "nenhuma 

ovelha se perderá do aprisco do Senhor". Nenhum só filho há de se perder, porque o 

espírito inicia a sua vivência de indivíduo destacado no seio da Divindade, primeiro 

egoísta, egocêntrico, mesquinho e feroz, para depois amar em toda a sua amplitude. De 

início, ele busca apenas saciar o seu instinto na posse, para depois cultuar somente. as 

delícias do espírito, cujo amor incondicional é um campo de magnetismo divino em 

incessante renovação venturosa. 

 A lagarta apega-se ao detrito do solo, que lhe proporciona a sobrevivência. Em tal 

condição, ela ama as coisas grosseiras, feias e impuras no seu mundículo primário e 

nauseabundo; mas, aos poucos, ensaia os primeiros impulsos da afeição pura. Assim, 

quando ela se desvencilha do invólucro viscoso e repugnante, e se transforma na rutilante 

borboleta, não só substitui a antiga alimentação grosseira obtida dos detritos do solo, pela 

nutrição delicada com o néctar das flores odoríferas, assim como o vôo livre simboliza o 

amor sem peias do instinto escravizante. A lagarta, então, modifica o metabolismo do amor 

primário e exclusivo ao solo agreste, para vibrar em freqüência mais excelsa e esvoaçar 

sobre rosas, jasmins, papoulas e os ranúnculos dos jardins. Liberta do seu mundículo, onde 

se servia arrastando-se dificilmente pelo solo e adaptada àquele nível inferior, é evidente 

que ela também há de modificar a sua preferência e sublimar o seu afeto ao ingressar no 

reino alado de maior beleza e alegria. 

 Admitindo alguma comparação esclarecedora, seria tolice e insensatez que a 

borboleta depois retomasse a cingir-se ao solo antigo e servir-se dos mesmos elementos 

anteriores de sua vida inferior, quando já conhece e vive no reino colorido das flores e dos 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

144 

perfumes. Sob igual modo, o espírito do homem também não pode servir simultânea e 

coerentemente ao mundo de Mamon, cujo tributo inferior exige a mobilização de 

sentimentos egoístas, utilitaristas na especulação cotidiana e, ao mesmo tempo, ao reino de 

Deus, que requer todo o amor puro e incondicional na mais sublime doação pessoal. Seria 

viver jungido ao solo dos detritos desagradáveis do mundo físico, quando já sente pulsar 

em sua intimidade espiritual a natureza sublime do "reino de Deus". Assim foi a verdadeira 

paixão de um Cristo, Buda, Krishna e, porque não, de um Francisco de Assis? 

 

 

 PERGUNTA: - Em vossas palavras, concluímos que não há separação nem 

delimitação absoluta entre o mundo de Mamon e o reino de Deus. Não é assim? 

 RAMATÍS: - Realmente, já o dissemos, a Unidade é indissolúvel e, como 

Deus é único, jamais poderia ser parcelado. Apenas no exercício disciplinar de 

conscientização e auto-suficiência criadora, o espírito do homem precisa amparar-se em 

contrastes e concepções limitadas, dualísticas e polimorfas, porque ainda é incapaz de 

vislumbrar a realidade imensurável além da sensibilidade humana. Mas, através da própria 

dualidade, o homem termina por aperceber-se da Unidade, assim como o vapor de água e a 

água sob a forma líquida, são apenas aspectos diferentes da mesma substância. O Universo 

único está imanente em cada partícula, pois tudo é feito de uma única matéria-prima oculta. 

 Uma gota de água dos oceanos, analisada, demonstra o que é o Todo, assim como 

Deus existe no homem, porque sentimos que as mesmas leis que regem a vida dos 

protozoários atuam em cada célula da criatura humana e nos induzem às leis conseqüentes 

do Macrocosmo. Em conseqüência, Deus se manifesta em todos os Seus componentes pela 

Onipresença, vibrando no musgo, na teia de aranha ou no fragmento de rubi ou cascalho. 

 Assim, avançando do mundo transitório de Mamon, ou da consciência relativa para 

a consciência do espírito de luz com a visão panorâmica de Deus, o espírito em 

individualização lembra o viageiro, que ainda não podendo abranger na sua mente finita a 

imensidade do Cosmo, só lhe resta investigar e analisar, mesmo à longa distância, os 

planetas do nosso sistema solar, a fim de extrair as melhores e mais certas ilações sobre a 

constituição do Universo. Aliás, o Universo não é um palco com cenários, que devem ser 

desmontados após a representação teatral de cada "Manvantara", ou "Grande Plano", após o 

abandono dos seus atores já promovidos. 

 Mas assim como a água, sob intenso calor, decompõe-se nos seus elementos puros 

constituintes, oxigênio e hidrogênio, também sob a ação do Princípio Universal renova-se 

fora do tempo e do espaço o imenso Universo, que é eterno e inesgotável viveiro de 

consciências incessantemente criadas para a ventura espiritual. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

145 

Capítulo 11 

 

"Cada um será julgado segundo as suas obras" 
 

 

 

 PERGUNTA - Há alguma relação científica com as leis do Cosmo, no 

conceito evangélico que diz: "A cada um será dado segundo as suas obras"? 

 RAMATÍS - Assim como o Espírito cósmico de Deus é o regente absoluto de 

todas as atividades do Universo, revelando-se através de leis inteligentes e imutáveis, o 

homem é o microcosmo divino que evolui no comando das ações e reações das atividades 

educativas do mundo físico. Além da conceituação moral dos ensinamentos do Mestre 

Jesus, há, também, o fundamento derivado das próprias leis do Universo. Jesus não foi 

apenas um instrutor espiritual, sociólogo ou expositor de um "Código Moral", mas, acima 

de tudo, um avançado espírito, que já tinha sintetizado num único conceito os demais 

conceitos de filosofia, ciência e religião, num processo incomum no cenário do vosso orbe. 

Sob a vestimenta das parábolas evangélicas, transparecem nos seus ensinos os princípios 

científicos de bem viver, como base da libertação do espírito encarnado. 

 

 

 PERGUNTA - Assim, o conceito de "cada um colhe o que semeia" é, então, 

uma lei científica, malgrado a sua expressão de ensino moral ou advertência espiritual? 

 RAMATÍS - Sem dúvida o conceito de Jesus de "cada um colhe o que 

semeia", em equivalência com outras máximas, "a cada um segundo as suas obras", "quem 

com ferro fere, com ferro será ferido" ou, ainda, "pagarás até o último ceitil", evidencia a 

presença de um princípio, legislativo de "causa" e "efeito", que decorre da própria Lei 

única de "ação" e "reação" do Cosmo. 

O conceito de que devemos "colher conforme a semeadura" demonstra a existência de leis 

disciplinadoras e coordenadoras, que devem proporcionar o resultado efetivo conforme a 

natureza e intensidade de causa fundamental. Evidentemente, quem semeia "cactos", jamais 

há de colher "morangos", assim como quem movimenta uma causa funesta também há de 

suceder-lhe um resultado funesto. O efeito destrutivo de um projétil depende exatamente do 

tipo da intensidade da força que o impeliu. Todas as causas ocorridas no mundo material 

agrupam, atritam e movimentam elétrons, átomos e moléculas de substância física. Da 

mesma forma, quando o homem mobiliza e gasta combustível espesso, lodoso e quase 

físico do mundo astralino para vitalizar as suas atividades mentais inferiores, ele se torna o 

centro da eclosão de tais acontecimentos negativos e censuráveis, porque deve sofrer em si 

mesmo o efeito nocivo e danoso da carga patológica acionada imprudentemente. Mas se 

eleva o seu campo mental e emotivo vibratório à freqüência mais sutil, a fim de utilizar 

energia superior para nutrir bons pensamentos e sentimentos, esse combustível sublimado, 

então, se metaboliza no perispírito sem deixar-lhe resíduos enfermiços. Após o desencarne, 

o espírito densificado pelo fluido espesso é atraído pela sua compacticidade astrofísica e cai 

nas regiões astralinas purificadoras, vitimado pela própria atuação danosa aos outros e 

sobretudo a si mesmo. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

146 

 O homem movimenta forças em todos os planos de vida, desde a mais sutil vibração 

de onda do reino espiritual até atingir a compacticidade do mundo físico. Assim, o mínimo 

pensamento e a mais sutil emoção do espírito encarnado pela sua conexão ao corpo físico 

exigem o gasto energético proporcional à intensidade e natureza das emissões mentais e 

ações emotivas, que repercutem plano por plano até atingir o campo da vida material. De 

um modo geral, este conceito tem o seu equivalente nas conhecidas leis de reflexão da luz, 

do som, cujo nome transcendental é a lei do retorno e bastante conhecida no processo 

cármico e atuação no ciclo das encarnações. 

 

 

 PERGUNTA - Poderíeis dar-nos algum exemplo mais concreto dessa 

mobilização científica de elétrons e átomos, de que o espírito se utiliza para manifestar 

uma virtude ou cometer um pecado? 

 RAMATÍS - Quando o artista pensa em pintar um quadro de rosas na sua mais 

bela florescência, essa concepção é real na sua mente, porque a tela florida em projeto só se 

delineia mentalmente, graças à rapidíssima aglutinação de elétrons e átomos específicos, 

para compor os polipeptídios básicos da memória do cérebro físico, com transformações 

energéticas para o espírito modelar o pensamento. O certo é que na mente física há 

modificações, com perda e ganho de energia, para sustentar e evoluir a idéia fundamental 

da futura pintura física, que então será visível aos sentidos humanos. Em verdade, a tela 

reproduz tão-somente a "materialização" à luz do dia, daquilo que já existia vivo no campo 

mental do pintor. No mundo das idéias, tudo é real e possível num plano superior, graças ao 

eletromagnetismo dos átomos e das moléculas, que apesar de sua elasticidade e 

instabilidade, aglutinam-se nas substâncias mais variadas sob o comando do espírito, assim 

como se fixam as tintas na tela física. 

 Em conseqüência, é a manifestação ideal do espírito, superior e mais real do que a 

do corpo carnal, que é transitório, porquanto tudo o que é pensado registra-se no campo 

etérico do Universo por toda a eternidade. 
1
 Considerando-se que a vida espiritual é a 

original e definitiva, obviamente, são mais definidos, vitais e positivos os planos 

intermediários, que vinculam a entidade sideral à matéria no chamado "descenso 

vibratório". Assim, o plano espiritual é o mais real e importante e, em seguida, o plano 

mental, onde o espírito corporifica primeiramente o seu pensamento e, sucessivamente, os 

planos: astral, da emoção e sentimento; o etérico da vitalidade e usina da vida física; e o 

carnal, que é justamente o mais inferior e transitório. 

 
 1 - Nota do Médium - Extraído da obra "O Aqui e o Além", de Ruth Montgomery, edição da 
Record: "Em transe, Edgard Cayce podia aparentemente recorrer à consciência cósmica e ler os 
registros akáshicos, nos quais está supostamente lançada a história de cada vida desde o começo 
dos tempos. Akasha é uma palavra sânscrita para a qual não há equivalente em português". 
Desde que todos os pensamentos, atos e fatos são gravados na superfície do tempo e do espaço, 
o indivíduo pode, através da meditação, desenvolver a arte de sintonizar esses registros 
akáshicos, quase da mesma maneira como podemos reproduzir velhas fitas gravadas. Idem pág. 
135 e 95. Vide o rodapé nº 1 da pág. 15, da obra "O Sublime Peregrino", de Ramatís. 
 

 Quando o homem pratica um ato pacífico ou produtivo, em favorecimento do 

próximo, ele apenas revela em público e através das diversas fases ou escalas descendentes, 

que separam o espírito da matéria, o que realmente se sucedeu de modo positivo no seu 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

147 

mundo mental e a conseqüente repercussão na esfera do sentimento. Não é o ato puramente 

físico que lhe retrata a boa obra ou bondade interior, mas, tal sentimento foi acionado 

primeiramente no campo definitivo da mente, isto é, da principal instrumentação do 

espírito imortal.. Assim, a seqüência é perfeitamente científica e disciplinada num 

prosseguimento matemático, que opera gradativamente em cada plano da manifestação do 

espírito. A prática da mais singela virtude no mundo físico, movimenta cientificamente leis 

de controle criativo em todos os planos ou campos da vida etérea, astral, mental e mesmo 

espiritual. Lembra, rudimentarmente, a nuvem invisível de vapor de água que, pouco a 

pouco, se condensa sob condições adequadas de temperatura e pressão que regem os 

princípios da física. Isso acontece desde o plano imponderável até formar a mesma nuvem, 

que em suspenso e pejada de líquido, daí por diante e pelo aumento de peso sofre mais 

intensamente os efeitos gravitacionais do mundo físico até se transformar na nuvem 

benfeitora. 

 Sob o sol mais rutilante e o céu mais límpido e mais azul, a tempestade gera-se, 

gradativamente, até eclodir impressionando os sentidos físicos do homem. Mas isso só 

acontece depois de obedecer às leis e aos princípios impercebíveis aos sentidos humanos. 

 

 

 PERGUNTA - Quereis dizer que o carma do homem funciona também sob 

seqüências científicas e específicas a cada caso, que abrangem desde a sua natureza 

espiritual e moral até a sua atividade física? Não é assim? 

 RAMATÍS - Realmente, Deus não patrocina nem administra propositadamente 

nenhuma instituição punitiva ou departamento específico de correção espiritual. Em 

verdade, toda conseqüência ou efeito desagradável, trágico, doloroso e infeliz do homem é 

sempre fruto do seu descaso aos ensinamentos e às advertências dos instrutores espirituais. 

A sua violência ou rebeldia aos princípios salutares e evolutivos decorrentes da Lei Maior, 

que regula o equilíbrio, a harmonia e a coesão do Cosmo, é que, então, produzem as 

conseqüências indesejáveis futuras. Ninguém é castigado porque "peca", assim, como 

ninguém é premiado porque é "virtuoso", mas todo desvio do ritmo eletivo e da ascensão 

do ser espiritual resulta em atrito e reação retificadora da entidade imortal existente em 

cada ser. O estado de erro é vitalizado pelo consumo de energias de baixa vibração, porque 

são forças oriundas do reino animal primário e que sustentam o campo instintivo inferior. 

Após o gasto do combustível primário, então resta a fuligem aderida ao perispírito, que é 

resultante da movimentação dos desejos inferiores ou da violência mental e astral do 

homem. 

 Quando o homem enverga um terno de linho branco, convém-lhe distanciar-se da 

proximidade de ambientes graxentos, a fim de evitar uma possível poluição. No entanto, a 

mesma graxa, que pode ser um "pecado" ou nódoa no terno de linho branco do turista, é 

louvável "virtude" como um símbolo de labor no macacão do mecânico diligente. A virtude 

e o pecado refletem apenas cada coisa no seu lugar certo, e cada ação visando um efeito útil 

no seu devido tempo e necessidade circunstancial. O que já foi virtude, como glória e 

consagração para a tribo de antropófagos, que devorava a carne do guerreiro vencido e 

valente, para herdar-lhe o heroísmo, hoje é um pecado ignominioso e crime à luz da 

civilização. A virtude de ontem pode ser reprovada hoje, assim como o fato de o homem do 

século XX ainda devorar um frango assado em virtude das famigeradas proteínas, há de ser 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

148 

um fato censurável, se ocorrer no seio das humanidades evoluídas de outros planetas, que 

se alimentam exclusivamente de frutas e legumes. 

 

 

 PERGUNTA - Como atua o processo do "carma" nessa motivação científica 

e independente de castigo, mas que constrange os espíritos faltosos à retificação 

compulsória? 

 RAMATÍS - Em face dos acontecimentos dolorosos e indesejáveis, que 

ocorrem na vida humana, os reencarnacionistas afirmam que as criaturas em sofrimento 

físico ou moral estão "pagando dívidas" ou "sofrendo" o seu carma passado. Na realidade, 

o espírito sofre em si mesmo o efeito censurável que movimentou no passado, quando 

contrariou, violentou ou desprezou o ritmo disciplinado e criativo, em que as leis menores e 

derivadas da Lei única governam a vida em todos os planos e campos de sua manifestação. 

Eis o motivo por que o Evangelho do Cristo, com seus princípios e conceitos de 

aperfeiçoamento do deusinho em miniatura, que é o homem, também é a síntese 

"microorganograma" da Lei Suprema do Macrocosmo. 

 A Lei do Carma, que controla a "ação" e a "reação" do Cosmo, diversifica-se em 

leis e princípios menores, que determinam e disciplinam o movimento e a função das 

galáxias, constelações e orbes, de modo a existir o perfeito equilíbrio e harmonia universal. 

Em rude analogia, caso o planeta Marte se rebelasse contra essa Lei, pretendendo mudar a 

sua trajetória ou decidir-se por uma vivência planetária isolada, ele sofreria de imediato o 

impacto vigoroso e um efeito catastrófico corretivo, resultante da ação da Lei única agindo 

através das leis menores. Seria apenas uma correção técnica sideral, jamais uma punição 

divina, em que a legislação cósmica apenas evitaria maior catástrofe e repondo no rumo 

certo o orbe desgarrado do equilíbrio planetário. Em sua natureza disciplinadora, a Lei do 

Carma evita prejuízos indevidos e deformações no progresso incessante nas coisas e seres, 

adotando, de imediato, as providências que se fazem carentes no sentido de permanecer a 

harmonia da manifestação criativa da vida. 

 É de advertência cármica que quem se isola será isolado, quem destrói sofrerá a 

destruição, quem calunia será caluniado, quem menospreza será menosprezado, "quem com 

ferro fere, com ferro será ferido", quem semeia ventos, colhe tempestades. É a perfeita 

entrosagem funcional da ação e reação equivalentes, como lei que regula o efeito à causa 

em qualquer condição de vida ou latitude do Universo. 

 

 

 PERGUNTA - Desde que a legislação cármica educativa não é propriamente 

uma resolução punitiva, mas apenas uma decorrência de ações científicas, como esse 

dispositivo científico pode produzir efeitos morais corretivos, provenientes de causas 

morais censuráveis? 

 RAMATÍS - O homem que se compromete conscientemente a sustentar e 

amparar uma esposa e seus filhos pratica uma crueldade ou ato moral censurável quando os 

abandona obcecado por outra paixão irregular, ou mergulha no vício transformando-se num 

marginal improdutivo. Mas sob o cientificismo das leis criativas e disciplinadoras de cada 

plano de vida em ação nos diferentes estados energéticos cada vez mais densos, o homem, 

para concretizar o ato imoral de abandonar a esposa e filhos, gasta energias mental, astral e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

149 

etérea, consumi das dos diversos planos equivalentes até se materializar no fato físico de 

"abandono" à família. É evidente que antes gera-se no espírito do homem a vontade ou 

decisão de ele abandonar a família e, secundariamente, isso adquire forma e força pelo 

revestimento energético no corpo mental, incorporando-se na condição de prazer ou alívio 

no corpo astral dos desejos e sentimentos para depois ser vitalizado no campo do duplo 

etérico, que é o intermediário entre o perispírito e o organismo carnal. 
2
  

 
 2 - Em breve resumo, sabemos que o Espírito, ou a chama imortal, atua no mundo 
espiritual através do organismo conhecido por perispírito, o qual é constituído pelos corpos ou 
sistemas mental e astral, bases do pensamento e sentimento. Entretanto, a fim de vincular à 
matéria no fenômeno de encarnação, o Espírito materializa o perispírito na configuração do 
organismo carnal, servindo de uma ponte intermediária, que é o duplo etérico, muito conhecido dos 
esoteristas, iogues e ocultistas. 
 

 Conseqüentemente, para que se efetue o simples ato de fuga do homem aos deveres 

conjugais e paternos, movimenta-se um processo científico e gradativo desde a matriz do 

seu Espírito sediado no plano espiritual, cuja idéia "imoral" impregna-se de energia mental 

e no seu prosseguimento subdinâmico, para baixo, deve revestir-se da energia astralina e 

refletir-se no campo das emoções. Finalmente, já no limiar do mundo físico, a idéia do 

abandono censurável projetada pelo Espírito, dinamizada mental e astralmente, então se 

vitaliza pela energia "etereofísica" do plano intermediário, que liga o mundo oculto e o 

físico, até se reproduzir "materialmente" num ato censurável sob as leis e a moral do 

mundo físico. 

 Em tal caso, o homem faltoso incorreu num ato "pecaminoso", porque serviu-se 

maldosamente das forças criativas da vida correta e vinculada pelo amor, como são as 

energias mentais, astralinas e etéricas, para vivificar sob a supervisão divina a sua união a 

outros seres, traindo depois os vínculos de amparo e responsabilidade. Usou energias de 

todos esses planos para cometer um ato irregular ao trair votos conjugais; e a fim de 

praticar um ato "imoral", mobiliza científica e tecnicamente as forças criativas do próprio 

Cosmo. Em conseqüência, ficou culpado sob a lei cármica de todos esses planos, cabendo-

lhe corrigir o desvio praticado no mau uso das forças arregimentadas num ato irregular no 

mundo físico, e que fará num processo retroativo de compensação energética. 

 As causas perturbadoras geradas pelo homem imoral nos diversos planos da vida 

oculta, que vinculam o espírito à matéria também hão de gerar-lhe efeitos idênticos e 

perturbadores, no momento de sua retificação cármica. Sob o julgamento humano e os 

preconceitos sociais do vosso mundo, o abandono da família é tachado como ato 

censurável, ou acontecimento exclusivamente punível na esfera da ética humana. É apenas 

a atitude censurável e comum de um pai de família que abandona o lar por vício, 

vagabundagem ou aventuras ilícitas pecaminosas, onerando o equilíbrio social e agravando 

a economia coletiva. Mas para a Lei do Carma humano, que se deriva intimamente da Lei 

Cármica do Cosmo, sob o mesmo ritmo e a pulsação energética de que "a semeadura é 

livre, mas a colheita é obrigatória", ela abrange toda a escala da perturbação, que decorre 

desde o mundo oculto e altera a estabilidade do ritmo, equilíbrio e harmonia, em todos os 

planos subseqüentes. Há uma correção científica desde a atividade espiritual até a atividade 

física, que gera um efeito disciplinador moral partindo de uma causa científica. A intenção 

fundamental da lei perturbada é indenizar vibratoriamente todas as deformações ocorridas e 

ajustar o equilíbrio e a harmonia, que são violentados nos vários setores de sua ação e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

150 

reação. E sob a própria lei do bom senso, serve-se do próprio autor nocivo para ele 

reajustar o ritmo perturbado na seqüência da reação e equilibra a ação que foi alterada. 

 

 

 PERGUNTA - Qual é, enfim, o carma fundamental de cada espírito 

encarnado? 

 RAMATÍS - Em verdade, o carma fundamental de cada espírito é a condição a 

que ele fica subjugado, inapelavelmente, sob um destino determinado pela natureza do 

próprio planeta ou meio, onde deve efetuar a sua nova experiência espiritual. 
3 

 
 3 - Assim como um campeão de natação nem por isso fica livre das más conseqüências de 
nadar num rio infestado de jacarés, um espírito santificado terá de sofrer as injunções do clima, da 
pressão, da instabilidade geológica e do solo geográfico do orbe onde ele tiver de se encarnar. Em 
conseqüência, se a Terra é um planeta primário, os espíritos que nela se encarnam também são 
alunos primários sob um processo educativo algo rude e incômodo, como ainda é a natureza 
dessa escola planetária. 
 

 Embora seja um espírito de alto gabarito espiritual, ou apenas um tipo primário, 

pouco importa se merece renascer em tal ambiente, pois fica inapelavelmente sujeito às 

injunções naturais e próprias do orbe onde tiver de habitar. Seria bastante absurda a 

exigência de se modificar de imediato a composição geofísica de certo orbe, só porque lá se 

encarnou determinado espírito, cuja graduação espiritual não aprova tal ambiente onde 

deve viver. Assim, há muita diferença entre o "carma fundamental" do espírito que se 

encarna em Marte, planeta agradável, tranqüilo e saudável, pelo fácil controle climático e 

topográfico conseguido pelos marcianos, que proporciona existência física venturosa, 

comparada à natureza hostil e instável da Terra. O planeta Terra, pela sua instabilidade 

geológica, natureza agressiva e rude, moradia de humanidade primária daninha, violenta, 

cruel, vingativa e destruidora, qualquer que seja o grau evolutivo e a sensibilidade do 

espírito superior ali encarnado, jamais poderá fugir das conseqüências "naturais" e próprias 

do meio primário onde precisa ou decidiu-se de habitar. Em conseqüência, quer o espírito 

seja mau ou bom, sadio ou enfermo, ignorante ou sábio, o seu "carma fundamental" deriva-

se intrinsecamente da natureza e reação de cenário físico que lhe emoldura a vivência 

humana. 

 Daí o motivo por que um espírito do quilate de um Francisco de Assis, que era 

absoluta renúncia, ou mesmo de Jesus, sacrificado até a última gota de sangue pelo seu 

amor aos homens, ainda sofreram mais do que o homem comum terrícola, porque este 

defende-se com unhas e dentes pela melhor sobrevivência e não alimenta os escrúpulos e a 

tolerância das almas sublimes. Malgrado o seu elevado gabarito sideral, os santos não 

podem livrar-se da agressividade da natureza primária de um planeta como é a Terra, nem 

da ferocidade dos seus habitantes, recém-saídos das cavernas da idade da pedra, e que só 

entendem as especulações do mundo de César, mas descrêem da fantasia e duvidosa 

felicidade do "reino de Deus". Obviamente, Jesus não deve ter padecido na Terra o efeito 

cármico de ter promovido a crucificação no pretérito; mas, para ele ministrar o "Código 

Moral" do Evangelho aos alunos terrícolas, obrigou-se, conscientemente, a sofrer as 

injunções da escola primária em que viera lecionar, cujos alunos primários e rebeldes, 

daninhos, desrespeitosos e cruéis, o crucificaram dominados pela sua irresponsabilidade 

espiritual. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

151 

 Jesus enfrentava imensa desvantagem na vivência terrena, porque, na competição 

humana e feroz dos terrícolas, ele só reagia "dando a camisa a quem lhe furtasse a túnica" 

ou "oferecendo a face direita a quem lhe batesse na esquerda". Entre a pomba que não se 

defende do gavião cruel, apenas interessado no seu bem-estar, é óbvio que a pomba será 

sacrificada. Num mundo tão agressivo e primário, ainda nos primórdios do seu 

aperfeiçoamento, como é a Terra, os seus habitantes são espiritualmente analfabetos e só 

reconhecem o poder da força, jamais a ternura e a renúncia. Em qualquer nível de vivência 

intelectual, moral e emotiva do plano físico terrícola, só leva vantagem quem se defende 

protegido pelas mesmas leis primárias e instintivas desse mesmo mundo inóspito. Mas será 

derrotado, implacavelmente, o santo que, impelido por princípios espirituais inerentes à 

vida de um reino superior, pretenda viver, pacífica e amorosamente, entre os "trogloditas" 

de casimira e barba rapada, onde as leis e as regras de sobrevivência ainda evocam a era do 

"sílex" das cavernas. 

 Num mundo de natureza agressiva e própria dos seres ferozes impiedosos, tanto 

quanto mais delicado for o homem, mais facilmente ele será ferido pelo impacto violento e 

destruidor do meio. 
4
 Daí o motivo por que ao afirmar que era o "Caminho, a Verdade e a 

Vida", Jesus também advertia que o homem teria de apanhar a sua própria cruz e submeter-

se, pacífica e resignadamente, a toda sorte de sofrimentos e dores, caso desejasse realmente 

alcançar o "reino de Deus". 

 
 4 - Diz Ramatís, na obra "O Sublime Peregrino": "O traje de seda do príncipe rasga-se 
mais fácil e rápido entre os espinheiros, do que o vestuário de couro do aldeão". 

 

 

 PERGUNTA - Que significa Libertação do "Maya ", da tradição oriental? 

 RAMATÍS - o espírito do homem só conseguirá libertar-se do "Maya" 
5
 que o 

prende à roda das encarnações humanas, quando ele espontânea e corajosamente extinguir 

todos os desejos e atividades do mundo físico, para aspirar exclusivamente à vivência no 

mundo angélico. Já dizia Paulo de Tarso que somente depois de" morrer" o homem velho e 

renascer o "homem novo", o espírito consegue alçar o seu vôo para os planos de ventura 

sideral eterna. 

 
 5 - "Maya", vocábulo tradicional do sânscrito, que significa a "ilusão" da vida física, o que 
se transforma, envelhece e desaparece; o que não persiste e o homem se enleia como na teia de 
aranha, imantado pela força atraente das formas físicas e por elas aniquilado. 
 

 Jesus frisou, categoricamente, quanto à imensa diferença que existe entre o plano 

espiritual do "reino de Deus" e o "mundo de César" da existência humana, com todas as 

suas fascinações, ciladas e desejos, que aprisionam o espírito nas teias sedutoras das vidas 

transitórias e fundamentalmente inglórias. 

 O reino de Deus significa a vivência liberta do espírito imortal, em que tudo é 

definitivo, certo e venturoso, cujos seres felizes jamais se turbam pelo medo, angústia e 

aflições próprias dos mundos transitórios, onde o homem se desgasta no uso indiscriminado 

dos cinco sentidos físicos e, ainda, sofre a influência extra-sensória do mundo oculto, que é 

condizente com o mundo físico criado pelo próprio homem. 

 O homem que busca o "reino de Deus" e enseja a sua libertação dos ciclos 

encarnatórios só consegue livrar-se do jugo carnal, após exterminar qualquer interesse ou 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

152 

paixão pela matéria. Enquanto existir o mínimo desejo sobre os valores e prazeres físicos, 

malgrado os esforços de ascese sideral, o espírito lembra a águia que, ao sulcar a amplidão 

dos céus, ainda se aflige pela necessidade de mitigar a sede e matar a fome no solo físico. 

Essa libertação há de ser cruciante, mas definitiva, um rompimento implacável dos valores 

e bens do mundo material, assim como fizeram os grandes luminares da espiritualidade. 

 O príncipe Sakia Muni, que dispunha do poder de vida e de morte sobre os seus 

vassalos, cujo corpo era decorado com as jóias mais finas e impregnado com os perfumes 

mais raros, percorrendo as suas terras em carruagens douradas, cujos desejos eram ordens 

implacáveis, quando pressentiu a realidade do espírito eterno despojou-se de todos os bens 

e riquezas do mundo para alcançar a sua libertação. Em seguida, trocou os ricos trajes de 

seda pela vestimenta de estamenha dos mendigos e, procurando ser o último dos homens 

transformou-se no consagrado Buda, o líder espiritual da Ásia. 

 Antes, pesava-lhe sobre a cabeça a coroa de príncipe reinante, com as 

responsabilidades complexas da saúde, educação e alimentação do seu povo, o que também 

é louvável para Deus, mas escravizante para o espírito. Depois, despertando, libertou-se 

dos valores e das competições do mundo, consagrando-se num habitante natural da 

comunidade sidérea e feliz do reino do espírito imortal. Sem dúvida, dali por diante, ele 

começou a ter desvantagens em qualquer especulação do mundo, desligando-se dos 

interesses e das cobiças da vida humana, a fim de deixar a sua mensagem vivida 

pessoalmente e roteiro exato de promoção do homem para o reino eterno e autêntico do 

Senhor. No entanto, sob tal condição, ele libertou-se de Maya, a ilusão da vida física. 

 

 

 PERGUNTA - Mas a Lei de Moisés, em que era lícita a desforra de "dente 

por dente e olho por olho", porventura também não significa um princípio ou regra 

cármica? 

 RAMATÍS - A lei mosaísta e vingativa de "olho por olho e dente por dente" 

era apenas a regra humana modelada para se conter um povo, cujo temperamento e 

entendimento espiritual ainda eram rudimentares, e nada mais concebiam do que o mesmo 

pagamento para igual delito. Os pagãos costumavam devotar os seus desejos cruéis, 

atirando os filhos tenros nas fornalhas ardentes de Moloch, sob a mesma ilusão de que 

Deus se rejubilava com o sangue humano, assim como hoje os fiéis solicitam favores 

divinos, através do incenso, das flores e das velas na liturgia moderna, muitas vezes 

rogando ao Senhor que extermine os seus "inimigos" nas lutas fratricidas. A fim de 

controlar o primarismo brutal da época em que as paixões e as violências humanas não 

podiam ser disciplinadas pelas exortações religiosas de acenos do Paraíso, Moisés 

estabeleceu e decretou a lei de "olho por olho e dente por dente", procurando diminuir 

crimes e pilhagens ante o direito da vítima de também punir o seu algoz ou desafeto, tanto 

quanto tenha sido o mal praticado. 

 Mas entre o princípio e o direito de o homem ser o próprio justiceiro dos prejuízos 

sofridos, capaz de exorbitar dessa concessão e punir um delito menor com outro crime mais 

cruel, justifica-se a Lei do Carma, implacável, justa e impessoal, que além de indenizar a 

vítima corrige e redime o criminoso. Sob a lei pessoal de "olho por olho e dente por dente", 

o homem agraciado pelo direito de punir pode abusar da desforra, ultrapassando 

sadicamente o montante do débito da cobrança. Mas sob a Lei do Carma, em sua função 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

153 

técnica e impessoal, a liquidação da dívida pregressa ainda proporciona investimentos 

benfeitores para o futuro do próprio culpado. 

 

 

 PERGUNTA - Mas, em essência, o que se deve entender por Lei do Carma? 

 RAMATÍS - A palavra "Karma" é originária do sânscrito, antigo idioma hindu 

consagrado nos templos iniciáticos; ela procede da raiz "Kar" (fazer ou agir) e do sufixo 

"Ma" (o efeito e a ação). Assim, o "Karma" significa a lei em que toda causa gera efeito 

semelhante, que abrange o próprio destino dos homens, quando todos os atos e todas as 

causas vividas pelos espíritos em existências físicas anteriores ficam posterior e 

hermeticamente vinculados aos seus efeitos semelhantes no futuro. "Karma", portanto, é 

essencialmente a "causa" e o "efeito", enfim, o controle dos acontecimentos originais aos 

seus resultados posteriores. Sob o mecanismo cármico ocorre a retificação que equilibra, 

esclarece, segrega, mas fortifica, pois obriga o devedor à liquidação mais breve de sua 

dívida pregressa, mas também o liberta para decidir quanto ao seu futuro. 

 Não é uma lei especificamente punitiva, pois se disciplina rigorosamente, também 

premia generosamente o bom pagador, comprovando a lei de que será dado "a cada um 

conforme as suas obras". O carma, que deriva da Lei Divina ou da pulsação da própria Lei 

Cósmica, também regula o "livre-arbítrio", pois concede maior liberdade de ação e poder 

ao homem, tanto quanto ele adquire mais sabedoria e se torna, espiritualmente, mais 

responsável. Assim como os pais afrouxam a liberdade dos filhos à medida que eles se 

tornam mais cuidadosos, experientes e adultos, a Lei do Carma amplia o campo de ação e 

responsabilidade do espírito, tanto quanto ele se emancipa e se conscientiza no curso 

educativo da vida. 

 

 

 PERGUNTA - Que se deve entender por "queimar" o carma, conforme é tão 

familiar nos ensinamentos orientais? 

 RAMATÍS - Todos os pensamentos, sentimentos e ações do espírito encarnado 

geram um tipo de "carma" para o futuro, ou seja, produzem uma soma de efeitos bons ou 

maus, perfeitamente vinculados aos atos praticados pelo espírito em vidas anteriores. Em 

conseqüência, chama-se "queimar" o carma, quando os seus próprios autores resgatam as 

dívidas ou "efeitos" assumidos pelas causas culposas do passado. Mas em face de cada 

"causa" ou ação boa ou má de hoje também produzir um efeito bom ou mau nas vidas 

futuras, o espírito encarnado reduz as suas dívidas pregressas e, ao mesmo tempo, gera um 

novo carma bom ou mau, através dos atos atuais e cujos efeitos devem ser vividos na 

próxima existência. 

 

 

 PERGUNTA - Jesus, porventura, também se referia em sua advertência e 

admoestações evangélicas a essa "causa" e "efeito", que é a engrenagem do carma? 

 RAMATÍS - O Divino Mestre, como abalizado instrutor espiritual, conhecia 

perfeitamente o mecanismo e a razão da Lei do Carma, que preside e disciplina o destino 

dos espíritos encarnados. Sem dúvida, ele não podia expor claramente o mecanismo 

cármico ao povo de sua época em face do primarismo dos seus conterrâneos e, sobretudo, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

154 

para não contrariar os dogmas do judaísmo que não tardaria em protestar contra tal ensino 

inusitado. Mas podemos identificar em sua obra esse conhecimento, através de símbolos e 

parábolas, bastando-nos examinar a sua conceituação evangélica. Os conceitos de "quem 

com ferro fere, com ferro será ferido", a "cada um será dado, segundo as suas obras" ou 

ainda "o homem pagará até o último ceitil", são princípios insofismáveis da "Lei do 

Carma", tanto quanto os aforismos e ditos populares do povo, nesse particular, que 

advertem "Quem semeia ventos, colhe tempestades" ou "O mal que se planta à noite, colhe-

se de dia". 

 Assim, quando Jesus aconselhava que o maior dos mandamentos é o "Ama ao 

próximo como a ti mesmo" e, também, "Faze aos outros o que queres que te façam", a sua 

intenção era realmente orientar o homem para evitar um "mau futuro", libertando-se da 

severidade do carma inflexível e da imantação nas faces dos orbes físicos. 

 

 

 PERGUNTA - Considerando-se que o conceito de "cada um colhe o que 

semeia" é um princípio da Lei do Carma, não seria uma aberração os espíritos 

encarnarem-se na Terra, já estigmatizados por destinos fatalistas e que lhes cerceiam o 

"livre-arbítrio"? 

 RAMATÍS - Embora cada espírito deva renascer na vida física com o seu 

programa previamente esquematizado pela Administração Sideral da Terra, isso também se 

conjuga ao carma da raça e ao carma do próprio planeta de provas. Assim, há o carma 

individual do espírito reencarnante, o qual se conjuga ao carma da família em que ele 

ingressa, inclusive ao carma do povo ou da raça de que ele vai participar. É uma 

conjugação perfeita de valores positivos e negativos, que não podem exorbitar das regras e 

dos princípios disciplinadores da Lei do Cosmo, no esquema corretivo e indenizador das 

coletividades e dos indivíduos em suas inter-relações pessoais. 

 A família terrena é constituída por espíritos dos mais variados tipos e graus 

evolutivos, os quais se digladiam há milênios no curso das vidas humanas e sujeitos ao 

carma coletivo do próprio conjunto familiar espiritual, povo, raça e da própria humanidade 

na sua eleição planetária. Sob a vestimenta carnal dos mesmos ascendentes biológicos, 

disfarçam-se espíritos amigos e inimigos, vítimas e algozes, credores e devedores, que ali 

se aproximam e se ajustam, sob a condição contemporizadora e convencional do lar 

humano. No seio da mesma família terrena, tanto vivem os espíritos amigos e unidos pelo 

amor, assim como as almas inimigas e adversas imantadas pelo próprio ódio que geraram 

no passado. Durante o treino afetivo e os interesses em comum, que unem os membros da 

mesma família, amainam-se ódios pregressos e cessam os impulsos irascíveis, e que ainda 

ficam mais fortalecidos pelo sentimento da partida para o Além. 

 Afora sua retificação individual, cada espírito encarnado ainda fica na dependência 

da correção do conjunto de espíritos afins, fann1ia, que é também uma espécie de membro 

de cada povo, raça, e, conseqüentemente, da própria humanidade terrícola, compondo a 

síntese do carma do próprio orbe onde vivem. Sob dores, sofrimentos, necessidades 

econômicas, vicissitudes morais e dramas da família, os espíritos reunidos pelo mesmo tipo 

de delitos, culpas e dívidas cármicas, então precisam amparar-se contra a agressividade do 

mundo exterior, enquanto isso os ameniza em suas próprias mágoas e ressentimentos 

recíprocos do passado. Ademais, as alegrias e os sucessos dos membros da mesma família, 

quando se projetam nas esferas da arte, política, social, intelectual ou mesmo desportiva, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

155 

carreiam louvores e exaltações que lembram indenizações dos maus entendimentos 

pregressos. A euforia do conjunto, uma vez que a ventura de um familiar também se reflete 

no todo da parentela, aumenta a satisfação recíproca e extingue mais breve as animosidades 

cármicas pregressas. 

 Em face de cada fann1ia terrena compor-se pela afinidade espiritual, atração e 

simpatia pelo afeto recíproco do passado ou, então, sob a injunção cármica de dívidas e 

culpas, existem famílias tradicionalmente felizes, as quais passam pelo mundo deixando 

um rasto de júbilo, sucesso e venturas por parte de todos os seus componentes. No entanto, 

outras famílias carregam certo estigma doloroso, uma atmosfera trágica desde a sua 

formação, que surpreende a própria história. 
6
 Há famílias totalmente agressivas, 

egocêntricas, degeneradas, inescrupulosas, vingativas, perversas, trágicas ou desventuradas, 

cujos membros e descendentes findam suas vidas sob o mesmo tipo de "carma", que os 

estigmatizam em conseqüência de vidas anteriores. Aliás, verifica-se, também, que em 

certas famílias os seus membros extinguem-se sob um mesmo tipo de enfermidade, desde a 

tuberculose, lepra, cânceres ou forma de aleijamento, surdez, perturbações mentais, que 

surpreendem os próprios médicos, uma vez que há falecimento da maioria por moléstia 

idêntica e não contagiosa, ou mesmo hereditária, cuja explicação científica induz alguma 

predisposição atávica, mas na realidade é o carma coletivo. 

 
 6 - Embora guardando o sigilo fraterno, conhecemos, em Curitiba, alguns casos que 
confirmam perfeitamente essa observação de Ramatís: a família X, composta de cinco mulheres e 
quatro homens, resultou na seguinte liquidação desventurada: a progenitora, de origem algo 
fidalga, desgastou-se no vício do álcool, o esposo foi assassinado no recinto de trabalho, três filhos 
pereceram em antros de prostituição, duas filhas foram assassinadas como aliciadoras de jovens 
imprudentes. Finalmente, os dois rapazes restantes, um deles, proxeneta, liquidado numa boate, e 
o outro, atualmente preso por delinqüência de tóxicos e roubos. As mais jovens, sobreviventes, 
viciadas em tóxicos, álcool e degradação, são notícia de jornal. 

 Em verdade, a Lei Cármica reúne sob a mesma vestimenta carnal e influenciados 

pelos mesmos ascendentes biológicos, espíritos afins, por força de culpas, deslizes, dívidas 

e mazelas semelhantes, compondo estigmas trágicos sob a dependência da mesma 

indenização espiritual pretérita. 

 

 

 PERGUNTA - Poderíeis exemplificar-nos quanto à natureza das culpas ou 

pecados de vidas anteriores, que agrupam espíritos afins às provas semelhantes na 

mesma família? 

 RAMATÍS - Comumente, uma família, cujos membros sofrem acidentes ou se 

extinguem sob armas de fogo, às vezes de modo surpreendente, morrendo aparentemente 

sem culpa, atingidos por uma bala sem rumo, ou por examinar uma pistola ou fuzil, trata-se 

de um conjunto de espíritos em prova semelhante e provavelmente de ex-caçadores, que no 

passado divertiam-se em acabar com os pássaros nas florestas. Há o carma de vários 

componentes de um agrupamento familiar, e que coincidem de morrer de câncer. Isso 

constitui um enigma para a ciência profana, no entanto, são comparsas que operaram em 

desfavor do próximo por ações negativas de magia, maledicência, calúnias, prejuízos ou 

extrema inveja. Em outros eventos, verifica-se que os descendentes de certa família 

desencarnam por afogamento, cumprindo o carma de pirataria, quando lançavam ao mar os 

tripulantes dos barcos apreendidos. Outras vezes, pais infelizes curtem a desdita angustiosa 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

156 

de só gerarem filhos retardados, mongolóides, hidrocéfalos ou esquizofrênicos, ignorando 

que foram responsáveis pelo vício da cocaína, morfina ou ópio, nos espíritos dos seus 

próprios descendentes atuais. 

 Enquanto a Humanidade ignorar o conceito evangélico de que "a cada um será dado 

segundo as suas obras", jamais o homem alcançará a ventura de uma existência tranqüila. 

Sob a regência do "livre-arbítrio", que permite ao espírito organizar a sua vivência nos 

mundos físicos, ele ainda fica enquadrado no esquema retificador do' seu carma, o qual, 

sem dúvida, foi também uma causa que termina por reduzir a própria ação desse livre-

arbítrio. O espírito deve sempre pesar e balancear quais serão os prejuízos que poderá 

causar ao próximo, toda vez que se movimentar para atender a satisfação das próprias 

necessidades e prazeres. Sob o conceito de senso comum, em que "a semeadura é livre, mas 

a colheita é obrigatória", o homem deve medir rigorosamente o efeito dos seus passos na 

senda humana, porquanto "há de pagar até o último ceitil", toda culpa ou prejuízo causado 

a outrem. 

 

 

 PERGUNTA - Poderíeis explicar-nos melhor essa questão de carma 

individual, de um povo, ou de um planeta? 

 RAMATÍS - Repetimos: há o carma do indivíduo e, depois, o carma da 

família, que se constitui na soma do ativo e passivo de todos os espíritos ali congregados 

para compor o grupo doméstico. Igualmente, há o carma de uma cidade, que compreende o 

carma dos membros de todas as famílias ali residentes. A soma do carma das cidades, 

então, é a do país, e a soma do carma de todos os países é o resultante do continente, até 

que a soma do carma de todos os continentes é a do próprio orbe. 

 Considerando-se os vários tipos de planetas do sistema solar e as suas funções, 

como orbes educativos primários, ginasiais, secundários ou acadêmicos, a Terra é um 

mundo de carma bem mais rude do que Marte, o qual é um grau sideral superior. Daí o 

motivo por que a base fundamental do tipo de carma de cada espírito reside, 

especificamente, nas condições mesológicas do próprio planeta onde é chamado a residir 

ou renascer. Só pelo fato de qualquer espírito reencarnar-se na Terra, ele já fica 

condicionado a um carma mais doloroso, por ser um orbe de natureza hostil e primária, 

portanto, mais desventurado do que outro espírito que renasce em Marte, planeta que é 

mais sublimado do que o mundo terreno. 

 

 

 PERGUNTA - A fim de apreciarmos melhor os valores cármicos escalo 

nados em cada planeta, por que a Terra é considerada um planeta mais inóspito e 

carmicamente inferior? 

 RAMATÍS - A Terra é uma escola de educação espiritual ainda da série 

primária, portanto, um planeta de carma, sobretudo, corretivo, ou seja, de finalidade 

purificadora. É um orbe de natureza física instável, sujeito às inundações, tufões, secas, frio 

e calor extremos; suas florestas são povoadas de insetos, répteis de toda sorte, de animais 

perigosos e selvagens, enquanto todo o meio ainda é poluído de germens patogênicos nas 

imensas regiões pantanosas, ou de depósitos de detritos humanos, provocando o 

envenenamento químico do próprio ar na evasão de gases nauseabundos. Em conseqüência, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

157 

geram-se epidemias mortais ou de efeitos deformantes, com a proliferação de vírus e 

ultravírus, além dos intempestivos acidentes geográficos, que não permitem uma vivência 

de absoluta tranqüilidade. 

 Na sua composição primária, e para efeito de polimento espiritual, os vulcões são 

verdadeiras válvulas de pressão da massa ígnea interna, e geram tragédias lamentáveis 

entre os povos, cujos espíritos muito endividados situam-se justamente nas áreas vulcânicas 

ou de instabilidade geológica. Os pólos, atualmente sem serventia para uma produção 

nutritiva, serão no futuro uma espécie de reservatório, em que o gelo conserva as terras 

nutritivas para serem expostas ao sol no próximo milênio, após a verticalização profética da 

Terra. 

 Assim como as escolas primárias do mundo são destinadas aos alunos incipientes, 

analfabetos e rudes, o planeta Terra é o lar físico de espíritos primários, defeituosos e 

rebeldes, cujo conteúdo psíquico ainda bruto como o diamante extraído do solo, principia a 

ser desbastado para a louvável escultura do futuro brilhante espiritual. 

 O Alto seria bastante incoerente, caso povoasse a Terra, que é um curso primário 

espiritual, com entidades de alto gabarito e de melhor freqüência sideral. Assim como a 

lixa amacia a madeira do tampo da mesa rústica, o ácido limpa a vidraça gordurosa ou o 

calor apura o ferro até a condição louvável de aço mais resistente, um planeta como a Terra 

serve para desbastar as arestas grosseiras dos espíritos aí encarnados e prepará-los para 

outras vivências mais sublimes. 

 

 

 PERGUNTA - E quais são as características fundamentais que indicam os 

tipos espirituais para habitar planetas primários semelhantes à Terra? 

 RAMATÍS - Sem dúvida, um planeta primário, cuja estrutura geológica 

instável oferece pouco conforto no seu ambiente físico, só pode servir de palco ou moradia 

educativa, para espíritos de características psíquicas primárias ou deficientes, ainda 

necessitados de corretivos redentores, como as intempéries, as mudanças climáticas e os 

cataclismos geológicos. 

 Os alunos ignorantes, rebeldes, instintivos, daninhos e briguentos, que freqüentam 

as escolas primárias de alfabetização do mundo, são naturalmente desordeiros e 

irresponsáveis, pois destroem sanitários, entopem tinteiros, quebram torneiras, sujam 

assoalhos, aniquilam jardins, desmontam janelas, riscam portas e carteiras, retalham 

bancos, rasgam livros, furtam dos companheiros, escrevem obscenidades nas paredes, 

zombam dos professores, gazeiam as aulas, vivem aos pontapés e socos, malcriados e 

desbocados para com os próprias colegas. 

 Comparativamente, quais são os tipos de espíritos, que anualmente habitam a Terra 

e foram atraídos pela mesma afinidade primária, para encetar o aperfeiçoamento espiritual 

sob a rudeza de um mundo agressivo e inferior? Os terrícolas, muitos semelhantes às 

crianças analfabetas e ignorantes que freqüentam as escolas primárias do mundo, também 

são daninhos, irresponsáveis, orgulhosos, avarentos e destruidores. À guisa de alunos 

perversos, vândalos e brutos arrasam cidades com bombas atômicas, destroem bibliotecas, 

igrejas, templos, escolas, teatros, hospitais, institutos de cultura, centros de saúde e 

estâncias de recuperação física. Lançam bombas incendiárias e queimam campos, florestas, 

pomares e jardins, aniquilando as reservas de alimento da própria humanidade. São tipos de 

almas primárias tão insensatas, que se embriagam de álcool até a morte liquidá-los nas 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

158 

valetas ou nos hospitais psiquiátricos; loucos e desajustados, atiram os seus veículos contra 

postes, muros, casas, animais e pedestres, ou despenham-se colinas abaixo em abismos 

insondáveis, onde perecem tragados por trágicas fogueiras. 

 Malgrado serem criaturas adultas e com pretensos foros de civilização, elas sugam o 

fumo fétido e carbonizado de cigarros, charutos ou cachimbos em ridícula competição com 

os bugres infantis. Noutro sentido, apesar da fartura de legumes e cereais, que Deus 

derramou pela Terra, os terrícolas devoram rins, nervos, miolos, fígado, estômago, tripas e 

chouriços manufaturados com o sangue dos animais inocentes massacrados nos frigoríficos 

e matadouros, construídos sob os mais avançados recursos da técnica e da ciência terrena. 

Ainda são tão cruéis, que prostituem as próprias "colegas" do educandário terrícola e 

deixam-nas apodrecer nos catres de hospitais de indigentes, à guisa de lixo humano, ou 

exaurem-nas junto à tina de lavar roupa para sustentarem os filhos frutos de amores ilícitos, 

ou de irresponsabilidade espiritual. 

 Os homens mais imprudentes viciam-se em entorpecentes e degradam o corpo 

sensível sob a ação alucinógena dos psicodislépticos; os mais desatinados matam-se em 

batalhas sangrentas por defender retalhos de panos coloridos que simbolizam as pátrias 

situadas entre limites de terras pertencentes exclusivamente ao Criador. Os mais fanáticos 

massacram-se sob o rótulo de católicos, protestantes, hindus, budistas, muçulmanos ou 

judeus e ensanguentam o solo do orbe em defesa do "seu" Deus. Outros promovem 

cruzadas piedosas e homicidas, fogueiras de inquisição e atos de fé, onde esturricam os 

irmãos componentes da mesma família humana planetária. Os seres mais astutos enganam 

os colegas e vendem-lhes bens inexistentes ou jóias falsas, carros furtados ou emitem 

cheques sem garantia. Os mais hábeis e eloqüentes iludem os seus eleitores em campanhas 

políticas interesseiras e mistificadoras; os academizados defendem o direito fazendo 

chicanas, alguns constroem edifícios que desmoronam ante a má-fé edificativa e a ambição 

de lucros fáceis; outros industrializam a "dor humana", mutilando órgãos sadios de 

pacientes histéricos, a fim de liquidarem as prestações do luxuoso veículo da moda e 

manter as aventuras licenciosas. Finalmente, há beócios que deixam suas fortunas para o 

gozo epicurista de cães, gatos e aves numa sub-reptícia vingança contra a humanidade, sob 

o máximo carinho e prodigalidade, enquanto os vizinhos fenecem na miséria. Os mais 

duros de coração ainda são capazes de vestir trajes caríssimos, completamente indiferentes 

aos maltrapilhos sem sorte, mas deslumbrados pelas pedrarias e penduricalhos caríssimos 

sobre o corpo perecível, e não poucas vezes já minados pelo carma cancerígeno. 

 Os mais severos, à guisa de sensores gratuitos, reclamam contra a alta do preço do 

leite, pão e dos cereais, mas silenciam diante do aumento do uísque, da cachaça e do 

cigarro, que lhes satisfazem o vício escravizante. E a Terra, em serviço educativo às almas 

entorpecidas, irresponsáveis e ambiciosas, ainda tinge-se de sangue nos matadouros das 

batalhas fratricidas, onde seus alunos matam-se entre si, somente pela diferença de 

doutrinas políticas, diversidade de cor, da vestimenta carnal, e porque uns são brancos ou 

pretos, outros amarelos ou vermelhos, alguns por manter o imperialismo econômico, outros 

pelo espírito de anarquia às instituições disciplinadoras do mundo. 

 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

159 

 

 PERGUNTA - Mas o avanço científico e o progresso técnico do mundo não 

poderiam transformar a Terra num planeta mais confortável e ameno, proporcionando 

aos homens uma vivência agradável e equilibrada? 

 RAMATÍS - Assim como o homem canceroso não recupera a saúde, só em 

mudar da choupana miserável para o hospital especializado, nem o inquilino se torna mais 

inteligente ou sensato, trocando de apartamento, os espíritos dos terrícolas não se 

convertem em criaturas pacíficas e benfeitoras, unicamente pelo fato de a ciência e técnica 

transformarem o seu orbe num mundo confortável e agradável. 

 Da mesma forma, o requinte técnico, a modernização e o luxo aplicado na escola 

primária não extinguem a estultícia, ignorância, rebeldia e maldade dos alunos ignorantes. 

Os alunos incultos, instintivos, daninhos e irresponsáveis continuariam a rasgar o veludo 

"chiffon" das poltronas modernas estofadas, romper as canetas-tinteiro sofisticadas, rasgar 

os livros de papel acetinado, borrar as paredes plásticas decoradas caprichosamente, 

quebrar os sanitários de porcelana colorida, arruinar as torneiras cromadas e sujar os 

uniformes limpíssimos, tudo isso no seio da mesma algazarra bulhenta, indisciplina e 

cinismo contra os professores selecionados da melhor safra de educadores modernos. 

 O mesmo fenômeno ocorre no vosso orbe, pois, malgrado o triunfo da técnica e da 

ciência, que iluminam feericamente as cidades modernas, descobriram o "radar", criaram o 

"computador" e mantêm o controle remoto dos jatos supersônicos e da descida na Lua, os 

terrícolas continuam na mesma ignorância, impiedade, belicosidade e índole fratricida que 

herdaram da idade da pedra. Embora o homem tenha pousado na Lua, ainda não conseguiu 

penetrar um centímetro dentro de si mesmo; malgrado o triunfo de circundar o seu orbe 

com satélites artificiais, ainda não domina, evangelicamente, os passos em redor do seu 

próprio lar. Trajando requintados figurinos e surpreendentemente motorizado, 

televisionado, eletrificado e completamente cientificista, o homem terreno ainda continua a 

praticar os mesmos atos de vandalismo próprios da era das cavernas, variando tão-somente 

em sua perversidade, quanto aos recursos de destruição proporcionados pela ciência 

moderna. 

 Antigamente habitava grutas de pedras; hoje, civilizado, prefere os estreitos 

canudos de cimento conhecidos por "arranha-céus"; antes, liquidava os adversários com 

porretes e pedras, atualmente, mata de modo elegante com artísticas pistolas eletrônicas; na 

época do "sílex" ele arrastava a companheira do vizinho pelos cabelos, através dos campos, 

a fim de satisfazer os instintos animais; agora, pratica o mesmo ato traiçoeiro e ignóbil, mas 

o faz de maneira louvável, conduzindo a vizinha num "Galaxie" ou "Corcel", para os 

lugares convenientes. É indiscutível que, se não mudou na sua categoria moral, pelo menos 

progrediu nos processos usados. O caboclo, outrora, viajava um mês, a cavalo, na intenção 

de cravar a faca no ventre do desafeto ou inimigo político que o havia ludibriado; hoje, 

graças aos triunfos científicos e técnicos do mundo, o homem civilizado faz o seu 

"desjejum" em New York, apanha um avião a jato, almoça em Lisboa e, à tarde, alcança o 

sucesso de assassinar o seu adversário em Paris, com um excelente tiro eletrônico. 

 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

160 

 PERGUNTA - Que aconselhais para aqueles que desejariam transformar a 

Terra num mundo mais sedativo e numa humanidade mais cristã e, no entanto, nada 

podem fazer? 

 RAMATÍS - Quando o aluno diligente, estudioso e responsável verifica que em 

nada pode contribuir para modificar a escola primária e elevar a conduta dos seus colegas, 

só lhe resta uma decisão: devotar-se, paciente e integralmente ao estudo libertador e 

promover-se o mais cedo e, eficientemente, possível nos seus exames, a fim de se desligar 

da escola tão rude e tão eletiva apenas aos alunos daninhos, irresponsáveis e rebeldes. O 

mesmo cabe ao espírito encarnado na Terra, cumprir disciplinada e devotadamente as 

lições para a sua mais breve libertação do jugo desconfortável da matéria, atendendo ao 

convite do Cristo, que assim adverte: ''A cada um será dado segundo as suas obras", mas 

acrescenta: "Quem quiser alcançar o reino dos Céus, apanhe sua cruz e siga-me." 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

161 

Capítulo 12 

 

 

"Com o juízo com que julgardes, sereis julgados; 

e com a medida com que medirdes, vos medirão 

também a vós" 

 
 

Mateus, 7:2 

 

 

 PERGUNTA: - Quando Jesus recomendou o conceito de "Não julgueis e 

não sereis julgados" ou "Não condeneis e não sereis condenados", dirigia-se, 

exclusivamente, à raça judia ou o seu pensamento estendia-se também aos demais 

povos? 

 RAMATÍS: - O Mestre Jesus sempre servia-se das imagens do mundo terreno, 

conhecidas e convencionadas em sua época, para expor os ensinamentos espirituais a fim 

de que o homem pudesse assimilá-los o mais profundamente e além do limite objetivo da 

própria vida. Mas em face de sua sabedoria incomum, Jesus tecia as suas parábolas de tal 

forma, que as mesmas configurações descritas e enquadradas na vivência comum social e 

moral da época, ainda hoje estimulam e orientam a dinâmica mental do homem moderno 

para melhor conhecimento da vida imortal. Graças à dedicação persistente e às conclusões 

sensatas de um espírito de alto gabarito, como foi Allan Kardec na composição da doutrina 

espírita, o homem atual já pode avaliar mais intimamente as leis e os fenômenos autênticos 

da vida espiritual. E sob o mecanismo disciplinado da mediunidade, os espíritos 

mensageiros e instrutores, quando atuam por médiuns sensatos, estudiosos e fiéis, ajudam a 

humanidade para melhor aperceber-se do conteúdo esotérico do Evangelho de Jesus, 

fixando-lhes uma interpretação cada vez mais espiritual e menos humana. 

 Os ensinamentos de Jesus, lembrando energia de "alta voltagem" sideral', podem ser 

regulados conforme a capacidade receptiva das lâmpadas humanas e entendidos 

sensatamente em cada época de análise e divulgação. Assim, a máxima do "Não julgueis 

para não serdes julgados" significava, para os homens incipientes da época cristã, uma 

severa advertência contra a injustiça, maledicência e calúnia, mas ainda algo restrito ao tipo 

da vida judaica. Após a alvorada do Espiritismo, esse mesmo conteúdo se delineia em sua 

intimidade esotérica e se torna mais genérico em relação à vivência do espírito imortal. Em 

vez de sentença exclusiva e regular, o intercâmbio entre os homens amplia-se no seu 

sentido moral, abrangendo já algo do processo cármico no julgamento das relações e 

conseqüências entre os espíritos nas suas encarnações sucessivas. Já não se trata de um 

conceito mais propriamente disciplinador e relativo à vida do povo judeu, porém extensível 

à continuidade da vida espiritual, abrangendo os maus e os bons juízos que o espírito 

pronuncia no decurso de todo o processo de sua angelização. 

 Do mesmo conceito, que se referia mais, particularmente ao procedimento incorreto 

e injusto do cidadão existente na época de Jesus, quando julgava o adversário, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

162 

desconhecido, amigo e até parentes, mas sem julgar-se a si mesmo, o Espiritismo já 

identificou o encadeamento predominantemente espiritual. No futuro, após a comprovação 

científica da realidade do espírito imortal, que será identificado pela instrumentação de 

precisão laboratorial, o homem, então, compreenderá que a miniatura do próprio 

metabolismo cósmico palpita ativamente na intimidade de sua própria alma. Os conceitos 

de Jesus, "Não julgueis, para não serdes julgados" e "Não condeneis para não serdes 

condenados", são importantes advertências de que toda ação negativa do espírito redunda 

sempre em seu próprio prejuízo, pois julgar o alheio é "medir-se" a si próprio. Aliás, é 

muito conhecido o fenômeno da psicologia do mecanismo de defesa do "ego", que é a sua 

fanática projeção, em que para ressaltar-se ou elevar-se o homem julga o próximo e o 

diminui por uma conclusão inferior. 

 Muito além da simplicidade de um julgamento pessoal de homem para homem, essa 

sentença do Cristo abrange a vivência do espírito, através de suas encarnações. Ela vincula 

o espírito a princípios e regras científicas, conforme já comprovamos, filosoficamente, pela 

psicologia moderna. Não aludem exclusivamente ao julgamento terra-a-terra, quando um 

acusado pratica qualquer delito e deve sofrer uma pena de acordo com os códigos 

regionais. Mas isso também se refere quanto ao fato de a criatura julgar os equívocos, as 

imprudências e os pecados dos seus irmãos, e depois verificar a frustração de já ter 

procedido assim em vidas anteriores, ou aperceber-se de que ainda poderá praticá-los no 

futuro. Sob a vestimenta de um conceito moral a propor melhores hábitos morais aos 

judeus, as análises psicológicas modernas podem comprovar que essa conceituação de 

Jesus é mais propriamente uma lei do que um aforismo, e que além de funcionar fora do 

tempo e do espaço, ainda adverte e disciplina as atividades cármicas dos espíritos na sua 

ascese angélica. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos melhor esse assunto? 

 RAMATÍS: - Em verdade, esse temário evangélico do Mestre Jesus refere-se, 

precipuamente, à essência da vida espiritual do homem, pois abrange as causas e os efeitos 

fundamentais de suas vidas sucessivas sob o processo implacável e justo da Lei do Carma. 

Daí certa semelhança entre os vários conceitos evangélicos sob a mesma concepção 

aforística, em que o Mestre Divino diz: "Com a mesma medida com que medirdes, sereis 

medidos", "Aquele que não tiver pecado, que atire a primeira pedra", "A cada um será dado 

segundo as suas obras", "Quem com ferro fere, com ferro será ferido" ou, numa síntese 

significativa, que assim adverte: "A semeadura é livre, mas a colheita é obrigatória". 

 Sob o invólucro dessas sentenças e aforismos cristãos, permanece sempre o 

inalterável conteúdo evangélico, que esclarece quanto à mesma lei cármica de ação e 

reação, atuando em todos esses casos algo semelhantes. Não se trata apenas de advertência, 

censura ou sentença moral, porém, é referência indiscutível a uma lei ou princípio 

específico, que age num determinado ângulo do Cosmo, visando sempre a harmonia e q 

equilíbrio criativo da vida. É lei que corrige e cerceia a causa, a fim de eliminar o efeito, 

mas proporciona um resultado educativo. No âmago desses ensinamentos o Mestre Jesus 

adverte e esclarece quanto aos prejuízos e à leviandade do espírito que, julgando-se 

santificado diante de algum delinqüente, muitas vezes condena os mesmos pecados que já 

cometeu alhures, ou que ainda poderá cometer na atual e em existências futuras. Quanto 

mais o espírito se integra no conceito de justiça suprema e desenvolve o amor, ele deixa de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

163 

julgar os seus irmãos menos credenciados, livrando-se mais cedo da implacabilidade justa 

da Lei do Carma, que atua na sua função impessoal e, exclusivamente, para a retificação 

espiritual. 

 Assim, conforme o procedimento que alhures tivemos em vidas pregressas, 

poderemos julgar o alheio, mas sem desmentirmos o conceito de "amar o próximo como a 

nós mesmos" ou "fazermos aos outros o que queremos que nos façam". 
1
 Sob a rigorosa 

justiça com que julgarmos os demais espíritos, nós seremos rigorosamente julgados. Todas 

as máximas evangélicas são correlatas entre si, porque se derivam da mesma Lei Cósmica 

panorâmica, que mantém a coesão entre os astros, a afinidade entre as substâncias e o amor 

entre os homens. Malgrado certas regras e enunciações familiares, que limitam a vida 

humana, na sua intimidade sempre vibra a chama criadora. 

 
 1 - Nota do Médium - Lembramos o provérbio de que o "roto zomba do esfarrapado", no 
tocante ao mau julgamento. Em certa instituição católica de Curitiba, a diretora das mães cristãs 
condenou veementemente duas jovens algo volúveis e alijou-as das reuniões íntimas, julgando-as 
indignas do ambiente santificado. No entanto, lendo-lhes a aura de existência passada, surpreendi-
me identificando na rigorosa mãe cristã uma inescrupulosa cafetina que viveu na França, no século 
passado. Igualmente, certo juiz impiedoso, que consumiu noites adentro para enquadrar um infeliz 
açougueiro por roubo no peso da carne, vislumbrei-o, pela aura perispiritual, como um dos mais 
solertes vigaristas agindo inescrupulosamente em Barcelona, Espanha, no século XVIII. 
 

 Deste modo, quem julgar o próximo com o mesmo amor e boa intenção com que 

julga a si mesmo, salva-se, porque, então, revela um elevado princípio de honestidade 

espiritual, uma vez que julga e condena o próximo ao mesmo nível de culpa e penalidade, 

que desejaria para si próprio. 

 

  

PERGUNTA: - Como se verifica essa ação mais intimamente na vida do 

espírito? 

 RAMATÍS: - Através do mecanismo comparativo das parábolas, Jesus expôs 

idéias e preceitos ao nível da compreensão humana, mas que se referiam, especificamente, 

à vida espiritual. Ele sempre usou de uma linguagem imperativa e taxativa, quando aludia 

sobre a colheita inglória dos que falseiam na escalonada espiritual. Ele sempre deixou 

transparecer que todos os homens são "pecadores" e, por isso, ninguém pode julgar 

ninguém. Daí a sua advertência incisiva e evangélica à alma imprudente, que ao apontar o 

"argueiro" no olho do vizinho, não enxerga a trave nos seus olhos. 

 Nos conceitos evangélicos de Jesus, verifica-se o fatalismo de uma lei implacável, 

justa e benfeitora, que tanto quanto corrige o espírito faltoso, também dá-lhe os elementos 

para alcançar uma vivência venturosa espiritual. Os seus ensinamentos confirmam-se, 

incessantemente, através do próprio dobrar dos séculos, pois, conforme explica a doutrina 

espírita, o homem sempre defronta-se com as mesmas situações e aquisições desagradáveis 

no futuro, decorrentes dos maus atos e julgamentos efetuados contra seus irmãos em vidas 

anteriores. O tema evangélico do Mestre explica que o homem será "medido" com a mesma 

medida com que medir ou julgar o próximo, e enuncia na sua exposição o processo 

implacável, retificador e justo da Lei do Carma, quando obriga o espírito a sofrer em si 

mesmo o que ele causou a outrem. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

164 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que o Evangelho é a miniatura legislativa 

do próprio Cosmo, qual é a lei que rege, especificamente, os conceitos de "Não julgueis 

para não serdes julgados" e "Não condeneis para não serdes condenados"? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, examinando-se a conceituação evangélica do "Não 

julgueis para não serdes julgados" ou "Não condeneis para não serdes condenados", 

verifica-se que é a miniatura legislativa da própria lei de "Ação e Reação" ou o mecanismo 

sideral da Harmonia e Equilíbrio do Cosmo. São conceitos de vivência humana, mas, em 

sua amplitude, advertem sobre o próprio ritmo educativo do espírito sediado na carne. 

Assim, quem for condenado ou julgado, incorretamente, por culpa, insensatez, má-fé ou 

maledicência alheia, sofre um impacto perturbador, porque é desviado do seu curso normal 

evolutivo. 

 A injustiça praticada pelas criaturas, umas contra as outras, produz uma alteração 

que é regulada por um princípio cósmico, o qual atua em "miniatura" no campo moral do 

ser encarnado, até corrigir-lhe o desvio prejudicial. É um ato moral, mas algo semelhante 

ao mesmo acontecimento científico, quando surge uma perturbação no campo de 

sustentação dos astros e sistemas constelares, em que ocorre qualquer desvio ou violência 

nas órbitas siderais e deve ser imediatamente reajustado. Mas um julgamento equívoco e 

iníquo não atinge apenas a vítima da calúnia ou injustiça, mas o seu sofrimento e sua 

humilhação provocados pela ação condenável alheia também podem estender-se aos 

demais familiares, amigos e até ao círculo de suas relações públicas. É algo semelhante ao 

que acontece com um astro desviado do seu curso ou ritmo cósmico, acontecimento 

perturbador que termina causando prejuízos aos seus satélites, que se ligam a ele pelo 

mesmo mecanismo astronômico Em síntese, este conceito é explicado cientificamente pela 

física: a cada ação corresponde uma reação de igual intensidade e sentido contrário. Pela 

psicologia, através do mecanismo de projeção, estamos julgando no outro ser nossas 

próprias imperfeições. 

 

 

 PERGUNTA: - O conceito de "Bem-aventurados os que sofrem perseguições 

da justiça" também poderia se ajustar às máximas de "Não julgueis para não serdes 

julgados" e "Não condeneis para não serdes condenados"? 

 RAMATÍS: - Conforme os postulados da "Lei do Carma", qualquer injustiça 

que o espírito possa causar a outrem em suas encarnações ele o terá de indenizar pelos 

prejuízos ocasionados e ainda acrescidos de obrigações e ressarcimentos calculados sobre o 

montante da dívida cármica. Aí na Terra, as entidades públicas e bancárias especulam o 

intercâmbio financeiro e patrimonial sob a cobertura de taxas, juros e correções monetárias, 

a fim de evitarem o prejuízo de um só centavo sobre o valor real do empréstimo ou 

financiamento concedido. Da mesma forma, o espírito injusto e irresponsável, além de 

indenizar os prejuízos a outrem no montante de sua delinqüência, ainda deve suprir na 

próxima existência encarnatória os juros e as taxas espirituais oneradas pelo fato culposo. 

 Aliás, a própria justiça humana, quando incorre em alguma condenação injusta de 

qualquer cidadão, deve indenizar de modo satisfatório à vítima do erro judiciário, por um 

preço tão alto, que além de lhe ressarcir o prejuízo físico, também o exima de qualquer 

ônus moral. Isso comprova que permanece indestrutível no espírito do homem o senso de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

165 

responsabilidade espiritual de indenizar a quem for injustiçado. Em conseqüência, a Lei do 

Carma também assegura a todos os inocentes e perseguidos no mundo uma indenização 

dobrada ou tripla, que deve ser cumprida por sentença corretiva pelo culpado. Mas além de 

obrigar às indenizações que servem de cobertura compensadora a quem sofreu 

injustamente, a Lei também proporciona novos ensejos de recuperação espiritual à própria 

vítima, a qual deve ajustar-se de imediato ao mesmo grau que deveria usufruir quando foi 

injustiçada. 

 Daí a temática fundamental de Jesus quando enuncia o conceito de que "Bem-

aventurados, os perseguidos pela justiça", ou seja, as almas feridas pela calúnia, infâmia e 

ignomínia serão ressarcidas espiritualmente de suas dores e prejuízos, porque a Divindade 

não permite o agravo ou distorção de um só til na sua justiça. O termo indenização, que é 

tão familiar nos intercâmbios e especulações humanas no mundo físico, ajuda-nos a 

identificar de algum modo o pensamento de Jesus. Quando ele afirma que os inocentes e 

perseguidos pela injustiça serão realmente indenizados pelos maus julgadores e injustos de 

todas as épocas, elucida-nos que, sob a Justiça Divina, eles alcançarão mais cedo a ventura 

espiritual, em face da própria injustiça sofrida, desde que não partam também para o ódio e 

a vingança. 

 Aliás, a infâmia, injustiça ou calúnia podem causar males de vulto, ferir muitas 

criaturas, que vivem vinculadas à existência de quem é injustiçado e prejudicado. O homem 

caluniado, que num instante de desespero se suicida por força de sua falência moral, 

embora injusta, pode comprometer a existência carnal de outras pessoas, causando-lhes 

prejuízos intensos e imprevistos pela sua fuga à competição humana. Aqui, o fracassado 

suicida deixa a esposa e os filhos onerados por dívidas insolúveis e falta de recursos 

educativos; ali, interrompe a sua tarefa profissional, prematuramente, sem deixar substituto 

adequado e produtivo; acolá, trunca e cerceia um plano encarnatório, que aceitou no Além 

antes de se encarnar, o qual se finda antes do prazo, aniquilando esforços exaustivos de 

técnicos e mentores da espiritualidade. A morte súbita do injustiçado, tanto quanto seja a 

sua capacidade, o seu compromisso e influências no mundo, agrava ainda mais a culpa e 

intensifica o montante de indenização da futura retificação cármica para os responsáveis e 

autores da injustiça e calúnia da vítima inocente. A morte prematura do injustiçado é 

sempre um impacto negativo, para o futuro, e de tremenda responsabilidade para os 

culpados de tal acontecimento. 

 Em conseqüência, o "mau julgador", que calunia e condena, não o será tão-somente 

pelo "pecado exclusivo" do seu ato de injustiça, mas, conforme diz o Cristo-Jesus, "há de 

ser medido com a mesma medida com que medir o próximo" ou, ainda, "pagará até o 

último ceitil". Ele sofrerá um corretivo tão grave e vultoso, por parte da Lei Cármica, tanto 

quanto seja a vultuosidade de todos os prejuízos causados pela sua injustiça, direta ou 

indiretamente, a todas as vítimas enlaçados naquela mesma vida. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas que fazermos, quando ainda predomina em nosso 

espírito essa insensata maneira de "julgarmos" ou "medirmos" o próximo, em face de 

nossa medíocre noção de justiça? Quantas vezes ficamos aflitos e arrependemo-nos, 

sinceramente, dos males que causamos involuntária ou voluntariamente ao próximo? 

Quantos de nós daríamos alguns anos de vida para desfazermos um ato censurável, que 

foi praticado num momento de incúria ou insânia espiritual? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

166 

 RAMATÍS: - Não esqueçamos que a essência esotérica do pensamento de 

Jesus, enunciada no Evangelho, é sempre o fiel reflexo das próprias leis que coordenam e 

orientam a vida do espírito imortal na organização de sua consciência individual. O Divino 

Mestre jamais condenou o pecador; porém, adverte, insistentemente, quanto ao prejuízo 

que causa o pecado. Através do Evangelho, ele ilumina o caminho dos homens e aponta-

lhes os escolhos dos vícios aniquilantes, os abismos das paixões perigosas e as ilusões do 

poder e das gloríolas humanas, que prejudicam a verdadeira vida do espírito imortal. 

Ensina a prudência humana para amainar os desejos indisciplinados e a sensatez para o 

espírito encarnado manter-se no rumo certo do norte espiritual. Recomenda ao homem 

viver no cenário do mundo material sem ferir ou dificultar a vivência dos demais 

companheiros em provas. Adverte quanto à ambição humana desmedida na posse dos 

"tesouros que as traças roem e a ferrugem come"; sobre o perigo do orgulho que explode e 

depois lança a alma no inferno fluídico dos charcos purificadores do Astral Inferior. 

Lembra quanto à perversidade, que depois fere tragicamente o próprio autor cruel, na lei 

implacável do choque de retorno, "onde cada um há de sofrer segundo as suas obras". O 

Evangelho não é julgamento ou condenação dos espíritos ainda incipientes, e que se turbam 

na escalonada espiritual evolutiva nos mundos de formas; mas é apenas um "Código 

Moral" de vida superior, algo semelhante a um manual cívico disciplinando a conduta do 

futuro cidadão sideral, sob a miniatura esquemática das próprias leis do Universo. Não é de 

sua função exclusiva disciplinar homens para viver felizes na vida humana transitória, 

porém, um tratado sublime e catalisador de conscientização para o mais breve ingresso do 

espírito ao banquete angélico e eterno do "reino de Deus". 

 Jesus, Psicólogo Sideral, Coordenador de todos os demais instrutores espirituais que 

o antecederam nos evos findos, jamais cometeria o equívoco de exigir que um espírito 

ainda no alvorecer de sua consciência devesse agir sob o mesmo senso de justiça de um 

iniciado. Seria absurdo o jardineiro exigir do singelo botão vegetal em formação a mesma 

composição de beleza e perfume, que só pode oferecer a rosa na plenitude de sua fragrância 

odorante, e na sua atraente configuração floral. 

 O homem maduro pode pecar pela injustiça, mas arrepende-se sinceramente desse 

ato indigno e sempre procura reparar a sua ignomínia. Em sua consciência mais 

desenvolvida, ele só vislumbra o senso de justiça que se sublima cada vez mais para o 

estado definitivo do Amor. Mas a criatura espiritualmente imatura não se apercebe do seu 

agir censurável, tal qual o botão de rosa, que mal reponta na haste vegetal e ainda não pode 

manifestar o perfume e a beleza só possível à flor desabrochada. Se ainda lhe predomina na 

alma a lei do mais forte e do melhor para si próprio, não lhe é possível entender que o 

próximo também busca a mesma coisa e tem o mesmo direito de ser feliz. Então, será 

injusto em julgá-lo e condená-lo, porque também pretende a máxima satisfação. Mas é o 

egoísmo, malgrado ser censurável, que fundamenta a convergência dos atos e amplia a 

esfera da posse humana, a fim de organizar o centro de consciência do futuro indivíduo, 

crescendo individualmente no seio de Deus. Só despontam os primeiros alvores da justiça e 

se afina o sentimento do homem pela filantropia, após ele se saturar de que "carrega demais 

e usa tão pouco". Então, despertam-lhe os primeiros bruxuleios do espírito, e um senso 

primário de justiça principia a convencê-lo de que os "outros" também merecem possuir 

tanto quanto ele possui e não devem ser julgados nem condenados por isso. 

 O sentimento de altruísmo, embora inicialmente ainda interesseiro, desenvolve-se, 

pouco a pouco, e a criatura principia a doar o que lhe sobeja, ou mesmo, pesa no seu 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

167 

patrimônio excessivo. Mas, pelo hábito e pelo exercício, o ser adquire a experiência e 

elucida a mente atingindo o limiar do altruísmo, seja pela espontaneidade do espírito 

pressentir uma satisfação superior, ou até um bom negócio com a Divindade, nessa 

realização pacífica e agradável. 

 Assim, Jesus, o Amado Mestre, não se preocupa em "julgar" ou "censurar" o 

espírito do homem, que ainda transita pelo curso do egoísmo na sua romagem encarnatória, 

que é o processo iniciático e formativo da própria consciência espiritual, lançada na 

corrente evolutiva da matéria planetária. É razoável, e mesmo justificável, que o homem 

imaturo ainda pratique injustiças sob os impulsos e os atos incontroláveis de sua intimidade 

egocêntrica e animalizada, e nada ver nisso de censurável. Mas, para que o ser adquira o 

próprio senso de justiça, é evidente que ele deve ser submetido à retificação de quanto é 

injusto, conforme age e disciplina a Lei do Carma. 

 Em verdade, não há departamento punitivo criado por Deus, a fim de julgar e 

condenar os espíritos que pecam pela injustiça; mas é tão-somente a Lei que na sua 

pulsação impessoal e responsável pela harmonia e equilíbrio cósmico em todas as latitudes 

de manifestação da vida, repõe cada coisa e cada ser na sua freqüência eletiva, tal qual o 

músico desafinado é advertido pelo maestro a retomar o ritmo harmônico do conjunto 

orquestral. Quer os pecados dos homens sejam deliberados ou impensados, haja 

arrependimento do mau ato praticado ou continue a insensibilidade humana, cabe à Lei a 

providência de eliminar o defeito e ajustar a peça desgovernada na pulsação harmônica do 

Universo. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

168 

Capítulo 13  

 

"Sede perfeitos" 

 
Mateus, 5:48 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a relação científica entre as leis do Cosmo e o 

conceito de Jesus, quando assim diz: "Sede, pois, vós outros, perfeitos, como perfeito é o 

vosso Pai celestial". (Mateus, 5:48). 

 RAMATÍS: - Sob tal conceito, Jesus convoca o homem terrícola para 

desenvolver e adquirir, conscientemente, as qualidades que são permanentes em Deus. Sem 

dúvida, para o homem ser perfeito, ele precisa conhecer e aceitar as Leis do Universo, as 

quais dirigem e disciplinam todas as coisas e todos os seres em aperfeiçoamento. 

 O espírito encarnado na matéria, para alcançar a perfeição, precisa ajustar-se 

espontaneamente aos princípios universais, os quais derivam da Lei Única e do comando 

criador de Deus. Doutro modo, o ser humano e as coisas da vida continuariam fora de ritmo 

evolutivo ou ascensional, pois, isolados da Fonte Criadora Divina, perderiam o rumo como 

navio sem bússola perdendo precioso tempo em prejudicial deriva. Sob o amparo e a 

compreensão dessas leis evolutivas, o homem alcança mais breve o curso definitivo e 

prazenteiro da Vida Eterna. 

 Assim como um corpo sadio deve funcionar absolutamente integrado às leis de 

fisiologia e anatomia, o espírito perfeito reflete em si o ritmo harmonioso das leis que 

equilibram o próprio Cosmo. Há, portanto, uma perfeita relação entre as leis do Cosmo e o 

conceito evangélico de"sede perfeitos"e, conseqüentemente, todos os filhos de Deus 

também hão de procurar ser perfeitos, quando ajustarem-se integralmente aos princípios 

menores que se derivam da Lei Maior. A concepção moral de perfeição é uma decorrência 

natural da dinâmica aperfeiçoadora da Lei Divina, ou seja, da parte ao Todo. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a concepção de perfectibilidade do homem, que se 

subordina ao ritmo apeifeiçoador da Lei Única e regente do Cosmo? 

 RAMATÍS: - É evidente que tendes de vos basear nos conceitos relativos e 

conhecidos do vosso mundo físico para, então, deduzirdes, comparativamente, na 

concepção melhor possível do Absoluto. Se o animal é uma fase e composição primária, 

que esquematiza e plasma a futura configuração humana, o homem, por sua vez, é uma fase 

primária da concepção do "super-homem" ou do futuro anjo. No vosso entendimento, o 

anjo ou super-homem deve ser uma criatura emancipada das ilusões, paixões, dos caprichos 

e desejos que ainda o prenderiam à matéria. Há de ter uma consciência na plena posse de 

todas as experiências efetuadas nos mundos educativos do universo físico, completamente 

livre de quaisquer problemas e desejos, que possam imantá-la à periferia dos orbes 

planetários. Nada deve atraí-Ia em direção ao campo gravitacional imantador físico, pois 

deve estar desligada dos acontecimentos e fenômenos da vida humana, como se eles jamais 

existissem. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

169 

 Em caso contrário, apesar de já situar-se nos ambientes paradisíacos, não usufrui da 

ventura a que fez jus, uma vez que ainda o convocam da Terra desejos, prazeres e paixões 

de ordem física. 
1
 O anjo ou super-homem é a entidade que, em face de sua libertação 

absoluta de todos os campos e planos da vida terrícola, então se move em pleno direito ao 

trânsito incondicional do Cosmo, sem sofrer qualquer atração do mundo exterior da 

matéria. 

 
 1 - Cabe, aqui, a reprodução do seguinte trecho do capítulo "Treino para a Morte", da obra 
"Cartas e Crônicas", pelo espírito de Irmão X, através da mediunidade de Chico Xavier, que assim 
descreve: 
 "Preliminarmente, admito deva referir-me aos nossos maus hábitos. A cristalização deles, 
aqui, é uma praga tiranizante. Comece a renovação de seus costumes pelo prato de cada dia. 
Diminua gradativamente a volúpia de comer carne dos animais. O cemitério na barriga é um 
tormento, depois da grande transição. O lombo de porco ou o bife de vitela, temperados com sal e 
pimenta, não nos situam muito longe dos nossos antepassados, os tamoios e os caiapós, que se 
devoravam uns aos outros. 
 Os excitantes largamente ingeridos constituem outra perigosa obsessão. Tenho visto 
muitas almas de origem aparentemente primorosa, dispostas a trocar o próprio Céu pelo uísque 
aristocrático, ou pela nossa cachaça brasileira. Tanto quanto lhe seja possível, evite os abusos do 
fumo". 
 

 As leis menores, conseqüentemente, derivadas da Lei Maior do Universo, vibram 

no mesmo diapasão do macrocosmo, embora ajustadas perfeitamente ao ritmo da vida 

microcósmica, a fim de conduzir os seres e as coisas ao aperfeiçoamento esquematizado 

pelo Criador. Mas é evidente que nas almas sadias e sensatas, ajustadas ao ritmo 

harmonioso e corretivo do esquema divino de perfeição, a Lei não atua de modo 

compulsório e imperativo, mas apenas de modo inspirativo. Sem dúvida, seria 

inconseqüência a Lei produzir modificações e acelerar o que já se enquadrou no ritmo 

qualificativo do processo de aperfeiçoamento. Mas tal qual acontece com a ação das leis do 

Cosmo, no campo físico, quando o desvio de um simples asteróide implica num 

reajustamento semelhante noutra latitude astronômica, uma disritmia moral do homem 

também suscita um desvio que requer imediato ajuste no mesmo sentido, a fim de não 

ocorrer qualquer disparidade na função normal da Lei Moral do Universo. 

 A massa de água oceânica, que avança periodicamente devorando certas praias do 

Atlântico, equilibra-se harmonicamente com a massa liquida que recua e aumenta a 

superfície das praias antípodas do oceano Pacífico. Há perfeita correlação das leis 

cósmicas, com os princípios físicos e morais que regem os fenômenos e acontecimentos de 

aperfeiçoamento do homem. 

 

 

 PERGUNTA: - Como poderíamos entender melhor esse aperfeiçoamento do 

homem, ao submeter-se às leis científicas do Cosmo? 

 RAMATÍS: - o super-homem ou o anjo, em verdade, é a etapa final do curso 

do espírito que se individualiza e se emancipa no seio da Divindade. É, então, a chama 

consciente ou centelha sideral do Criador, que embora jamais se desvincule de sua fonte 

divina, sente-se e sabe-se uma criatura existente e definida no Universo. É o ser que, sob a 

égide da Lei, alcança a consciência nítida de "si mesmo", observa e vive as sínteses de suas 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

170 

experiências e vivências nos mundos físicos, e passa a aplicar a sua sabedoria e poder na 

Criação, justificando o próprio enunciado de Jesus: "Vós sois deuses". 

 É uma realização superior do ser, que a Lei o integra, pacífica e conscientemente, ao 

ritmo da pulsação criadora, comprovando-se o aforismo de que "o homem é perfeito, como 

perfeito é o Pai". No seu microcosmo, o espírito consciente, então, despertou todas as 

qualidades macrocósmicas do Criador; o reino microcósmico humano preenche-se com o 

reino macrocósmico Divino. 

 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que está tudo certo no Universo e que "não 

cai um fio de cabelo da cabeça do homem, que Deus não saiba", quando é que o homem 

é "mais" ou "menos" perfeito, se nada sabemos positivamente o que é em absoluto o 

estado divino perfeito? Como verificar quanto o homem é perfeito ou imperfeito, sem 

contarmos com a própria base divina, que nos indique o que é realmente a Perfeição? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, ainda viveis num mundo primário e limitado pelas 

formas transitórias, como é a Terra, o que justifica a grande dificuldade de entenderdes a 

natureza de Deus, sob algum exemplo comparativo e tão deficiente da vida humana. 

Cremos que seria bem mais fácil Einstein lograr sucesso ao transmitir a um hotentote o 

esquema dinâmico da Lei da Relatividade, do que um terrícola aperceber-se, 

satisfatoriamente, da verdadeira contextura de Deus. 

 Jamais qualquer concepção humana, firmada nos fenômenos e acontecimentos 

relativos e transitórios do mundo físico, poderia explicar a realidade Divina em sua 

essência pura. Em conseqüência, a concepção de Deus evolui tanto e se aperfeiçoa, quanto 

seja também o maior índice científico e intelectivo do próprio homem. Os mais abalizados 

filósofos e pensadores do vosso orbe jamais podem conceituar a natureza de Deus, além de 

um gigantesco fantasma, com todos os atributos louváveis do próprio homem e elevados ao 

infinito. O bondoso velhinho da pragmática católica, que administra o Universo além das 

nuvens encharcadas do querosene dos aviões a jato, já foi para muitos o Jeová belicoso, o 

qual só se acalmava sob o odor gorduroso dos animais e das aves sacrificadas nos altares 

dos templos. E a "Suprema Inteligência" Divina, que é a nova concepção espiritista firmada 

por Kardec ainda não passa do velhinho do Catolicismo que, em face de maior 

conscientização humana, dilui-se na sua tradicional antropologia perdendo corpo e 

avultando a mente. Qual será a idéia que os terrícolas farão de Deus, daqui a dois ou três 

milênios, tomando-se por base os conhecimentos e as realizações avançadas, que prometem 

a tecnologia e a ciência disciplinadas pelos. computadores em franca e veloz evolução? 

 Em conseqüência, e sem qualquer frustração à personalidade humana tão ciosa de 

suas credenciais intelectivas e científicas, contente-se o homem terreno em aperceber-se 

mais ou menos da dinâmica que conduz à perfeição, do que mesmo exigir a solução 

concreta do que é Perfeição. Que lhe baste o "slogan" de uma atitude humilde e louvável: 

"Deus é a Perfeição!". Assim, a rosa que se entreabre na plenitude da cor e do seu perfume, 

bebendo avidamente a luz do Sol criador, é mais "perfeita" do que o botão, que ainda se 

enrola timidamente nas pétalas acetinadas da futura flor. Mas, quiçá, em face da dinâmica 

do processo que aperfeiçoa, incessantemente, há de surgir no futuro outra rosa ainda mais 

perfeita? Indubitavelmente, se a vida é eterna, eterna também é a Perfeição, porque se 

constitui no atrativo e na busca, que os homens procuram eternamente para a sua 

felicidade. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

171 

 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que Deus é a Perfeição, porventura, o 

Diabo, que nos parece a contrafação divina, não é a base antípoda para configurarmos 

essa Perfeição? 

 RAMATÍS: - No processo de aperfeiçoamento do espírito, através das vidas 

físicas, a Administração Divina estatuiu dois caminhos opostos de ação e efeito favorável 

ou prejudicial. Assim, quem se toma um súdito de Satã estaciona e retarda a sua própria 

ventura definitiva, quando de sua metamorfose para o estado puro divino. Mas o discípulo 

do Senhor palmilha, incessantemente, pela senda das virtudes, que sublimam e aureolam a 

conscientização espiritual. Assim, ficou estabelecida a dinâmica, que acelera o campo 

vibratório do espírito do homem, como um processo divino, e a dinâmica que retarda a 

evolução espiritual apegada à fenomenologia transitória da vida puramente animal. O anjo 

é o produto da sublimação da própria linhagem animal; por isso, ele tem o corpo de bronze 

e os pés de lama. É a luz divina que, para iluminar a lâmpada humana, socorreu-se do 

combustível inferior da própria animalidade. Assim, um santo poderia já ter sido o diabo, e 

um diabo poderá ser um santo. Conforme referimos alhures, Gandhi já poderia ter sido um 

Hitler, porque Hitler ainda será um Gandhi, tanto quanto o Cristo poderia ter sido um Nero, 

porque Nero já pode ser um Cristo. 

 

 

 PERGUNTA: - Há alguma veracidade na existência de Lúcifer, que é tão 

temido pelos religiosos crentes do Céu e do Inferno? 

 RAMATÍS: - É inegável que o tão temido Lúcifer da lenda católica deve 

sentir-se atualmente uma entidade "superfrustrada", após tão exaustivo comando no seu 

reino de tachos de azeite e água fervente e braseiro eterno. Em face do supremo sadismo e 

perversidade do homem terreno, que através da bomba atômica destruiu 120.000 japoneses 

em Hiroshima, no mais espantoso inferno até agora imaginado, inclusive quanto ao efeito 

das bombas de Napalm na sua fúria incendiária, o Diabo deve ter desistido de sua tarefa 

sádica, envergonhado de sua ineficácia e impotência em atormentar os falidos pecadores no 

fogo fumarento do Inferno. Sem dúvida, após tanta frustração e humilhação, além da 

precariedade do seu inferno anacrônico e incapacitado para atender e punir o número cada 

vez mais avultado de pecadores, que aumenta dia a dia, Lúcifer deve ter abandonado essa 

profissão tão primitiva e mesmo exaustiva, quedando-se num infeliz desajuste por toda a 

eternidade. 

 

 

 PERGUNTA: - Embora concordando que só Deus poderá definir Deus, 

gostaríamos de saber qual é o processo ou a diferenciação que distingue, positivamente, 

o homem do super-homem ou o animal do anjo? 

 RAMATÍS: - Servindo-nos o máximo possível dos vossos conceitos 

intelectivos e dualistas, como, por exemplo, os opostos de enfermo, mau, ignorante, feio, 

impuro, o super-homem, então, há de ser nessa conceituação exclusivamente terrícola o 

mais sadio, o melhor, o mais sábio, o mais belo e o mais puro dos homens. O melhor 

entendimento para essa distinção cultural, e que ultrapassa o limite das concepções 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

172 

humanas possíveis à mente terrícola, é considerar-se os vocábulos que melhor expressam o 

"maximum" superior da vivência física. Mas é evidente que a concepção de perfeito exige 

que o seu exame e comparação também sejam feitos sobre uma base "menos perfeita", a 

fim de, então, se conceituar o melhor, sempre acima e além da mesma base que nos serve 

de exemplo. Considerai como um dia mais perfeito, quando a luz solar diafaniza as formas 

do mundo e proporciona um espetáculo aos olhos, capaz de ativar as melhores e mais 

sensíveis emoções do homem. Evidentemente, o dia "menos perfeito" então há de ser 

obscuro, nevoento, triste e gélido, isto é, inferior ou contrário ao dia ensolarado, porque 

desestimula qualquer manifestação de alegria. A rosa mais perfeita é a que se mostra mais 

pujante em sua configuração, mais colorida e odorante, e que se abre em atraente projeção 

aveludada e embebida pelo sol carinhoso. Ela é, então, perfeita pela comparação com 

outras rosas sem beleza, sem cheiro e de aspecto mirrado. Igualmente, é mais perfeita a 

borboleta irisada a tremeluzir sob a luz do dia ensolarado, do que a lagarta que a precedeu 

rastejando pelo solo. 

 O super-homem, ou o anjo, portanto, é o homem mais perfeito, o qual já ultrapassa 

o máximo de conhecimento e beleza possível ao cérebro humano, e situa-se acima e além 

do melhor já realizado e concebido no mundo. É, enfim, a criatura que alcança o estágio 

incomum e mais sublime da realização espiritual. É a lâmpada viva e cristalina a projetar 

de si a mesma luz que ainda dormita na espessura compacta da pedra bruta. O super-

homem, ou o anjo, enfim, é resultado da libertação completa, que o psiquismo alcança 

sobre a matéria. O anjo é o espírito puro, o senhor absoluto da própria vontade e liberado 

para o livre trânsito no Cosmo. 

 

 

 PERGUNTA: - Como se realiza esse processo de perda das formas limitadas 

da matéria para o estado de perfeição? 

 RAMATÍS: - O mundo material ou de formas é instável, em face do desgaste 

que ocorre pela incessante polarização e fuga de energia, que ali se encontra aprisionada ou 

condensada. Considerando-se que o estado normal da energia é quando encontra-se em 

plena liberdade e atividade no seu plano afim, então, em analogia, diríamos que ela perde a 

sua "saúde energética" e reflete uma condição enfermiça, ao constituir as formas compactas 

do mundo físico. Há, portanto, uma fadiga constante na vida física, uma incontrolável e 

incessante exaustão, que resulta da fuga contínua da energia enclausurada e reduz o 

preenchimento das formas materiais. 

 Algumas substâncias, como urânio e rádio, pouco a pouco perdem energia, a qual 

forceja centrifugamente para retomar ao seu estado puro e livre. Na intimidade da 

configuração dos seres e das coisas físicas, a lei do energismo atua, incessantemente, para 

desvencilhar toda energia de qualquer vestimenta morfológica e aprisionante dos mundos 

transitórios. A absoluta e eterna liberdade energética é, então, um verdadeiro estado de 

higidez da própria energia. Sob igual forma, a Lei espiritual também age no campo moral 

do homem e vai desatando-lhe o potencial de luz, que ali permanece latente pela divina 

herança de Deus. Na sua incessante evasão à periferia, essa luz clareia, purifica e sublima o 

próprio perispírito imperfeito, até transformá-lo na "túnica nupcial" da parábola do "Festim 

de Bodas", a qual significa o traje perispiritual "mais perfeito". 

 Ambos os fenômenos identificam-se: o estado animal aniquila-se pela própria 

degradação em favor do estado psíquico, real e definitivo que, então, supera 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

173 

qualitativamente. Enquanto destrói-se ou desfaz-se a compacticidade transitória da forma, 

sob a ação dinâmica do psiquismo, também se amplia a capacidade receptiva do espírito do 

homem alcançar maior conscientização da Vida Real. Tanto quanto mais imponderável se 

afirma a entidade "alma", por desvestir-se incessantemente do residual morfológico dos 

mundos físicos, ela mais acentua o seu poder panorâmico de abranger os acontecimentos 

do Cosmo e, conseqüentemente, cobrir maior área de Deus pelo apercebimento cada vez 

mais consciente. 

 

 

 PERGUNTA: - Quereis dizer que a própria degradação das formas dos 

mundos físicos é mais um índice de "transformação", em vez de propriamente 

destruição? Assim, justifica-se o velho conceito de Leibnitz, de que "nada se cria, tudo se 

transforma na natureza"? 
2
  

 
 2 – Nota do Redator - Em virtude de alguns leitores estranharem que atribuímos a Leibnitz 
o aforismo de que "nada se perde, nada se cria, mas tudo se transforma", informamos que é uma 
extensão da "Lei de Conservação da Massa", enunciada por Lavoisier. Sabe-se que num sistema 
químico isolado a massa permanece constante, quaisquer que sejam as transformações que nele 
se passam. Assim, o primeiro aforismo pertence ao grande filósofo monista Leibnitz, e o segundo 
ao homem de Ciências Lavoisier. 

 

 RAMATÍS: - Realmente, a velhice é mais propriamente um estado de 

amadurecimento no fenômeno da vida transitória física, seja no indivíduo, como nas 

próprias civilizações e povos. Quando atingiram o ápice de suas realizações e vivências, 

desaparecem no vórtice das transformações inusitadas. À medida que, aparentemente, se 

deterioram, ou se degradam gradualmente as formas biofógicas, sucede-se, muitas vezes, o 

ativamento do psiquismo no esforço da superação e, conseqüente, alcance para estados 

mais sublimes. Assim, desaparecem as formas físicas e amadurecem as forças do 

psiquismo, quiçá, pelo enfraquecimento do atavismo animal, que fornece a tendência 

hereditária, mas não pode impor-se, definitivamente, ao princípio espiritual superior. 

 Poder-se-ia dizer que a vida rudimentar se dissolve em favor da vida superior, ou a 

vida imperfeita na perfeita, assim como o adubo da terra desintegra-se no solo e recompõe 

a beleza floral da espécie superior. A vida persiste sob a aparência de "degradação 

energética", mas sem extinção, pois ela termina plasmando estados superiores, que são 

alimentados pelo próprio energismo em fuga e ebulição sob a vestimenta das formas. A 

vida morfológica comprovada pelos cinco sentidos do homem, sob a metamorfose 

energética, então, alcança dimensões mais amplas e precisas. A roupagem grosseira da 

matéria sublima-se na vestimenta imponderável e superior, para atuar num campo mais 

dinâmico da criação Cósmica. A dissolução do gelo, comparativamente, produz a 

imponderabilidade do vapor de água e, através de nova transformação, ainda atinge o 

estado de gases componentes, os elementos simples hidrogênio e oxigênio. 

 Por isso, a vida parece mais real, tanto quanto mais simples são as coisas e os 

indivíduos. Seja a pedra ou o elefante, porque preenchem mais o sentido visual e o próprio 

tato do homem, em face de suas formas compactas e ostensivas. A visão do homem 

satisfaz-se, de imediato, com as formas densas e sólidas, aparentemente mais cheias de vida 

do que a mais vigorosa manifestação energética, malgrado ainda ser a vida primária e 

rudimentar. No entanto, essa predominância ou concepção do poder vital que sacia 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

174 

plenamente os sentidos humanos e exalta a morfologia física pode ser desmentida, 

cientificamente, ante a comprovação de que o estado puro energético é ainda mais vivo 

porque todo o potencial é, basicamente, original e criador. A matéria é estática e limitada, 

enquanto a energia é dinâmica e transformativa; mas a primeira de transformações lentas e 

limitadas, a segunda de transformações rápidas e variadas, em face de sua maior amplitude 

de poder e liberdade. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

175 

Capítulo 14 
 

 

"Ninguém poderá ver o reino de Deus, 

se não nascer de novo" 
 

 

João, 3:1 a 12 

 

 PERGUNTA: - Qual é a Lei Cósmica a que Jesus se refere, ao anunciar o 

conceito evangélico de que "Ninguém poderá ver o reino de Deus, se não nascer de 

novo"? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, o Mestre Jesus referia-se à Lei da Reencarnação, ou 

seja, ao principio equivalente à própria Lei de Renovação do Universo. O vocábulo 

"reencarnação", no seu restrito uso de "ressurreição na carne", é um acontecimento 

plausível no mundo humano, mas algo semelhante ao que também ocorre de modo 

renovador no próprio Cosmo. 

 Através dos campos de manifestação, há a diminuição de freqüência vibratória da 

energia original para ajustar-se, coerentemente, às transformações e características da vida 

física. Em virtude de sua natureza transitória e limitada, a matéria, ou "energia condensada" 

em suas transformações, passa por várias etapas conhecidas como "nascer, envelhecer e 

morrer". A mesma energia condensada, que promove a configuração dos mundos materiais, 

é novamente "desmaterializada" na fase conhecida de "Noite de Brahma" e recomposta 

outra vez no "Dia de Brahma", em que se constitui um "Manvantara" ou "Grande Plano". 
1 

 
 1 - "Manvantara", da escolástica oriental, ou "Grande Plano", no entendimento do 
Ocidente, corresponde ao total de 4.320.000.000 de anos do calendário terrícola. Abrange duas 
fases, em que Brahma, ou Deus, expira, no chamado "Dia de Brahma", quando cria o Universo 
físico; e quando inspira na "Noite de Brahma", em que há o desfazimento da matéria até a sua 
forma original de energia. Assim, um "Manvantara", ou "Respiração Cósmica" de Deus, divide-se 
na etapa criativa de 2.160.000.000 de anos, e noutra idêntica, quando ocorre a desmaterialização 
do Universo físico. O que ainda nos parece uma concepção fantasiosa, é hoje uma teoria 
científica, qual seja a do Universo oscilante de Gamow. 
 

 Assim sucede-se, periodicamente, uma verdadeira ressurreição no Cosmo, ou seja, o 

advento de novos aspectos materiais pela incessante criação e, também, o "desfazimento" 

dos universos físicos, no eterno metabolismo Divino. Há um processo incessante de 

"materialização" de universos, em cada etapa do "Dia de Brahma" e, posteriormente, a 

desmaterialização da energia ali condensada nas fases denominadas de "Noite de Brahma". 

É, na realidade, uma "ressurreição morfológica", que se sucede em cada "Manvantara", ou 

"Grande Plano", abrangendo todos os setores astronômicos e todas as latitudes cósmicas. 

Assim, o fenômeno conhecido como "reencarnação" ou "ressurreição" na carne, enunciado 

por Jesus, e o renas cimento do espírito em novos corpos físicos, reflete, também, na 

vivência humana algo equivalente da mesma Lei de Renovação do Universo, ou de 

"Renascimento Cósmico". Num sentido mais amplo, é a chama espiritual ressurgindo 

límpida da animalidade humana. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

176 

 

 

 PERGUNTA: - Quais os exemplos que poderíeis expor-nos sobre essa 

"ressurreição", que ocorre nos demais setores da vida terrena? 

 RAMATÍS: - É de senso comum que o pinheiro e o carvalho são apenas a 

"ressurreição" vegetal de arvoredos semelhantes, já extintos no cenário do mundo físico. 

Eles depois tornam a se reproduzir de forma visível, concreta e sob a mesma identidade 

vegetal, graças às próprias sementes geradas anteriormente, as quais conservam latente em 

sua intimidade a síntese das configurações dos futuros arvoredos "reencarnados". Sob igual 

processo, no gérmen da procriação do espécime humano, também já existe o esquema do 

futuro homem a se materializar carnalmente. 

Em face da impossibilidade de o espírito primário do homem lograr a sua gloriosa 

angelitude numa só existência humana, e não podendo de imediato aperceber-se do "reino 

de Deus", ele, então, precisa de muitas vidas físicas ou encarnações em vários planetas das 

mais diferentes graduações. Lenta, sensata e conscientemente, o espírito, então, se gradua 

para a integração angélica, através das sucessivas existências físicas de aprendizado e 

educação espiritual. Eis por que Jesus enunciou, categoricamente, que "ninguém poderá ver 

o reino de Deus, se não nascer de novo", pois é de Lei que tanto quanto o espírito submete-

se às lições educativas das formas físicas ele também afina e sublima o próprio perispírito. 

 Há um sentido de "renovação" ou "ressurreição" incessante, em todas as latitudes do 

Universo, e quando o espírito renasce em múltiplas existências na Terra, ele comprova no 

cenário do microcosmo humano a similitude de uma regra ou de um princípio, que atua em 

perfeita decorrência com a própria Lei de Renovação do Universo. 

 

 

 PERGUNTA: - A ressurreição, tão apregoada pela Igreja Católica, seria o 

mesmo acontecimento cultuado pelos espíritas, teosofistas, rosa-cruzes, esoteristas, 

umbandistas, iogues, hinduístas e budistas, conhecido tradicionalmente por 

reencarnação? 

 RAMATÍS: - Há alguma diferença vocabular, pois os judeus, através de seus 

dogmas seculares, consideravam a ressurreição o fato de a alma retomar ao mundo físico, 

mas podendo recompor o seu antigo corpo carnal, embora usado e desintegrado pela fauna 

e flora das sepulturas. Mas esse dogma, na época, não era muito bem esclarecido ou 

entendido pelos próprios judeus, pois eles não sabiam defini-lo com a precisão lógica de 

um acontecimento comum ou racional. 

 Tudo era vago e sujeito a muitas interpretações, uma vez que o baseavam em 

noções incompletas e incertas. Os judeus não tinham conhecimento claro e exato de como a 

alma se ligava ao corpo físico, tal qual hoje ainda acontece com os católicos. Eles ainda se 

conformavam, ingenuamente, com a resposta dogmática dos seus sacerdotes, que alegavam 

tratar-se de um "mistério" proibido por Jeová. Não conseguiam precisar nem conciliar bem, 

quanto ao fato ou à possibilidade de a alma já ter vivido noutros corpos em vidas 

anteriores. No entanto, aceitavam, submissos, a idéia de que a alma poderia ressuscitar no 

dia do Juízo Final e recompor o seu velho corpo, já "falecido" e desintegrado no túmulo. 

Admitiam a insensata possibilidade de reaverem os mesmos átomos e moléculas dos 

cadáveres, já dispersos nos ambientes fúnebres dos sepulcros e ressuscitarem em um 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

177 

organismo sadio e eficiente. Algumas vezes, eles desconfiavam que seria bem mais fácil a 

alma reencarnar-se em novos corpos físicos, frutos de novas procriações geradas no ventre 

feminino. No entanto, comumente misturavam essa concepção mais lógica de um 

renascimento carnal, com a mesma possibilidade insensata de a alma ressuscitar no túmulo 

e capaz de recompor o seu organismo desaparecido nas entranhas do solo. 

 Em conseqüência, a ressurreição divulgada pela Igreja Católica em nada se 

assemelha à ressurreição admitida e endossada pelas doutrinas reencarnacionistas. Sem 

dúvida, o bom senso opõe-se à aberração de a alma construir novamente o seu antigo corpo 

carnal e utilizar o mesmo material orgânico já dissolvido e incorporado pela assimilação 

biológica a outros organismos de vegetais, animais e do próprio homem. É profundamente 

insensato materializar quem já está "morto" para sacrificar-se os que ainda estão "vivos". 

Seria, aliás, interessante e algo excêntrico, certo espírito em conflito com outro 

companheiro, por causa da posse de um átomo de carbono, da propriedade anterior de um e 

pilhado por outro. 

 A doutrina da reencarnação é uma concepção lógica, porque não existe a 

desintegração das formas vivas para se construir e reviver as formas mortas. Mas é o nosso 

espírito, que compõe e comanda, sucessivamente, novos corpos gerados da fonte 

inesgotável das substâncias vivas, através da gestação normal nos ventres femininos. 

Enquanto o Catolicismo ainda admite a ressurreição no famigerado Juízo Final, ou a 

ingênua concepção judaica, que subentende o retomo da vida material já extinta, com os 

próprios elementos ou unidades dispersas, a reencarnação compreende a possibilidade 

racional do espírito retomar à vida corpórea, mas sem violentar ou derrogar as leis 

coerentes da Criação. 
2 

 
 2 - Nota do Médium - É frontalmente aberrativo admitir-se a ressurreição dos mortos, 
conforme explica o Catolicismo, pois é evidente que os cadáveres já desintegrados no seio da 
terra hão de servir, em suas substâncias liberadas, para nutrir lavouras e hortas, compondo 
cenouras, pepinos, repolhos, soja, tomate ou pessegueiros. Sem dúvida, os aminoácidos, 
minerais, vitaminas, proteínas e enzimas serão consumidas pelos "vivos", no complemento de sua 
alimentação, tornando-se um flagrante absurdo, que os "mortos" venham depois exigir como sua 
propriedade os elementos já incorporados por novas organizações humanas. 

 

 

 PERGUNTA: - O conceito cristão de que "se um homem não renasce da 

água e do Espírito", refere-se especificamente à regeneração da alma pelo batismo, 

conforme afirma a Igreja Católica? 

 RAMATÍS: - Lamentavelmente, os homens ainda não sabem interpretar 

corretamente os conceitos e princípios de Jesus, que além de sua tradicional exortação 

evangélica ocultam, em sua intimidade, a síntese sublime das próprias leis do Cosmo. 

 Assim, sob a vestimenta do conceito de "se um homem não renasce da água e do 

Espírito", Jesus tencionava distinguir o valor fundamental da água, símbolo criador da vida 

física, e considerada em sua época um dos quatro principais elementos da formação do 

mundo. Aliás, o próprio Gênese enuncia que o "Espírito de Deus era levado e flutuava 

sobre as águas", ainda destacando a água como o principal fundamento criador da natureza 

material. 

 Sob qualquer hipótese, Jesus referia-se especificamente à reencarnação, ou seja, a 

um acontecimento incessante e criativo do mundo e não ao batismo, cerimônia ou rito de se 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

178 

consagrar pessoas num momento religioso. Se um homem não renasce da água, é evidente 

que ele não teria corpo físico, uma vez que a própria água integra o organismo humano em 

mais de 70 por cento. 

 Mas se ele não renascesse do espírito, indubitavelmente, também seria um corpo 

sem alma. Sem dúvida, quem renasce da água tem corpo e quem renasce do Espírito é o 

dono exclusivo desse corpo. Nessa elucidação, Jesus queria distinguir a noção 

reencarnatória de uma nova vida, em que alguém já existe anteriormente em espírito, e 

apenas mobiliza nova matéria ou substância para modelar um novo corpo físico. 

 

 

 PERGUNTA: - Que se deve compreender sob o conceito evangélico que diz: 

"O que é nascido da carne é carne, e o que é nascido do Espírito é Espírito"? 

 RAMATÍS: - Jesus sempre particularizou-se no fato de que o corpo carnal, 

embora transitório, é o instrumento indispensável e valioso para o espírito lograr a sua 

manifestação positiva e coerente no ambiente físico. Lembra algo do violinista, que usa o 

violino para expressar o seu talento musical, sem que, por isso, ele seja o próprio violino. O 

homem carnal não é a entidade definitiva, porém a personalidade humana modelada na sua 

configuração física. É tão-somente um instrumento de expressão, trabalho e aprendizado do 

espírito eterno. Enfim, é a materialização do acervo constituído pelo perispírito preexistente 

e sobrevivente à organização de carne. O corpo humano, estruturado pelos elementos 

substanciais do mundo e vitalizados pela presença pródiga da água, é um produto ou 

vestimenta transitória modelada na face do orbe que serve ao espírito, mas não é a sua 

identidade sideral definitiva. Assim, o que é nascido da carne é carne, isto é, o corpo físico 

limitado e transitório, no tempo e no espaço, enquanto a real identidade do ser é, em 

verdade, o nascido do Espírito. 

 

 

 PERGUNTA: - O espírito do homem "desce" ou "baixa" do mundo oculto, 

onde vive para se encarnar num corpo carnal. Não é assim? 

 RAMATÍS: - O espírito eterno e imutável jamais abandona o seu mundo 

espiritual. Em verdade, ele se manifesta através de um corpo modelado pela sua própria 

configuração perispiritual milenária e original. Enfim, materializa-se pela aglutinação de 

átomos, moléculas e substâncias, que são herdadas da ancestralidade biológica da família 

onde deve se encarnar. 

 Em cada existência carnal, o perispírito focaliza-se no cenário do mundo material 

sob a estrutura anatomofisiológica hereditária do novo conjunto familiar de que descende. 

A contextura do perispírito, então, lembra o arcabouço para se construir importante 

edifício, o qual sempre permanece o mesmo, seja qual for o aspecto exterior e as divisões 

interiores, conforme os padrões tradicionais modernos. A encarnação não significa perda de 

identidade espiritual, nem mesmo o espírito abandona a sua moradia sideral, onde é eterno 

e indestrutível. Não se funde nem se dilui na composição de cada organismo físico, mas ele 

apenas opera através do seu perispírito e das múltiplas conexões, que lhe proporcionam o 

ensejo de atuar com êxito e consciência no mundo físico. A entidade espiritual, nessa 

diminuição vibratória, vai confeccionando os elos necessários para atuar, coerente e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

179 

eficientemente em cada campo subseqüente mas movimentando o seu corpo carnal sem 

abandonar o mundo espiritual de onde se originou. 

 Em rude exemplo, lembramos que o espírito opera através do organismo físico no 

mundo material, assim como o motorista movimenta o veículo para todas as direções e 

situações, mas sem modificar a sua personalidade. O espírito atua aí na Terra como o 

escafandrista, que desce ao fundo do mar, a fim de realizar proveitosamente uma tarefa 

difícil, ou seja, de extrair da ostra, de aspecto bruto, a pérola translúcida e valiosa. Nesse 

mister, precisa olvidar as minúcias da verdadeira vida que deixa à superfície, e necessita 

mobilizar toda sua atenção e vigilância no mundo físico, para melhor adaptar-se ao meio 

transitório e perceber de modo sensato a fenomenologia terrena, a qual deve ativar a sua 

conscientização na vida carnal. 

 O homem não precisa morrer, carnalmente, para sobreviver em espírito. Assim 

como o escafandrista permanece o mesmo indivíduo, quer operando com dificuldade no 

fundo do rio ou, quando livre à superfície, inspirando o oxigênio puro e usufruindo do 

colorido natural e atraente das flores. O espírito humano, também, é sempre a mesma 

entidade, quer seja encarnado ou desencarnado. A morte física é tão-somente desligamento 

ou interrupção de um serviço, quando se partem as conexões que comunicam a vontade, o 

desejo e o poder do espírito sobre o seu corpo carnal. 

 Em suma, o corpo que é nascido de carne continua sendo a própria carne, enquanto 

o Espírito, que é "preexistente" e "sobrevivente" ao corpo, permanece o mesmo Espírito 

sem qualquer modificação em sua essência íntima. As restrições cármicas, que funcionam 

como recursos de restabelecer a harmonia espiritual nas vidas físicas, situam a entidade 

sideral, momentaneamente, numa condição educativa compulsória, mas não lhes anulam, 

nem reduzem o acervo já adquirido no tempo e no espaço. 

 

 

 PERGUNTA: - E qual é a interpretação do tema evangélico que diz: "O 

espírito sopra onde quer, e ouves a sua voz, mas não sabes donde ela vem, nem para 

onde vai". O mesmo se dá com o homem, que é nascido do Espírito? 

 RAMATÍS: - O Mestre Jesus comunica nessa conceituação evangélica quanto 

ao poder ilimitado do Espírito que, ao adquirir e ampliar a consciência de si mesmo, 

também passa a dispor dos seus poderes divinos incomuns. "O espírito sopra onde quer", 

mas, principalmente, precisa desenvolver o seu poder sobre o mundo transitório e limitado 

da matéria. 

 Deste modo, ele se capacita para aplicar os seus poderes microcósmicos, tanto 

quanto também puder abranger maior amplitude da área cósmica na sua ação individual. 

Subentende-se que "o reino de Deus está no próprio homem" e, conseqüentemente, à 

medida que o homem multiplica a sua experiência e desenvolve a sua sabedoria e poder 

criativo, ele também usufrui de maiores credenciais divinas e intrínsecas de Deus. 

 E o Mestre, ao enunciar que "ouves a sua voz e não sabes donde vem ela", referia-se 

particularmente à tradicional busca de Deus, que o homem efetua em sua jornada 

consciencial eterna. As criaturas sentem, apercebem-se ou pressentem que há um poder 

absoluto e eterno além do homem, cuja "Voz" podemos ouvir através da faculdade sublime 

do nosso espírito: a intuição. Mas dificilmente sabemos "donde ela vem", porquanto 

ninguém jamais pôde identificar ou descrever a natureza exata de Deus e, assim, saber 

"donde vem essa voz e para onde ela vai". Todos nós supomos que existe Deus, mas, por 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

180 

enquanto, ninguém sabe "donde vem e para onde vai o Espírito". E Jesus procura advertir-

nos que a carne é uma coisa e o espírito é outra, porque o corpo procede do corpo, mas o 

Espírito provém só do Espírito, que é eterno e, por isso, sobrevive ao corpo físico. Jesus 

confirma que a existência física nada mais é do que uma das múltiplas vidas, que 

encadeiam o espírito na roda implacável das encarnações. 

 

 

 PERGUNTA: - E que se deve entender, ainda, pelo conceito de que o "reino 

dos céus é tomado pela violência e são os violentos que o arrebatam"? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, Jesus não poderia ser entendido pelos homens 

rudes de sua época messiânica, quanto ao conteúdo esotérico dos seus ensinamentos morais 

e científicos. Mas o homem do século XX, que já alcançou o controle de inúmeras forças 

ocultas poderosas, como a energia nuclear, inclusive o domínio de computadores e robôs e, 

ultimamente, a conquista da Lua, então, já pode aperceber-se da contextura esotérica da 

maioria dos textos evangélicos. Na época de Jesus, a materialidade dominava francamente, 

e o espiritualismo eivado de superstições e ritos fatigantes, só comprovava certa 

autenticidade através de alguns iniciados mais perseverantes, que sabiam a verdade de que 

o animal se transforma em homem, e o homem se sublima em anjo. 

 Jamais o Divino Mestre seria entendido e levado a sério, caso pretendesse exigir do 

seu povo a mesma interpretação que hoje pode ser acessível ao homem moderno e 

enriquecido pelo conhecimento técnico e científico da vida humana. "O reino dos Céus é 

tomado pela violência e são os violentos que o arrebatam", cujas palavras de Jesus aludiam 

mais propriamente a um acontecimento específico de conversão ou metamorfose espiritual. 

Isso é fruto de uma decisão inexorável, que só acontece às criaturas espiritualmente 

preparadas e decididas a romper os liames inferiores, que ainda prendem o seu espírito às 

paixões e aos vícios gerados na imantação ao corpo físico. O espírito do homem efetua a 

sua ascensão lenta e demoradamente, vivendo estágios espirituais, que o preparam através 

das vidas carnais educativas. Mas, comumente, ele só alcança a sua definitiva libertação 

num momento de súbita violência, em que, dominado por sublime impulso, então, rasga o 

véu da vida ilusória da animalidade. Lembra a flor que, depois de um longo período de 

gestação à luz criadora do Sol, entreabre-se de chofre sem quaisquer etapas graduáveis. 

 O conceito evangélico em exame, lembra também o sentido de todos os 

empreendimentos e criações, que após vencerem demorados períodos preparatórios e de 

amadurecimento interior, então, eclodem em sua etapa final num arremesso súbito e 

violento. O espírito do homem também desperta e desenvolve-se, vida por vida, através da 

concentração íntima da síntese dos experimentos educativos, que efetua nos mundos físicos 

e são os ativadores da maior amplitude da consciência sideral. 

 

  

 

PERGUNTA: - Mas não é de senso comum que a natureza não dá saltos? 

 RAMATÍS: - Assim como o animal pressente e desconfia, quando a presa se 

move para fugir-lhe das garras, as paixões e os vícios também enlaçam sub-repticiamente o 

homem, cada vez que ele intenta safar-se de seu domínio negativo. É preciso, então, que a 

vítima mobilize todas as suas forças positivas e, num lance arrebatador, rompa os laços 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

181 

vigorosos da animalidade. Quase todas as conversões santificadas de almas pecadoras 

famosas, ou de ricos optando pela pobreza libertadora, foram sempre produtos de uma 

decisão súbita, heróica e violenta. 
3
 Lembra algo semelhante ao prisioneiro que rompe 

violentamente as grades do cárcere e empreende a fuga surpreendente. Embora esses 

teimosos tenham nutrido, lentamente, em sua alma, a sublime transformação que depois 

concretizam, o certo é que a metamorfose final processa-se de modo instantâneo, 

impetuoso e violento, justificando o conceito de que "o reino dos Céus foi tomado pela 

violência, porque são os violentos que arrebatam os Céus". 

 
 3 - Nota do Médium - Realmente, basta lembrarmos três conversões históricas que podem 
nos servir de estimulo e paradigma reflexivo, quando Maria de Magdala converte-se subitamente 
ao Amor de Jesus; Saulo transforma-se em alguns segundos em Paulo, na estrada de Damasco; 
Francisco de Assis despoja-se dos bens e tesouros do mundo. Aliás, o príncipe Sakia Muni 
também se desvencilha violentamente das riquezas do seu principado. 
 

 Apesar do bom senso e aforismo popular de que "a natureza não dá saltos" e que em 

seu curso desperta, cresce e aperfeiçoa-se a forma, lenta e gradativamente, toda vez que se 

verifica uma transformação rápida e benfeitora, no cenário do mundo, é notório estar a 

violência operando o fenômeno. Quando o próprio mundo acusa, em sua atmosfera, o 

acúmulo de emanações mefíticas e perigosas, proveniente das transformações de matérias 

deletérias ou poluição do ar, a tempestade inicia o seu curso lento e silencioso, mas, de 

súbito, rompe violenta entre trovões e relâmpagos, a fim de exercer rapidamente a sua ação 

purificadora. 

 

 

 PERGUNTA: - Que dizeis de algumas religiões e instituições espiritualistas, 

cujos adeptos consideram o corpo físico ou a vida material apenas uma vivência inferior 

e mesmo indesejável? Os mais rigorosos apregoam o culto exclusivo do espírito, 

enquanto lançam o anátema inexorável de que "matéria não vale nada"? 

 RAMATÍS: - Há muitas noções censuráveis de alguns credos religiosos, ou de 

certas escolas espiritualistas, embora elas combatam o excessivo racionalismo negativo dos 

materialistas. Então, exaltam apenas o Espírito, porque é a entidade autêntica e imortal, 

mas estigmatizam incondicionalmente o próprio corpo físico, como sendo o causador de 

nossos desequilíbrios. 

 É evidente que tais sacerdotes, pastores, doutrinadores ou expositores espiritualistas 

ainda não se aperceberam do verdadeiro sentido do corpo carnal do homem. Ele não é, 

propriamente, um objeto ou veículo independente do Espírito, mas é a reprodução exata do 

perispírito, através da câmara de materialização, que é o útero da mulher terrena. O 

organismo físico, embora em sua configuração humana abranja os traços fisionômicos, o 

temperamento ancestral e até os cacoetes herdados biologicamente da parentela 

consangüínea, é a projeção material do próprio Espírito eterno, operando através do seu 

perispírito. 

 Então, expressa a vontade, o desejo, temperamento, os sonhos e as idéias do seu 

próprio dono espiritual. Não é um instrumento isolado, que após o uso diário pode ser 

pendurado num cabide, ou guardado cuidadosamente numa caixa de ferramentas. Mas é o 

"instrumento vivo" que revela a natureza perispiritual do homem, o qual ali se reproduz sob 

um novo disfarce encarnatório. Assim como há certa semelhança entre pinheiros, coqueiros 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

182 

ou demais árvores da mesma família vegetal, isso também acontece na uniformização física 

do espírito encarnado e jungido à consangüinidade de certa família. Em face dessa 

ancestralidade biológica, ele trai no seu aspecto anatômico e fisiológico algo pertencente ao 

conjunto carnal de que se serviu para conseguir a sua materialização na Terra. E a 

semelhança física ainda se acentua em toda a parentela, porque os membros ou unidades do 

conjunto ainda são atraídos por força da própria afinidade espiritual ou, então, imantados 

por emoções e paixões parecidas. 

 Em conseqüência, é muito criticável o conceito raso e ingênuo esposado por certos 

espiritualistas e religiosos, que desavisados da realidade espiritual, pontificam que "a 

matéria não vale nada". Talvez, ignorando que as formas do mundo físico nada mais são do 

que os moldes de "energia condensada", como explicou Einstein, exaltam o espírito e 

condenam a matéria, que é uma expressão densa da própria energia. Aliás, o espírito 

também não se modifica, apenas, por mudar de habitação energética, assim como o 

bandido não se torna um santo trocando de apartamento. Quer esteja encarnado ou 

desencarnado, ele cultua as mesmas virtudes ou pratica os mesmos vícios inerentes às suas 

experiências vividas, porque manifesta, através da carne, o próprio acervo de sua 

personalidade a caminho do anjo. 

 O escafandrista que desce ao fundo do rio para pesquisar os valores preciosos, nem 

por isso altera gostos estéticos, afetos humanos, preferências artísticas, convicções 

religiosas; nem mesmo olvida conhecimentos científicos ou enfraquece a sua cultura. Ele 

apenas fica temporariamente impedido, no fundo do rio, de cultuar a sua vivência natural e 

autêntica da superfície, até terminar a sua tarefa. O homem simpático à cor azul ou 

vermelha, devoto católico ou adepto espírita, que aprecia a valsa ou a sinfonia, seja 

carnívoro ou vegetariano, jamais modifica as suas preferências ou simpatias, tão-somente 

porque enverga um escafandro de borracha e ausenta-se algumas horas garimpando no 

fundo do rio. Ao retomar à superfície e desvestir o pesado traje protetor no seio da água, ele 

se revela integralmente o mesmo indivíduo antes de mergulhar. Da mesma forma, o espírito 

do homem não se modifica "interiormente", só pelo fato de ele envergar determinado 

escafandro de carne e ossos, a fim de submergir no caudaloso rio da vida física terrena. 
4 

 
 4 - Nota do Médium - Nhô Quim, espírito de um inteligente sertanejo, que viveu em certa 
cidade litorânea do Paraná, perguntado sobre a questão de espírito e corpo, durante a 
encarnação, assim se expressou na sua linguagem peculiar e divertida: "O espírito é como o aluno 
que vai para a escola; conforme a escola que ele freqüenta, deve usar o uniforme ali escolhido. 
Assim, quem precisa aprender a lição no Japão ou na China, veste uniforme amarelo; lá na Europa 
é branco, mas na África, a roupa é todinha preta. E já teve até uniforme vermelho dos índios 
americanos, e cor de cobre dos atlantes. Quando falta roupa adequada, ou a fazenda desbota, os 
uniformes até são mulatos, crioulos ou pardos, alguns meio esverdeados, outros até sarapintados 
e de cabelo de fogo." 

 

 

 PERGUNTA: - Mas no caso de o homem nascer débil, mongolóide, 

hidrocéfalo ou mutilado, devemos supor que é o espírito enfermiço, quem produz a 

materialização defeituosa através da carne humana? 

 RAMATÍS: - O espírito do homem, em sua essência fundamental divina, é 

perfeitamente sadio, porque, sendo uma centelha de luz proveniente de Deus, jamais 

poderia tornar-se enfermiça. No seio de Deus, o espírito do homem é a fagulha virgem, que 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

183 

num dia ou em certo tempo, principia a vibrar interiormente e desperta, pouco a pouco, a 

sua individualidade pela consciência de existir. Ele, então, desenvolve a sensibilidade e a 

noção de "saber", tanto quanto mais participa e se relaciona com o curso educativo da vida 

material. Lembra algo do aparelho fotográfico, que aumenta o seu acervo pela gravação das 

cenas fotografadas do mundo no filme negativo e virgem. Entretanto, nesse curso de 

conscientização para conhecer o Universo e, simultaneamente, a si mesmo, o espírito 

comete muitos enganos próprios da imaturidade de sua consciência espiritual. Mas em face 

do conceito da própria Lei Divina, de que não se "perderá uma só ovelha do aprisco do 

Senhor", todo espírito equivocado sofre o seu reajuste e a corrigenda no tempo certo, até 

vibrar com a Harmonia Perfeita e ajustar-se, definitivamente, à linhagem angélica. 

 A fim de facilitar a conscientização do espírito para distinguir os valores "positivos" 

ou evolutivos para o progresso dos valores "negativos" ou contrários ao progresso, a 

Administração Sideral da Terra, então, convencionou a classificação dos primeiros como 

"virtudes", e dos segundos como "pecados". Assim, todas as ações criativas e de 

favorecimento espiritual são as virtudes, porque aceleram a ascese angélica do homem, 

enquanto o lastro inferior da animalidade simboliza os pecados, que devem ser superados. 

Pecado, portanto, é um estado de desequilíbrio, defasagem com a Lei Suprema, enquanto a 

virtude significa a vibração na mesma fase para a metamorfose sideral, tendo por meta o 

progresso. 

 Quando o espírito ultrapassa o limite do bom senso, pela prática de atos nocivos, ele 

causa o retardamento indesejável na sua própria ascese espiritual. Mas, à medida que o 

homem sabe "donde vem e para onde vai", submisso e confiante à voz interna que lhe intui 

quanto à senda espiritual correta, ele também acelera a sua caminhada para a sua mais 

breve ventura eterna. Quando o espírito cursa, sensata e proveitosamente, a estrada 

educativa da vida física, ele, então, gera um carma de efeito tranqüilo, o qual lhe 

proporciona no futuro uma vida pacífica e proveitosa. Mas, se negligencia ou se rebela 

contra a Lei de Segurança Espiritual, precisa sofrer a retificação compulsória, que lhe tolhe 

os movimentos perigosos e "pecaminosos", até aprender a controlar as paixões e os vícios 

que o imantam à matéria e lhe impedem a feliz vivência angélica. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas se o espírito não é originariamente enfermo, ou 

defeituoso, qual é a razão dos nascimentos congênitos enfermiços, defeituosos e 

verdadeiros "mortos vivos", que passam pelo mundo físico como de múmias desligadas 

do meio-ambiente? 

 RAMATÍS: - O espírito do homem, em essência, é uma centelha ou chama de 

luz tão vinculada ou participante de Deus, como a gota no oceano. Sem dúvida, por força 

de sua origem divina, jamais ele poderia adoecer ou regredir em sua natureza hígida eterna. 

Mas ao iniciar a individualização ou conscientização no Universo, precisa construir um 

arcabouço para a sua ação, e que o identifique particularmente entre os demais seres do 

mundo. Assim, quando principia a relacionar o seu interior espiritual com o exterior 

energético ou físico da vida, nos mais diversos planos e latitudes do Cosmo, a fim de sentir 

e saber conscientemente, essa fagulha virgem e lucífera necessita de um medianeiro ou 

veículo de eficaz comunicação. 

 Através de séculos e milênios de experiências, efetuadas, lenta e incessantemente, o 

espírito vai plasmando os elos de comunicação, e que num "descenso vibratório" lhe 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

184 

permite agir na lentidão vibratória da matéria e, simultaneamente, no seu próprio e real 

campo espiritual. Trata-se, portanto, de um instrumento de intercâmbio com todos os 

fenômenos e acontecimentos, que ocorrem em sua intimidade e, também, no ambiente a 

que se relaciona. Manifestando-se nas incessantes e sucessivas vivências em planetas, cada 

vez mais evoluídos e aprimorados, o espírito, então, organiza essa roupagem ou centro 

consciencial eterno, gravando e compondo o acervo de sua memória no tempo e no espaço, 

à guisa de indestrutível e progressivo "video-tape". Trata-se do maravilhoso e imortal 

organismo, que AlIan Kardec denominou de "perispírito", e o explicamos mais 

detalhadamente nesta mesma obra, inclusive quanto aos motivos por que ele gera as 

enfermidades congênitas e quais as retificações sob a Lei do Carma tão conhecida dos 

reencarnacionistas. Além de o perispírito promover a configuração ou aspecto humano em 

torno da centelha espiritual eterna, transforma-se, em definitivo, no centro de toda atividade 

do ser. E, partindo dessa configuração humana, mais primitiva ou grosseira, milênio por 

milênio, submetido a incessante aperfeiçoamento através de todas as energias do mundo 

físico e do reino espiritual, então, sublima-se até a beleza angelical, consagrando-se à guisa 

de maravilhosa lâmpada viva a expluir de sua intimidade eterna a luz divina. Eis por que, 

no "festim de Bodas", o perispírito, então, se consagra na figura fascinante e lucífera da 

"túnica nupcial", a vestimenta eterna do Espírito. 
5 

 
 5 - Nota do Médium – Vide o capitulo "A túnica nupcial" desta obra, em que Ramatís 
estende-se longamente sobre a natureza e estrutura do perispírito e suas decorrências na vida 
física, conforme os estados de alma do homem. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

185 

Capítulo 15 

 

A "túnica nupcial" 
 

Mateus, 22:10-13 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o simbolismo da "túnica nupcial", mencionada na 

parábola do "Festim de Bodas"? Jesus referia-se a algum direito, privilégio ou 

concessão divina; talvez a alguma vestimenta iniciática, que o convidado do banquete 

divino deveria usar? 

 RAMATÍS: - A parábola indica, perfeitamente, que o convidado a participar 

do "Festim de Bodas" já deveria possuir a "túnica nupcial", ou seja, certa credencial ou 

estado espiritual superior que, então, lhe proporcionaria o direito de permanecer no 

banquete. 

 Assim como na Terra festeja-se alguém pelo término de algum curso, ou quando se 

distingue em alguma competição, ou por qualquer ação incomum ou obra meritória, na 

parábola de Jesus só vestem a "túnica nupcial" os convidados que conseguiram uma 

categoria de determinado gabarito espiritual. A "túnica nupcial", nesse caso, não é somente 

um direito pessoal, mas ainda define uma elevada transformação espiritual na intimidade 

do ser. 

 

 

 PERGUNTA: - Como se percebe no "Festim de Bodas" essa condição íntima 

e intrínseca superior do convidado, cujos méritos dão-lhe direito ao ingresso no 

banquete divino? 

 RAMATÍS: - Jesus explica na parábola do "Festim de Bodas" que o rei indaga 

ao intruso, com certo espanto: "Como entraste aqui, sem a túnica nupcial?" A surpresa do 

rei prende-se ao fato de ele ver alguém situado naquele ambiente de vibração tão excelsa e 

incomum, mas sem ter alcançado a sublimidade da freqüência vibratória espiritual exigida 

para a "túnica nupcial". Todos os convidados do banquete do rei, ali podiam se manter e 

equilibrar-se no meio tão superior, graças à posse da "túnica nupcial", ou seja, já haviam 

alcançado a purificação espiritual. Assim, era verdadeira aberração a presença do "intruso", 

o qual se traía frontalmente pela sua graduação inferior, uma vez que não vestia-se de 

acordo com a tradicional identificação sublime. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis distinguir-nos melhor, nesse caso, o espírito e a 

"túnica nupcial"? 

 RAMATÍS: - O espírito do homem é a centelha ou chama de luz, síntese de 

todas as faculdades criadoras divinas, enfim, a miniatura do próprio reino de Deus. O 

Gênese (capítulo 5) enuncia que "o homem foi feito à imagem, à semelhança de Deus", 

enquanto o Mestre Jesus confirma esse enunciado, ao afirmar: "Vós sois deuses" ou, ainda, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

186 

"Eu e meu Pai somos um". Mas a "túnica nupcial" mencionada na parábola do "Festim de 

Bodas" é a vestimenta do espírito, que lhe dá a configuração humana; porém, em sua 

última etapa de aperfeiçoamento nos mundos transitórios das formas, e assim translúcida e 

imaculada, a refulgir com a intensidade semelhante à luz irradiada da intimidade do ser 

eterno. É o produto de milhões ou bilhões de anos de lutas, equívocos, amores, ódios, 

alegrias, tristezas, venturas, tragédias, luzes e sombras, até que o anjo do altruísmo consiga 

exterminar o animal do atavismo dos instintos da carne. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, a "túnica nupcial" seria o próprio perispírito 

descrito por Allan Kardec, no "Livro dos Espíritos"? 

 RAMATÍS: - Realmente, a "túnica nupcial" do "Festim de Bodas" 

corresponde, perfeitamente, ao perispírito enunciado por Allan Kardec no "Livro dos 

Espíritos", 
1
 porquanto se trata do corpo ou veículo imortal, que preexiste e sobrevive ao 

falecimento comum do homem físico. Há "corpo carnal" e "corpo espiritual", conforme 

dizia Paulo de Tarso, ao incentivar em suas epístolas, que o "homem novo" e renovado em 

espírito, também deve substituir o traje roto pelo egoísmo do "homem velho", o qual ainda 

é o escravo das forças animais dominantes na vida física. 

 
 1 - "Envolvendo o gérmen de um fruto, há o perisperma; do mesmo modo, uma substância 
que, por comparação, se pode chamar perispírito, serve de envoltório ao Espírito propriamente 
dito." Comentário de Allan Kardec extraído da pergunta 93, tema "Perispírito", do "Livro dos 
Espíritos", 17ª edição em português, editada pela Livraria da Federação Espírita Brasileira. 
 

 Mas o perispírito não é exclusivamente um organismo produto da composição de 

forças vivas e sublimadas, que se fundem sob a vontade e o pensamento do espírito imortal. 

Além de ser a vestimenta que envolve, configura e identifica a chama espiritual, esta ainda 

o interpenetra onda por onda, vibração por vibração. Através de sucessivas materializações 

nas faces dos orbes físicos, o perispírito, sob a ação detergente da dor e do sacrifício, do 

estudo e da experiência da vida física, deixa os resíduos e aderências durante o intercâmbio 

íntimo e o exterior. Finalmente, quando purifica-se até a diafanização e condição de 

maravilhosa figura alada, liberta de quaisquer influências inferiores e desimantada da 

atração animal, então retrata a imagem fascinante da "túnica nupcial", tão bem descrita por 

Jesus na parábola do "Festim de Bodas". 

 

 

 PERGUNTA: - Mas no caso da "túnica nupcial", Jesus teria se referido 

especificamente ao mesmo perispírito mencionado por Allan Kardec? Não seria um 

outro corpo espiritual, talvez ainda desconhecido do homem? 

 RAMATÍS: - Não importa quanto à terminologia usada por Jesus na descrição 

da "túnica nupcial" no "Festim de Bodas". Em verdade, ele referia-se ao corpo imortal, o 

qual interpenetra e envolve o espírito do homem, independentemente da organização 

carnal. 

 Kardec preferiu chamá-lo de perispírito, ou seja, aquilo que envolve o espírito, 

embora esse corpo imortal já pudesse ter sido conhecido, desde os tempos imemoriais, sob 

outro aspecto ou denominação. Aliás, o perispírito não é uma descoberta ou qualquer 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

187 

concepção exclusiva de Allan Kardec, porém um veículo superior, complexo e 

indestrutível, conhecido há milênios por todos os iniciados, sacerdotes e magos da 

antiguidade. Paracelso o chamava de "corpo sideral"; Pitágoras, de "carro sutil e luminoso 

da alma"; os hindus o conheciam como "linga-sarira"; os atlantes, a "nuvem de luz"; os 

chineses diziam, poeticamente, a "árvore de chamas", e os egípcios "Ká", o duplo do 

homem. Os caldeus mencionavam a "coroa de fogo"; os esoteristas, teósofos e iogues 

denominam o "corpo causal"; os tibetanos, o "duplo de luz"; Paulo de Tarso cita o "corpo 

espiritual" e velhos ocultistas preferem o "ego transcendental". A Igreja Católica costuma 

chamá-lo de "alma", a qual sendo virtuosa vai para o Céu, ou pecadora "cai" no Inferno, o 

que ainda implica na idéia de um corpo sujeito à lei gravitacional, cuja ascensão ou queda 

depende, especificamente, de seu magnetismo, conseqüente ao peso mais ou menos denso. 

 Aliás, os ocultistas, em suas pesquisas do mundo invisível e para melhor didática 

esotérica, preferem subdividir o conjunto do perispírito, em "corpo mental" e "corpo 

astral", pois assim definem e destacam o intelecto da manifestação puramente emocional 

do sentimento, desejo e paixões. Entretanto, quando Allan Kardec descreveu o perispírito, 

ele esclareceu que se tratava de corpo fluídico ou vaporoso, que transcende à matéria por 

ser imponderável. Todavia, a sua descrição, algo pessoal, em nada altera ou contraria a 

idéia Íntima e fundamental de se tratar de um veículo imortal, o qual preexiste e sobrevive 

a qualquer fenomenologia física. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos outras considerações, quanto ao fato de 

o espírito imortal do homem ainda necessitar de outro veículo intermediário, como é o 

perispírito, a fim de poder atuar entre o mundo físico e a vida espiritual? 

 RAMATÍS: - Assim como o homem necessita de uma vestimenta apropriada e 

protetora, como é o escafandro de borracha para atuar no fundo dos rios, o espírito também 

precisa do traje perispiritual, para relacioná-lo de modo lógico e sensato, entre o mundo 

espiritual e o ambiente físico. O espírito é tão-somente a chama de luz, a consciência 

"microdivina", enquanto o perispírito se constitui no seu envoltório de contato e 

comunicação com o meio exterior. Sem a vestimenta espiritual, o espírito seria apenas uma 

essência de luz pura, algo semelhante a um foco luminoso esvoaçando sem configuração 

definida, e impossível de qualquer identificação. 

 

 

 PERGUNTA: - O anjo, como entidade de altíssima vibração sideral, é, então, 

o convidado do "Festim de Bodas" do Senhor. O seu perispírito, imaculado e fulgurante 

de luz, simboliza, realmente, a figura da "túnica nupcial" desimantada da influência da 

matéria e eletiva ao ambiente paradisíaco da eterna existência venturosa? 

 RAMATÍS: - Allan Kardec, no "Livro dos Espíritos", 
2
 explica que o espírito 

do homem é espécie de uma "chama", centelha ou clarão etérico de luz imaterial, o qual se 

manifesta, configuracionalmente, no ambiente onde vive, graças ao seu invólucro imortal 

conhecido por perispírito. Mas o perispírito, justamente o responsável pela figuração 

humana, embora seja o envoltório sutil do espírito sem forma, não é apenas um corpo 

vaporoso, algo semelhante a um cartucho ou saco de fluidos a esvoaçar no Além- Túmulo. 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

188 

 2 - Livro dos Espíritos, página 84, capítulo "Dos Espíritos": "Envolve o espírito uma 
substância vaporosa para os teus olhos, mas ainda bastante grosseira para nós; assaz vaporosa, 
entretanto, para poder elevar-se na atmosfera e transportar-se aonde queira". 
 

 Na época de suas pesquisas espirituais, Allan Kardec viu-se obrigado a uma 

descrição mais primária ou generalizada do perispírito, a fim de evitar que a doutrina do 

Espiritismo, nascente, frágil e discutível, pudesse sofrer o ridículo sob a metralha sarcástica 

do academismo materialista e o combate fanático do Clero, poderoso e déspota na época. 

Ademais, a tese de um organismo imponderável, e portador de sistemas e órgãos fluídicos 

parahumanos, mas capaz de se movimentar e agir no mundo celestial, seria alvo de 

incessante zombaria e crítica demolidora de todos os adversários da doutrina espírita. No 

século passado, salvo alguns iniciados e ocultistas mais ousados, ninguém poderia crer num 

organismo invisível e fluídico, como é o perispírito, cuja estrutura transcendental avançada 

faz empalidecer a usina mais complexa e poderosa do mundo material. 

 Mas, na atualidade, graças ao conhecimento científico do homem moderno e de sua 

penetração no campo das forças ocultas, através de aparelhamentos eletrônicos de alta 

sensibilidade, já é possível conceber-se a realidade do perispírito imortal, cujos sistemas e 

órgãos suprafísicos não possuem similar em qualquer instrumentação do mundo material. 

O manejo fácil de rádio, TV, magnetismo, radar, ondas de ultra-som, raios infravermelhos 

e ultravioleta, controle remoto, manuseio genial do raio laser, e ainda os requintes 

eletrônicos aliados ao sucesso da desintegração atômica, facultam..-ao terrícola operar, 

positivamente, no reino das forças invisíveis e, assim, conceber a lógica de uma vida 

poderosa e definitiva, além da transitória existência terrena. 

 Aliás, até um ginasiano esclarecido sobre os princípios comuns de física e de 

eletrônica, já pode conceber a complexidade anatômica do perispírito, como sendo um fato 

lógico e imortal. Assim, o que não pôde ser dito e exposto por Allan Kardec, na época da 

codificação espírita, hoje pode ser facilmente assimilável por qualquer cidadão. A 

organização anatomofisiológica do perispírito, atualmente já pode ser descrita com alguma 

riqueza de detalhes e sem temor de agressividade da Igreja Católica, a qual luta 

desesperadamente para sobreviver ao próprio caos da subversão clerical em seu seio. 

Ademais, após a teoria de Einstein, a própria Ciência prefere ficar calada, uma vez que a 

matéria não passa de "energia condensada". 

 

 

 PERGUNTA: - Ser-vos-ia possível descrever o perispírito, em suas divisões 

ou sistemas mais importantes? 

 RAMATÍS: - Em face da natureza específica desta obra e falta de espaço não 

comportar longa e minuciosa descrição exclusiva do perispírito, só poderemos oferecer-vos 

algumas breves noções orientadoras. 
3 

 
 3 - Nota do Médium - Ramatís, através de nossa psicografia, transmite-nos obra minuciosa 
sobre a anatomia e fisiologia do perispírito, na qual explica satisfatoriamente todo o metabolismo e 
contextura desse corpo imortal Vide, também, a obra "Elucidações do Além", capítulo "Elucidações 
sobre o Perispírito", o mesmo assunto ditado por Ramatís. 
 

 O perispírito, embora seja um organismo de impossível comprovação pelos sentidos 

físicos comuns, também possui todos os órgãos e sistemas adequados à produção e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

189 

manifestação de todos os fenômenos algo similares à vida física. Assim, existe no seu 

complexo metabolismo transcendental, um comando único, o qual divide e subdivide-se em 

várias estações e subestações perispirituais, a fim de controlar e desenvolver desde o campo 

de magnetismo, calor, luz, cor, assim como os sentidos de olfato, paladar, audição e 

coordenação da palavra verbal e escrita. A vida mental e emotiva do homem concretiza-se 

graças ao complexo e avançado metabolismo, que lhe confere o poder da memória, assim 

como o de gravar o acervo de suas experiências pregressas. 

Mas é ainda a mente que proporciona ao espírito desencarnado o fabuloso poder de volitar, 

qual seja o de se transportar tão rapidamente como o pensamento, às regiões mais distantes 

e latitudes mais diferentes da região sideral. Somente o equipo mental do perispírito 

exigiria muitos séculos para o homem mais estudioso e sábio conhecer dez por cento de sua 

fabulosa estrutura. Maravilhoso instrumento de conexão entre o reino divino e o mundo 

material, o perispírito é que proporciona o ensejo para a vida psíquica plasmar-se em 

exuberantes configurações humanas e permitirá, no futuro, a sublimação dos homens em 

anjos. 

 

 

 PERGUNTA: - Gostaríamos de conhecer alguns dados sobre os sistemas ou 

órgãos responsáveis pelos vários fenômenos da vida e relação do perispírito. 

 RAMATÍS: - Evidentemente, o homem pensa, deseja, sente, emociona-se e age 

em direção a certo plano ou campo de sua vivência mental-emotiva. É natural, portanto, 

que o seu equipo perispiritual, ou seja, o mais importante organismo de sua 

individualização psíquica no seio de Deus, também seja dotado de órgãos e sistemas 

adequados, mas tão eficientes, que possam expressar-lhe sensatamente os estados de 

espírito. Cada pensamento, atitude mental, emoção ou sentimento produz diferentes ações 

perispirituais no seu fundamento íntimo até poderem se revelar à compreensão alheia, ou 

mesmo à própria consciência em vigília. Sem dúvida, conforme a natureza superior ou 

inferior de cada ação perispiritual, saber-se-á também quanto à conduta passional ou 

capacidade intelectiva do espírito operante. É o que lembra Paulo de Tarso, quando refere-

se intencionalmente às "nuvens de testemunhos". 

 A ciência terrena cada vez mais se deslumbra e se espanta ante a complexidade do 

cérebro físico, que considera o centro da inteligência humana. No entanto, ele é apenas o 

"transmissor" da real inteligência e faculdade absoluta do espírito imortal. Malgrado o 

esforço louvável dos cientistas humanos na pesquisa do cérebro humano, muito pouco eles 

sabem sobre os circuitos invisíveis, as reações químicas e correntes elétricas cerebrais, que 

ultrapassam mesmo a capacidade de um milhão de computadores. Na função de avançado e 

sutilíssimo aparelho de manifestação da vida espiritual, através do cérebro flui e derrama-se 

para o cenário do mundo físico apenas diminuta parcela do fabuloso conteúdo do 

perispírito eterno. 

 Conseqüentemente, o perispírito ou a "túnica nupcial", depois de ultimar o processo 

de afinamento e consolidação, através das ações e reações no contato com a matéria, é um 

organismo que preexiste e sobrevive ao corpo carnal, depois de cada materialização do 

espírito na face de qualquer orbe físico. Mas ele é dotado de órgãos e sistemas autênticos, 

que lhe asseguram um metabolismo de fisiologia própria. Tratase de um corpo capaz de 

atender às incessantes exigências íntimas do espírito. Mas a individualização exige a 

sucessão de milhares, milhões, bilhões e até trilhões de anos do simbólico calendário 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

190 

humano. Um corpo vaporoso, e tão singelo, como o definiu Kardec forçado pelas 

circunstâncias adversas de sua época, nada mais seria do que um rudimentar embrião 

fluídico humano a esvoaçar sem rumo no Além-Túmulo. 
4 

 
 4 - Diz Emmanuel, na obra "Roteiro", capítulo "O Perispírito", o seguinte através da 
mediunidade de Chico Xavier:"O perispírito é, ainda, o corpo organizado que, representando o 
molde fundamental da existência para o homem, subsiste, além do sepulcro, demorando-se na 
região que lhe é própria, de conformidade com o seu peso específico. Formado por substâncias 
químicas que transcendem a série estequiogenética conhecida até agora pela ciência terrena, é 
aparelhagem de matéria rarefeita, alterando-se, de acordo com o padrão vibratório do nosso 
campo interno. Organismo delicado, com extremo poder plástico, modifica-se sob o comando do 
pensamento. É necessário, porém, acentuar que o poder apenas existe onde prevaleçam a 
agilidade e a habilitação que só a experiência consegue conferir. Nas mentes primitivas, ignorantes 
e ociosas, semelhante vestidura se caracteriza pela feição pastosa, verdadeira continuação do 
corpo físico ainda animalizado ou enfermiço. O progresso mental é o grande doador de renovação 
ao equipamento do espírito, em qualquer plano de evolução. O perispírito, quanto à forma 
somática, obedece a leis de gravidade, no plano a que se afina. Nossos impulsos, emoções, 
paixões e virtudes nele se expressam fielmente". 

 

 

 PERGUNTA: - Não vos seria possível definir-nos, sob o nosso entendimento 

humano, algumas noções mais concretas desses sistemas e órgãos, que compõem o 

conjunto imortal do perispírito? 

 RAMATÍS: - Sem dúvida, é o que temos procurado expor-vos em nossas 

comunicações, quanto a essa melhor configuração do metabolismo perispiritual. Mas temos 

de reconhecer a deficiência lógica de explicarmos pelas leis do mundo denso, o campo sutil 

do mundo espiritual, através de figuras e exemplos que são extraídos da vivência efêmera 

da vida física. Em verdade, desde a antiguidade milenária dos Vedas, o perispírito já era 

conhecido como um equipo complexo e dotado de vários sistemas ou veículos, que 

atendiam às diversas necessidades íntimas e operações do espírito eterno. Resumidamente, 

explicamos que o perispírito, primeiramente abrange o "corpo mental", ou seja, o centro de 

operações, o qual aglutina, dinamiza e utiliza a substância mental do meio ambiente, a fim 

de o espírito raciocinar. Segue-lhe, depois, o "corpo astral", ou veículo astralino, que é o 

responsável pela manifestação das emoções humanas sentidas através do organismo carnal. 

Finalmente, o conjunto perispiritual é propriamente o binômio "mente-emoção", "vontade-

desejo", mas constituindo um corpo definido, que não abandona o mundo espiritual em 

face de sua altíssima vibração. 

 Quanto aos diversos órgãos e sistemas componentes do corpo perispiritual, é à 

semelhança do que acontece com o corpo físico, os quais serão motivos de estudo em nossa 

próxima obra, os quais atendem às diversas necessidades do espírito no seu intercâmbio 

com 'o mundo material. E como o perispírito é a síntese das qualidades do próprio espírito 

que o governa, então, reflete-lhe as virtudes como os pecados, as qualidades como os 

defeitos. É um organismo diáfano e luminoso nas criaturas benfeitoras e evoluídas, porém, 

obscuro, grosseiro e compacto nos seres primitivos e selvagens. Em baixa freqüência, 

ainda, é o traje dos primatas das cavernas, mas depois de sublimar-se, através da 

imensurável fileira de séculos, então, atinge a fulgência da vestimenta definitiva do anjo, 

ou seja, a "túnica nupcial". 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

191 

 Quando o perispírito opera em freqüências ou faixas vibratórias mais elevadas, 

revela-se num tecido claro, de seda, colorido e agradavelmente odorante; mas, sob a ação 

mental pecaminosa da cólera, crueldade, avareza, inveja, do ciúme, ódio ou sadismo, ele se 

mostra poluído por cores escuras, graxas e espessas, e seu aspecto repulsivo ainda 

manifesta uma temperatura gélida e odor nauseante. Na feição de uma lâmpada cristalina, o 

perispírito transmite maior cota de luz para o meio ambiente, mas quando acionado por 

energia de baixa voltagem, ou poluído pelo magnetismo gravitacional da freqüência 

animal, lembra o lampião graxento a semear sombras em redor. Enquanto Nero não 

irradiava um filete de luz em torno de si, Jesus podia iluminar o Monte Tabor, na sua 

indescritível transfiguração bíblica. 

 

 

 PERGUNTA: - Dizeis que o perispírito preexiste e também sobrevive ao 

corpo físico do homem? Poderíeis expor-nos alguns detalhes sobre essa natureza 

imortal? 

 RAMATÍS: - Relembramos-vos, novamente, que o perispírito não é somente 

um corpo vaporoso, ou gasoso, enunciado por Allan Kardec no "Livro dos Espíritos", 

porém, trata-se de um psicorganismo complexo que se aperfeiçoa e purifica-se 

paralelamente à evolução da própria consciência do espírito em desenvolvimento no seio 

do Cosmo. Ademais, o perispírito é a matriz fundamental, o modelo que materializa o 

corpo físico do homem nas suas múltiplas encarnações. É o arquétipo de cada ser humano. 

 Através do ventre feminino, o qual lembra uma verdadeira "câmara de 

materialização", o perispírito compõe a estrutura do seu corpo carnal, absorvendo, 

distribuindo e organizando a substância que recebe por via hereditária da nova família, 

disciplinada pelas conhecidas leis de genética humana. O perispírito, nos sucessivos ciclos 

encarnatórios, torna-se cada vez mais sutil, quer em face do sofrimento humano que 

sensibiliza e purifica, como através do próprio conhecimento da ação sublime criativa. As 

energias que "descem" do mundo angélico em filtragem pela contextura do perispírito do 

homem, entram em fusão com as forças agrestes que sobem da vida animal, e desse 

encontro vibratório decanta-se pouco a pouco o residual inferior em favor do princípio 

espiritual superior. Sob tal metabolismo criativo e simultaneamente seletivo, o perispírito 

do homem ajusta-se à freqüência vibratória angélica, até libertar-se, definitivamente, do 

magnetismo gravitacional da faixa do magnetismo animal. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o aspecto definitivo do perispírito, após a 

desencarnação? 

 RAMATÍS: - O perispírito é um corpo plástico, que assume facilmente a 

configuração idealizada pela mente espiritual, desde que se trate de espírito de capacidade 

criativa e poder de comando. Mas, os estados pecaminosos negativos da alma também 

formam na contextura perispiritual certos estigmas, que chegam a caracterizar "facies" 

animais, como a fisionomia eqüina, bovina, leonina, simiesca e mesmo os aspectos 

ofídicos. A face do homem, semelhante a uma tela cinematográfica, reflete a projeção do 

filme que transita na sua mente, retratando os estados de alma sublimes, configurando as 

linhas de forças sutis, que lhe modelam aspectos atraentes, ou as tendências animais que 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

192 

podem estigmatizá-lo pelo mundo como "cara de cavalo", "olhos de abutre" ou "fisionomia 

de macaco". Em verdade, essa elasticidade, que sob as linhas de forças da intimidade 

espiritual produzem tais estigmas na face humana, é tão somente a materialização exata do 

que é já uma estratificação perispiritual. 

 Naturalmente, em cada nova encarnação, o perispírito na sua redução fetal, perde o 

aspecto familiar e hereditário da vida anterior, a fim de absorver e se materializar com a 

substância herdada do novo grupo consangüíneo onde resolveu nascer. Daí o motivo por 

que os homens apresentam "tiques", temperamento e manias que traem-lhes o atavismo de 

determinada parentela física, porquanto o novo traje carnal, materializado pelo seu 

perispírito, traz certo condicionamento instintivo e atuante da linha de ancestralidade 

biológica. O perispírito é sempre a mesma armadura fundamental e indeformável, 

materializado de acordo com o tipo da substância viva que lhe serve de revestimento no 

mundo material. Embora o homem apresente aspectos, cor, estatura ou temperamento que 

definem um certo conjunto familiar, na sua intimidade perispiritual permanece a sua 

individualidade forjada através de milênios e milênios, a qual sempre há de impor algo de 

sua estrutura adquirida no tempo e no espaço. 

 Após a morte do corpo físico e sob qualquer hipótese, o perispírito sempre retoma à 

sua estatura de adulto e autêntica vivência espiritual no Além-Túmulo. As próprias crianças 

desencarnadas continuam a crescer, ou melhor, despertam e desenleiam-se, pouco a pouco, 

da forma reduzida com que desencarnaram na Terra. Os espíritos mais capacitados mental 

e espiritualmente, podem exercer a sua vontade e se libertarem mais cedo da limitação 

infantil após a morte do corpo. Quanto às almas menos evoluídas, só lhes resta aguardar o 

processo comum, que no Espaço rege o fenômeno da metamorfose infantil para a figura 

adulta. 

 

 

 PERGUNTA: - Durante a encarnação, o perispírito atua fora do organismo 

carnal ou o interpenetra desde as primeiras providências para renascer? 

 RAMATÍS: - A fim de o espírito encarnar-se novamente no mundo físico, ele 

precisa submeter-se ao processo inverso de reduzir a sua forma perispiritual adulta, até 

plasmar a forma de um feto. Antes de atingir essa redução fetal, ele ainda trai o aspecto 

fisionômico herdado da fann1ia a que pertenceu na vida anterior. Mas essa aparência dilui-

se no processo da nova materialização carnal, em que passam a predominar os ancestrais 

biológicos dos parentes aos quais se ajusta consangüineamente. 

 Somente depois de conseguir a sua redução até alcançar a configuração exata de um 

feto perispiritual, é que, então, pode ser "encaixado" no ventre do próprio perispírito da 

mulher terrena, no qual o molde reduzido e ali ajustado principia a prover-se das energias 

"etereofísicas" herdadas da nova família terrícola e disciplinadas pelas leis da genética 

humana. Decorridos os nove meses da gestação normal, ou sete meses do nascimento 

prematuro, o feto perispiritual, encaixado no útero do perispírito da mulher, mostra-se 

completamente preenchido no útero físico, ou seja, materializado e apercebido pelos 

sentidos humanos. 
5 

 
 5 - Nota de Ramatís - Sem dúvida, a futura mãe do espírito encarnante também é um 
espírito encarnado, isto é, uma entidade também portadora de um perispírito, que se materializou 
sob o mesmo processo de seu filho. Em conseqüência, o feto perispiritual do seu descendente é 
"encaixado" no vaso uterino também perispiritual e, ao nascer, a criança é mais propriamente o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

193 

perispírito materializado a caminho de se desenlear, em vez do peculiar crescer. O perispírito, 
reduzido à forma de um feto e submetido interiormente à impulsão centrípeta, mais desperta do 
que cresce, mais retoma à sua verdadeira estatura do que conta tempo no calendário da vida 
física. 

 

 

 PERGUNTA: - Desde que se trata de entidades preexistentes aos seus 

próprios nascimentos físicos, e que se reduzem perispiritualmente para habitar o ventre 

feminino materno, por que existem diferenças anatômicas e fisiológicas no mundo, que 

são especificas à hereditariedade e ao atavismo biológico de certa família} em vez da 

configuração autêntica do perispírito antes de nascer? 

 RAMATÍS: - Conforme explica a ciência genética do mundo, a constituição do 

homem é processualmente produto da combinação de certos tipos de pares de genes 

característicos, que atuam oriundos dos progenitores físicos. Em conseqüência, os genes 

seriam os exclusivos responsáveis pelas deformidades, taras, insuficiências mentais e 

outras anomalias congênitas, inclusive quanto à própria configuração sadia e correta 

humana. Mas, no futuro, os cientistas terrícolas poderão comprovar que os "genes" são 

exatamente as partículas ou probabilidades de vida física, que funcionam no limiar dos 

mundos material e espiritual. Assim, onde termina a última vibração do reino do espírito 

eterno, e principia a primeira oscilação do início de vida do mundo físico, os genes ali 

palpitam na função de elos, conexões ou vínculos, atando e detonando o processo criativo 

do homem. 

 O espírito do homem, ao encarnar-se, dispõe da quantidade e qualidade de "genes", 

que lhe proporcionarão um tipo de organismo físico, tanto quanto seja a sua capacidade, 

habilidade, talento ou graduação espiritual de agrupar, favorável ou desfavoravelmente, a 

sua base genética. Assim, não é uma formação acidental, a boa ou má combinação de 

"genes" superiores ou inferiores, que proporcionará o tipo sadio ou enfermiço da 

organização carnal do homem. Em verdade, os "genes" só se agrupam dependendo da 

influência íntima do perispírito, que de modo específico os aglutina para depois 

desencadear o processo criativo de um novo corpo físico. 

 É evidente que assim como o construtor só pode edificar a vivenda de acordo com 

os materiais que possui à mão, embora não sejam do seu agrado ou preferência, o espírito 

encarnante modela e concretiza o seu edifício de ossos, nervos e músculos, conforme 

também possa mobilizar a mais ou a menos os tipos de cromossomos bons ou maus da 

procedência hereditária. Como a ciência ainda não dispõe de um aparelhamento 

supersensível à fenomenologia do metabolismo perispiritual, então, não pode perceber o 

que ocorre realmente detrás da tela da genética física. Conseqüentemente, ela precisa 

formular e expor as suas soluções sensatas, somente a partir do limite onde consegue 

atingir o seu conhecimento ou pesquisa derradeira, ou seja, no limiar dos cromossomos e 

também "genes". Indubitavelmente, caso o eletricista desconhecesse a natureza e 

autenticidade da força elétrica que vem da usina, ele só poderia conceituar a sua tese sobre 

a origem da luz da lâmpada, a partir da genética dos seus fios. 

 Em verdade, é o espírito eterno atuando através da vestimenta perispiritual, quem 

imprime o impulso inicial e seletivo para a combinação dos "genes" e a conseqüente fusão 

nos cromossomos. Assim, particulariza uma organização carnal em perfeita eletividade 

com a sua condição psíquica e também qual seja o seu acervo superior ou inferior, já 

realizado no tempo e no espaço. O certo é que os espíritos de natureza elevada, como Jesus 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

194 

e outras entidades de alto gabarito espiritual, atuam perispiritualmente de modo tão 

harmônico e correto durante a gestação física, que só aliciam e aglutinam os melhores 

elementos genéticos, a fim de plasmarem organismos perfeitos e sadios. É sabido que há 

certa predominância de indivíduos saudáveis sobre os enfermiços, que se atribui a 

ancestrais biológicos, cujos genes são hígidos como a causa de tal determinismo, entretanto 

a própria ciência comprova que de pais sábios e sadios podem nascer filhos deficientes e 

teratológicos. Mas, em sentido inverso, sabe-se que progenitores enfermiços e primários 

procriam descendentes saudáveis e inteligentes. Sem dúvida, tudo isso decorre de um 

conjunto de ações cármicas espirituais, perispirituais, genéticas e das necessidades 

evolutivas dos encarnantes e a respectiva família. Cada filho é o produto destas variáveis 

conseqüências, que irão determinar a seleção da melhor carga genética para a elaboração 

do seu corpo físico. 
6 

 
 6 - Nota do Médium - Realmente, os próprios gênios e sábios podem ter filhos deficientes 
mentais e psicopatas, porque a alma nada tem a ver com a hereditariedade física, mas ela é que 
predispõe essa hereditariedade. Bacon, Berkeley, Claude Bernard, Augusto Comte, Hume, Kant, 
Kepler, Spinoza, Yung e Locke, gênios e filósofos, cientistas, matemáticos, psicólogos, médicos, 
astrônomos, tiveram filhos ignorantes. O famoso Péricles da Grécia procriou dois filhos tolos; o 
sábio Aristipe foi pai de Clínias, o furioso; Tucídides, o grande historiador, teve o inepto 
descendente Milesias; Sócrates teve filhos ignaros; Cícero curtiu a descendência de um filho débil; 
Marco Aurélio, filósofo consagrado por Roma, foi pai de Cômodo, o maníaco furioso e agressivo; 
Napoleão, La Fontaine, Pedro, o Grande, e Luís XN tiveram filhos medíocres. Isso prova que o 
espírito não pode ser mais inteligente ou sadio do que ele já o é no passado, impondo assim a sua 
tara perispiritual na formação dos cromossomos e truncando a pretensa hereditariedade hígida de 
uma família. 
 

 Espíritos de um passado gravoso e estigmatizados por ações pecaminosas, vítimas 

de paixões violentas e escravos dos vícios perniciosos, cuja vontade espiritual é superada 

pela ação absolutamente instintiva, é que assim nascem defeituosos ou com estigmas 

indesejáveis. 

 

 

 PERGUNTA: - E como se efetua esse processo de o perispírito adulto 

reduzir-se até à forma fetal, a fim de situar-se, convenientemente, no ventre feminino da 

mulher terrena? 

 RAMATÍS: - À medida que o espírito vai-se emancipando, em face do 

desenvolvimento de sua consciência nas experimentações das vidas sucessivas e, 

conseqüentemente, a maior percepção da sua realidade espiritual, ele também progride, 

desenvolve a vontade e aumenta o poder criativo. 

Tanto quanto mais controla o seu mundo espiritual, mais capacidade adquire para governar 

o próprio destino. Em conseqüência, há espíritos capazes de comandar pessoalmente o 

fenômeno de sua encarnação, desde os primeiros momentos de "auto-redução" perispiritual. 

 Sob o processo de auto-hipnose, é possível ao próprio candidato à encarnação 

reduzir ou encolher o seu perispírito, desde a peculiar configuração adulta, que ainda possui 

plasmada na última existência física, até restringir-se à forma fetal e caber no útero 

perispiritual da mulher terrena.
 7 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

195 

 7 - Nota de Ramatís. - A gestação lembra algo da tradicional materialização de espíritos 
nas sessões mediúnicas de fenômenos físicos, pois o ventre materno, realmente, funciona à guisa 
de uma "câmara de materialização" na face da Terra. Difere, no entanto, que neste caso, o espírito 
se materializa desde a fase fetal até a figura comum do recém-nascido, servindo-se do ectoplasma 
e fluidos etereofísicos do meio ambiente, enquanto nos trabalhos de efeitos mediúnicos, o médium 
fornece a substância materializante e o fenômeno sucede-se em alguns minutos. Mas, em ambos 
os casos, a entidade encarnante ou materializante, surge, gradualmente, do mundo oculto, para 
depois fazer-se visível aos sentidos físicos. 
 

 

 PERGUNTA: - E no caso de espíritos inexperientes, ou mesmo incapacitados 

para processar a "auto-hipnose", como então se efetua a redução perispiritual? 
8 

 
 8 - Nota do Méidum - Vide capo "Reencarnação", da obra "Os Missionários da Luz" ditado 
pelo espírito de André Luiz e psicografado por Chico Xavier, com excelente exemplo elucidativo e 
minucioso sobre o assunto que não podemos estender-nos, no tocante à reencarnação do espírito 
de Sigismundo, e o desdobramento do processo encarnatório desde a auto-hipnose. 

 

 RAMATÍS: - Os espíritos menos credenciados mentalmente e de vontade 

débil, além de precisarem do auxílio dos técnicos siderais, ainda são encaminhados para a 

carne sob a ação instintiva da lei: semelhante atrai semelhante. Em verdade, a própria mãe 

e matriz geradora possui os elementos ectoplásmicos criativos de auxílio ao processo 

instintivo de gestação, e que funcionam à guisa de conexão na edificação do corpo carnal. 

 Considerando-se. que as espécies animais promovem a sua gestação e de1ivrança, 

sob o controle das leis instintivas, que lhes coordenam o fenômeno de nascer, também as 

almas primárias e débeis de vontade logram renascer, submissas a esse magnetismo 

instintivo, embora fiscalizadas pelos espíritos técnicos responsáveis pelo evento. Protegidas 

pelo instinto da própria individualidade em desabrochamento, elas gozam de salutar 

esquecimento, ou certo entorpecimento perispiritual, porque ainda não são suficientemente 

responsáveis para assumir os equívocos cometidos sob a força indomável da vida animal. 

Quando se encontram desencarnadas, elas vivem um estágio contemporizador no espaço, 

embora instigados para avançar, tal qual o rebanho aguilhoado pela vara do pastor. Há uma 

cortina piedosa, que oculta e vela a memória perispiritual dos espíritos ainda incapazes de 

suportarem as lembranças chocantes de vidas anteriores, ou de viverem, simultaneamente, 

no cérebro atual, a soma de fatos e acontecimentos que se produziram em outros cérebros 

já extintos. 

 Ainda há casos em que os técnicos siderais dos departamentos encarnatórios atuam 

pela hipnose sobre grupos de espíritos primários e os conduzem, fácil e pacificamente, para 

a encarnação. Nesse caso, são aproveitadas as forças gravitacionais favoráveis ao evento 

gestativo, e, principalmente, a atração instintiva ou eletiva das futuras mães. 

 

 

 PERGUNTA: Como se efetua a materialização do perispírito, após ter sido 

encaixado no ventre perispiritual de sua futura mãe? 

 RAMATÍS: - Durante o processo encarnatório, o perispírito é o centro 

coordenador das energias captadas no meio ambiente, em conexão com as energias de alta 

freqüência irradiadas de sua própria intimidade. O fenômeno se processa, exatamente, no 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

196 

limiar do mundo físico e do reino oculto do espírito eterno. Enquanto a mulher se 

transforma na "médium da vida" ou funciona como "câmara de materialização" do espírito 

encarnante, as leis genéticas controlam a formação do corpo carnal, o qual se plasma, aos 

poucos, na tradicional reminiscência biológica desde a figura do protozoário, em trânsito 

pelas outras expressões como réptil, peixe ou demais configurações animais que constituem 

a escala evolutiva da célula ao ser humano. 

 Mas nesse processo de encarnação, o perispírito preexistente não desaparece numa 

fusão absoluta na estrutura do organismo físico, porém continua intacto no seu reino 

vibratório espiritual, embora acicatado pela natureza animal instintiva e própria da vida 

física no orbe. O perispírito é um organismo superior, cuja vibração sideral altíssima o 

impede de atuar diretamente no mundo material, sequer acionar um fio de cabelo do corpo 

carnal. Jamais ele poderia descer vibratoriamente do seu plano espiritual e inacessível aos 

sentidos físicos; paradoxalmente, o perispírito ainda necessita de outro "veículo" ou 

"corpo" intermediário, a fim de atuar e movimentar o próprio organismo físico que 

materializou. 
9 

 
 9 - Nota de Ramatís. - Na sua função de matriz original dos corpos físicos, em cada 
encarnação, o perispírito é portador do modelo de todos os órgãos, sistemas e conexões, que 
também irão construir as duplicatas físicas idênticas. Assim, na redução perispiritual à condição de 
um feto, concomitantemente, também se reduzem todas as matrizes de órgãos, sistemas e zonas 
para comporem o futuro edifício anatomofisiológico, à medida que despertam no processo de sua 
materialização no ventre feminino. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis esclarecer-nos melhor o assunto? 

 RAMATÍS: - Em rude exemplo, diríamos que assim como o motorista 

necessita de um tabuleiro intermediário, provido de botões, chaves, alavancas e outras 

conexões para movimentar e controlar o seu veículo, o espírito configurado pelo seu 

perispírito também precisa dispor de um sistema, corpo ou instrumentação, que lhe permita 

exercer a sua ação no organismo físico, sem abandonar o seu reino espiritual eletivo. 

Frisamos, ainda, que o espírito é a centelha ou chama divina, imaterial, a individualidade 

eterna; o perispírito, no entanto, é o seu veículo de ação em outro campo, ou seja, a figura 

de identificação nos departamentos siderais. Conseqüentemente, como o espírito e o 

perispírito funcionam exclusivamente na faixa vibratória do mundo de altíssimas 

freqüências, incapazes de acionar qualquer objeto ou substância física, ele necessita de um 

centro de comando, ou ponte intermediária, para captar-lhe a vontade e expressá-la na 

matéria. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o recurso que o espírito usa através do seu perispírito 

para atuar positivamente no mundo material? 

 RAMATÍS: - Entre o perispírito e o corpo carnal, então, existe um medianeiro 

plástico ou ponte viva, espécie de elo ou conexão, que transmite instantaneamente para o 

mundo físico qualquer pensamento, desejo ou sentimento do espírito. Igualmente, cabe-lhe, 

também, a tarefa recíproca de conduzir de retorno, para a consciência perispiritual, tudo o 

que sucede com o corpo carnal e deve ser analisado, corrigido e gravado. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

197 

 Embora ainda seja pouco conhecido dos espíritas, o veículo que liga a margem 

oculta do reino espiritual com a margem do mundo material é o "duplo etérico", ou 

conhecido "corpo vital" dos ocultistas, esotéricos, rosa-cruzes, teosofistas e iogues. 

Organismo confeccionado de "éter físico", isto é, da substância que atua simultaneamente 

onde termina o mundo físico e começa o espiritual. O "duplo etérico" opera sob perfeita 

sincronia com o perispírito, numa ação e reação íntima para o exterior, e do mundo exterior 

para a intimidade espiritual. 

 Assim, o espírito pensa pelo corpo mental, sente pelo corpo astral, liga-se e age 

através do duplo etérico, ou corpo vital, acionando o organismo físico por intermédio dos 

sete centros de forças, espécie de motos vorticosos, que se aglutinam e se situam nas 

principais regiões e plexos nervosos, e se denominam "chacras", cujo funcionamento 

lembra algo dos "relés" tão importantes em ligar e desligar a corrente elétrica. O duplo 

etérico se constitui da própria energia etérica, que desce dos planos superiores e, 

simultaneamente, acasala-se com a força física ainda em início de condensação para o 

estado sólido de matéria. O perispírito, o duplo etérico e o corpo físico operam 

perfeitamente interpenetrados num só bloco ou conjunto, numa incessante troca de 

energias, proporcionando o ensejo do espírito imortal e sediado no seu plano eletivo poder 

atuar na matéria sem decair na sua vibração original. 

 Os centros de forças etéricos, ou mais conhecidos por "chacras", situam-se sobre o 

duplo etérico e lembram a figura de discos, rodas, pires ou, mais propriamente, as hélices 

de aviões em rotação vertiginosa. Ligam e desligam, ininterruptamente, o organismo físico, 

através dos plexos nervosos, e o perispírito por intermédio dos centros internos 

perispirituais. Aliás, o trabalho dos chacras, nas relações do perispírito e o corpo carnal, 

regula a passagem das cargas do mundo oculto para o físico e, sob a mesma função, no 

sentido inverso. 

 Mas, além da função de medianeiro plástico entre os mundos físico e espiritual, o 

duplo etérico ainda funciona como um centro de absorvência do "energismo vital" do meio 

ambiente e, por esse motivo, justifica-se também a sua condição de "corpo vital". Alguns 

preceptores orientais chegam a considerar o duplo etérico algo semelhante a uma "cuba de 

revelação", que nos laboratórios fotográficos materializa o negativo para as cópias ou fotos 

positivas. Efetivamente, cumpre-lhe captar e drenar a substância ectoplásmica, a fim de 

proporcionar o ensejo da materialização do perispírito no cenário do mundo físico, pelo 

qual motivo é realmente um revelador à luz do dia do acervo oculto da alma. 
10 

 
 10 - O duplo etérico possui sete "chacras", ou centros etéricos, situados a 5 ou 6 
milímetros do corpo físico, na zona dos principais plexos nervosos, espécie de turbilhões que 
giram em movimento contínuo e acelerado. Há o chacra coronário, situado no alto da cabeça, 
conhecido como "lótus de mil pétalas"; o chacra frontal, entre os supercílios ou olhos; o chacra 
cardíaco, à altura do coração físico; o chacra laríngeo, na região da garganta, responsável pelo 
funcionamento da tireóide e paratireóides; o chacra esplênico, principal conduto vital situado à 
periferia do baço físico; o chacra umbilical, região do umbigo, que abrange o metabolismo 
hepático, renal, intestinal e demais órgãos digestivos, atuando através do plexo abdominal ou 
solar; e, finalmente, o chacra básico cundalíneo, o condutor do famoso "fogo serpentino", pela 
coluna vertebral, que ativa e controla o sexo. Todos os chacras irradiam cores em cintilações tão 
belas, coloridas e translúcidas, tanto quanto no momento se verifica o estado de alma do homem. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

198 

 PERGUNTA: - O duplo etérico também possui uma consciência, assim como 

o perispírito é o arquivo da memória do espírito imortal? 

 RAMATÍS: - O duplo etérico não tem consciência própria, pois não pensa nem 

age voluntariamente; nasce com o homem modelando-se num corpo energético, e 

sobretudo magnético, que se desintegra após dois ou três dias do falecimento do seu dono. 

No entanto, guarda alguns condicionamentos instintivos desenvolvidos na sua função 

hipersensível de medianeiro dos pensamentos e sentimentos do homem, assim como um 

chapéu adquire certa forma que lembra o uso de determinada pessoa. Mas o duplo-etérico 

sempre demonstra a configuração semelhante do homem, pois é de aspecto robusto e 

encorpado nos gordos, mas flexível e delgado no homem magro. Ultrapassa o corpo físico 

numa aura de 4 a 5 centímetros da configuração humana; é um corpo vaporoso de 

aparência elétrica, de cor variada, levemente arroxeada, entre os matizes lilás, rosa ou 

cinza. Despede chispas e cintilações em torno de si, e essas fagulhas elétricas formam o 

rasto do homem, facilmente identificado pelo faro dos cães. Lembra um casaco de "vison" 

luminoso, e eriçado de agulhas brilhantes, quando o seu dono goza plena saúde; mas, nas 

zonas ou regiões enfermiças do. corpo físico, essas agulhas se enroscam, produzem 

maçarocas ou feixes torcidos, demonstrando interrupção do fluido vital. 
11 

 
 11 - Nota do Médium - Vide as obras "O homem Invisível", "Os Chacras", respectivamente, 
de Leadbeater e Artur Powell, edições da Livraria O Pensamento; a obra "Elucidações do Além", 
de Ramatís, "Passes e Irradiações", de Edgard Armond, edição Lake; "El Cielo Está en Nosotros", 
de Theos Bernard, Ediciones Século XX, Juncal 1131, Buenos Aires. 
 

 Muito leve e instável, pesando até 60 gramas, o duplo etérico é vivíssimo na criança 

irrequieta e ágil; excitável e saudável nos moços, compacto e vigoroso nos selvagens; 

opaco e de fluxo letárgico na circulação vital nos velhos. Mostra-se numa cor escura e 

oleosa nos seres perversos, ou de baixa espiritualidade, como Nero, Torquemada, Hitler, 

Rasputin ou Tamerlão; mas é límpido e claríssimo, de atraente luminosidade, num 

Francisco de Assis ou João Evangelista, e de munificente cristalinidade imaculada da mais 

fascinante fulgência, num tipo espiritual como Jesus. 

 O duplo etérico permanece nas adjacências dos túmulos onde enterram o corpo 

físico do seu dono, e dissolve-se mais cedo ou mais tarde, tanto quanto for a contextura 

espiritual do sepultado. É mais fácil de ser percebido na primeira noite do funeral, e alguns 

retardatários, ao passarem diante dos cemitérios, chegam a confundir os esboços etéreos e 

luminosos do duplo-etérico, com a aparência de fogos-fátuos. Nas criaturas ainda 

incipientes quanto às leis supremas da vida, cruéis, inclusive no caso dos suicidas, o duplo 

etérico se adensa mais fisicamente e permanece mais dias ligado ao cadáver numa troca 

vitalizante de energias inferiores. Disso resulta que certos desencarnados infelizes sentem 

vivamente o apodrecimento do seu corpo no túmulo, pela ação destruidora dos germens de 

putrefação, uma vez que o seu duplo etérico ainda lhes transfere para o perispírito as 

sensações cadavéricas em decomposição: Assim, é inconveniente a cremação dos corpos 

carnais antes de 72 horas, em face da probabilidade de o desencarnado ainda sentir os 

efeitos atrozes da incineração. 

 Durante a vivência do homem, no seu crescimento e desenvolvimento, o duplo 

etérico não é tão-somente um organismo de força instintiva aglutinante, um simples esboço 

para garantir a figura humana. Embora se trate de um organismo que lembra um homem 

recortado de éter cintilante, lilás-arroxeado, é o centro do magnetismo e da eletricidade 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

199 

biológica humana, cuja luminescência mostra-se diferente conforme as regiões orgânicas, 

além de um colorido peculiar ao estado vital de cada uma de suas partes. As irradiações que 

emanam do duplo etérico, em concomitância com os órgãos físicos do homem, permitem 

que os bons radiestesistas possam efetuar diagnósticos prematuros, assinalando com 

bastante antecedência os futuros males que ainda podem acontecer às pessoas examinadas. 
12 

 
 12 - Vide revista "Planeta", nº 17, de janeiro de 1974, titulo do artigo"Efeito Kirlian", em que 
os russos através de aparelhamento de alta sensibilidade fotografaram os eflúvios do duplo etérico 
dos vegetais, animais, insetos e ultimamente dos seres humanos. Afirmando que o homem possui 
dois sistemas nervosos, um físico regido pelos plexos nervosos, e outro fluídico, manifesto através 
de relés, os russos terminaram comprovando o que os mestres do Oriente ensinam há mais de 
5.000 anos. O duplo etérico do homem é regido por centros de forças chamados "chacras", 
espécies de rodas de discos fluídicos, que à semelhança de relés ligam e desligam 
convenientemente o perispírito do corpo físico e vice-versa. Eis alguns trechos: "As pessoas com o 
dom de curar transmitem eflúvios que mudam de cor, predominando o alaranjado; com a 
imposição das mãos de um médium, aumentam de tamanho e intensidade e se transferem para o 
enfermo, enquanto o médium se mostra desvitalizado. Tanto nos vegetais, como nos seres 
humanos, as irradiações sofrem modificações antes do aparecimento de moléstias no corpo físico. 
Acredita-se, pois, que a observação de tais mudanças facilitaria um diagnóstico prematuro de 
males latentes". Evidentemente, os radiestesistas já fazem isso há muito tempo, antes da 
descoberta dos russos. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é essa função mais importante do duplo etérico? 

 RAMATÍS: - A mais preciosa função e responsabilidade do duplo etérico é a 

de absorver e distribuir, equitativamente, ao organismo físico, a divina energia que 

interpenetra todo o Universo, o elemento qualitativo mais importante pela vida em todos os 

planos e latitudes cósmicas, conhecido há milênios pelos mestres da Espiritualidade em 

ação na Terra. Essa energia criativa, que irriga todas as manifestações íntimas da vida, é o 

prana, também conhecido por "sopro da Vida". 

 

 

 PERGUNTA: - Que poderíeis dizer-nos sobre esse prana, também conhecido 

por "sopro da Vida"? 
13 

 
 13 - Nota do Médium - Prana, do sânscrito, de "pra" para fora, e de "an", respirar; viver, 
significa a energia cósmica, força total e dinâmica que vitaliza todas as coisas e todos os planos de 
atividade do Espírito Imortal. Onde se manifesta a vida, aí existe "Prana". Vide a obra "O Duplo 
Etérico", de Artur Powell, capítulo 10: "Prana"; "Elucidaçães do Além", de Ramatís, capítulo 
"Algumas Noções Sobre o Prana", a obra "Os Chakras", de Leadbeater, capítulo "A Absorção de 
Vitalidade", "El Cuerpo Vital y el Cuerpo de Deseos", de Max Heindel, Editorial Kier, Buenos Aires, 
e, ainda a obra"El Cielo Está en Nosotros", deTheos Bernard, Ed. Século XX, B. Aires. 

 

 RAMATÍS: - O próprio "Gênese" assinala a evidência do prana, quando diz 

que "Deus soprou a Vida", ou seja, o principal elemento criativo do Universo, o poderoso 

estimulante que aumenta a irrigação do próprio oxigênio, a fim de manter a vida, que é 

transformação. O prana ativa a qualidade e não a quantidade do energismo, fenômeno que 

se pode observar nos iniciados que praticam corretamente a respiração iogue. 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

200 

 O prana é conhecido como o "sopro da Vida" desde os velhos tempos pelos atlantes, 

incas, celtas, astecas, etruscos, caldeus, egípcios, babilônios, hindus e chineses, 

modernamente pelos rosa-cruzes, teosofistas, iogues, esoteristas e alguns espíritas menos 

ortodoxos. Além de atuar como a conexão vital entre os átomos e elétrons, a fim de compor 

os organismos e os seres, o prana é dirigido pela inteligência cósmica instintiva, que lhe 

proporciona certa orientação sob a Vontade Divina. Assim, todas as coisas e seres, 

vegetais, insetos, répteis, animais e o próprio homem, possuem uma duplicata luminosa de 

éter físico, irrigada constantemente pelo prana e na voltagem específica à capacidade e 

necessidade de cada um, que o transforma para usá-lo no chamado bem ou chamado mal. 

 Durante o processo em que o perispírito atua em direção à matéria, através do seu 

duplo etérico, compondo o corpo físico do homem, o prana significa o divino cimento, que 

une todas as peças para a edificação humana. Daí a importância de o homem zelar pela 

manutenção sadia do seu corpo físico, uma vez que as viciações pelo fumo, álcool, carne e 

entorpecentes baixam a voltagem prânica do duplo etérico e dificultam a comunicação do 

próprio espírito com a vida física. Ademais, o prana ainda ativa inúmeras outras atividades 

mais íntimas do homem, inclusive as operações mentais e emotivas, que recebem a 

vitalização prânica em freqüências mais ou menos intensas. 

 

  

PERGUNTA: - Conforme deduzimos de vossas palavras, as anomalias que 

afetam o perispírito são justamente os "pecados" tão censurados pelos preceitos 

religiosos? 

 RAMATÍS: - Sob a análise das tabelas específicas da patogenia sideral, os 

"pecados" são os estados de espírito que mobilizam fluidos densos e inferiores, muitíssimo 

ofensivos à delicada contextura do perispírito, que preexiste ao organismo físico. A vida no 

Universo visível ou invisível aos sentidos do homem é regida pelas mais indescritíveis 

formas de energia, que funcionam em todas as faixas e freqüências vibratórias. 

 Quando esse energismo se adensa até constituir a matéria, podemos pressupor a 

confecção da vestimenta exterior de Deus, configurada pelas galáxias, constelações, 

planetas, asteróides e poeira sideral. No entanto, na intimidade desse Universo Material 

permanecem atuando as forças em sua original ação energética, ativando e nutrindo o 

mínimo bruxulear da mente do homem, até a consciência imensurável e onisciente de um 

Arcanjo. Assim, todos os estados de espírito do homem e todas as suas atividades físicas, 

ou psíquicas, ou ocultas, exigem sempre uma cota de energia adequada e eletiva ao 

consumo do momento. 

 Em conseqüência, malgrado o espírito do homem ser uma entidade inexplicável 

dentro dos cânones comuns, opera num campo de forças sutilíssimas, ora mobilizando 

energias mais densas, ora mais sublimes, de acordo com a natureza dos seus pensamentos e 

suas ações. Deste modo, ele precisa convocar forças ou fluidos inferiores, compactos ou 

animalizados, quando, nos seus estados psíquicos de paixões violentas, baixa o seu campo 

vibratório em direção à matéria. Todas as atitudes, emoções e atividades, que são mais 

próprias da vida física ou animal, sustentam-se numa permuta de fluidos também 

primários, agressivos e até ofensivos à tessitura sensível do perispírito. Os "pecados", 

portanto, são estados de espírito obscuros e de baixa voltagem, que requerem no seu 

consumo fluidos densos e espessos, convocados de "baixo" para "cima", ou seja, do mundo 

animal para o mundo humano. Tratando-se de fluidos de magnetismo muito denso, depois 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

201 

de usados ou consumidos pelo homem compõem um residual indesejável, tal como a 

queima do querosene deixa a fuligem, que adere e oprime vigorosamente as fibras 

delicadas da vestimenta perispiritual. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, os resíduos dos pecados ficam, indefinidamente, 

aderidos ao perispírito do homem pecador? 

 RAMATÍS: - Essa espécie de cinza tóxica fluídica, pegajosa e primária só 

pode ser expurgada do perispírito após a desencarnação do homem, e sob o tratamento dos 

charcos absorventes astralinos do Além-Túmulo. 
14

 Trata-se de uma providência específica, 

terapêutica e não punitiva, mas em face do seu magnetismo gravitacional muito denso, o 

espírito ali internado sofre tal ardência no seu processo purificador, que ele se julga situado 

nas chamas eternas do Inferno. 

 
 14 - Vide o capítulo "Os Charcos de Fluidos Nocivos do Astral Inferior" da obra "A Vida 
Além da Sepultura", de autoria do espírito Atanagildo, supervisionado por Ramatís. 
 

 Mas apesar do processo de cura ou"purificação"nos charcos astralinos, o que lembra 

algo do uso da lama medicinal aplicada na limpeza da pele, em certos institutos de beleza, 

na Terra, é muito difícil a absorvência completa da toxicidade do perispírito. Quase 

sempre, ainda sobeja certa quantidade de resíduos nocivos, porquanto o lodo absorvente 

astralino apenas soluciona a camada mais periférica do paciente em tratamento. O saldo 

deletério das toxinas, que ainda resulta da carga fluídica mórbida aderida na vida física, 

mas impossível de solução no espaço, então, requer a drenagem para a própria terra, ou 

seja, a fonte original de onde foi mobilizada. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o processo que permite essa drenagem fluídica do 

perispírito para a Terra? 

 RAMATÍS: - A fim de o espírito drenar a sua carga fluídica nociva de vidas 

anteriores, ele precisa retomar nova existência física, cujo corpo carnal, então, passa a 

funcionar como um "mata-borrão" vivo, capaz de transferir o residual tóxico do perispírito 

para o solo terreno, depois da morte. Daí o motivo porque o Catolicismo considera a Terra 

um "vale de lágrimas", no qual a alma lava-se dos seus pecados e purifica-se através do 

sofrimento, que é fruto oneroso ao efetuar a sua drenagem perispiritual terapêutica. 

 No decorrer de cada encarnação, desde a infância até a velhice, o organismo carnal 

do homem absorve as toxinas ainda aderi das ao seu perispírito, as quais se desprendem sob 

a própria lei de gravidade do magnetismo específico da Terra. A ação imantadora do corpo 

físico propicia a atração fluídica e purificadora do perispírito intoxicado, enquanto a morte 

carnal conduz esse "mata-borrão" vivo para o túmulo, onde a fauna dos sepulcros ultima a 

tarefa desintegrante dos miasmas e resíduos perniciosos, os quais terminam se 

incorporando no próprio campo etereofísico da Terra. 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

202 

 PERGUNTA: - Gostaríamos de algum exemplo mais concreto para facilitar 

a compreensão de nossa mente, quanto à diferença de densidade dos fluidos bons das 

virtudes, e dos fluidos ruins dos erros contra o próximo e a si mesmo? 

 RAMATÍS: - É evidente que a exposição de exemplos rudimentares da vida 

física não podem oferecer a noção exata e correta da fenomenologia dinâmica, que se 

sucede no mundo espiritual. É muito difícil ao encarnado visualizar "formas" e "figuras", 

definidas e limitadas no mundo das três dimensões físicas, para depois transmutá-las com 

sucesso na dinâmica dimensional da vida oculta. Malgrado tais dificuldades, assim mesmo 

tentaremos alguma explicação mais razoável do assunto. 

 Em analogia rudimentar, consideremos que os veículos mais grosseiros que se 

movem no mundo físico, também exigem um tipo de combustível mais espesso e aderente, 

a fim de ativar suas máquinas mais pesadas. Assim, os caminhões movidos a óleo cru 

gastam um combustível menos refinado e denso, que deixa um residual fumarento e 

gorduroso, após o seu consumo, não só poluindo a atmosfera, como aderindo às vestes dos 

transeuntes. No entanto, os aviões de alta velocidade, que se utilizam de um combustível 

ultra-refinado e límpido, como é a gasolina de altíssima octanagem, expelem um residual 

constituído de gás carbônico e água, comuns ao próprio ar atmosférico. 

 Neste exemplo singelo, então poderíamos considerar que o óleo cru, consumido 

pelos veículos pesados à superfície da Terra, também lembra algo do combustível fluídico, 

grosseiro e pegajoso, de que o espírito do homem se serve para a manutenção dos seus 

"momentos pecaminosos". Em conseqüência, ele depois sofre a presença do indesejável 

residual aderido à delicada vestimenta do perispírito, resultando do uso de um combustível 

inferior extraído dos planos da vivência animal. No entanto, tal qual a gasolina azul dos 

aviões, que dá mais energismo e menos resíduo poluidor, sem deixar sedimentações 

nocivas após o seu consumo, também poderíamos supor que assim é o fluido mais sutil 

usado pelo espírito nas suas ações e pensamentos virtuosos, porque se volatiliza 

rapidamente, proporcionando mais energia ao perispírito sem deixar vestígios indesejáveis. 

 Enquanto as contravenções das leis maiores exigem fluidos primários do mundo 

animal, a fim de concretizarem no campo "psicofísico", as virtudes próprias de níveis 

superiores da vida espiritual, requerem energia fluídica tão tênue ou diáfana, que se 

volatiliza no perispírito, sem deixar qualquer mancha, nódoa ou aderência. 

 Aliás, ainda na tentativa de favorecer-vos o raciocínio e a mentalização mais 

dinâmica, e para melhor compreensão do processo oneroso do pecado e a operação sutil e 

louvável das "virtudes", lembramos que o combustível inferior da lenha sempre deixa o seu 

residual de cinzas, após o seu uso no fogão de tijolos, enquanto o fogão elétrico consome 

energia livre de qualquer ônus desagradável. 

 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que as toxinas, que se desagregam do 

perispírito, causam enfermidades no corpo carnal, na futura encarnação, também 

poderíamos considerar que as deficiências e incorreções do perispírito, podem plasmar 

igualmente em forma de moléstias ou deformidades congênitas? 

 RAMATÍS: - Repetimos: o perispírito é o veículo, ou a matriz original, 

preexistente e portadora do molde de todos os órgãos, que, posteriormente, devem ser 

materializados no campo de leis e forças do mundo físico. O perispírito absorve desde o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

203 

prana, que é a energia responsável pela vida em todos os planos da Criação, acrescido da 

substância mental para compor o centro de raciocínio, e o fluido astralino que lhe 

fundamenta a emoção e o sentimento. Através do duplo etérico, então, se processa a 

transferência dessas energias criativas, a fim de se plasmar o corpo carnal em freqüência 

mais baixa. 

 Em conseqüência, o perispírito, como matriz responsável pela configuração 

humana, lembra algo do fenômeno que ocorre com qualquer molde, em que o escultor 

depois vaza a substância para reproduzir a estatueta ou objeto de gesso ou bronze. Mas 

assim como a estátua, ou a peça fundida, pode apresentar defeitos que são próprios do 

modelo original mal esculpido, o corpo carnal do homem também apresenta falhas, 

disfunções, deformidades, incorreções, intoxicações, lesões e demais alterações congênitas, 

como resultados negativos e específicos do seu perispírito. No entanto, tais alterações, 

geradas com o indivíduo ao nascer, são provenientes de insanidades, turbulências, atos de 

rebeldias espirituais ocorridas em vidas anteriores. 

 Isso, então, se constitui em defeitos, marcas e lesões deploráveis, no tecido delicado 

do perispírito, e que na gestação alteram também a contextura anatomofisiológica do corpo 

físico. Assim, inúmeras criaturas já nascem marcadas por frustrações, complexos, defeitos 

anatômicos e insuficiências mentais e fisiológicas, que lhes dificultam a atividade humana 

na condição de estigmas "pré-reencarnatórios". São defeitos e cicatrizes perispirituais ou 

"pré-reencarnatórios", que desafiam toda a capacidade, destreza e conhecimento médico do 

mundo, uma vez que ninguém pode modificar a árvore, ante a ingênua decisão de operar 

apenas a sua sombra. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis dar-nos alguns exemplos desses estigmas, que se 

transmitem do perispírito para o corpo físico, em cada reencarnação? 

 RAMATÍS: - Alhures já dissemos que o corpo físico é a materialização do 

perispírito, com qualidades e defeitos que lhe são próprios; é uma espécie de "mata-borrão" 

vivo, que durante a existência humana absorve as toxinas da alma. Os estados de espírito 

em equívoco do homem em cada vivência carnal geram-lhe condições aflitivas ou mesmo 

trágicas nas existências futuras. Aliás, o pecado não é uma ofensa a Deus, mas ao próprio 

pecador, em face da ação dos resíduos patológicos de natureza psíquica, que depois 

infelicitam pela sua natureza opressiva. 

 A crueldade, por exemplo, produz fluidos tóxicos tão corrosivos e aderentes à alma 

perversa, que ao descerem ou drenarem do perispírito para o corpo físico, na próxima 

existência, perturbam o metabolismo neuropsíquico e causam distúrbios mentais, tais como 

as paranóias, esquizofrenias, personalidades psicopáticas perversas. Daí o motivo por que 

existe uma periculosidade latente em todos estes casos, pois ele sente em si mesmo as 

erupções das maldades anteriores. As impotências e esterilidades, mais afins às áreas do 

sistema endocrínico, podem ser efeitos do excesso de luxúria em vidas pregressas; as 

paixões violentas e destrutivas conduzem futuramente à epilepsia, aos ataques convulsivos, 

cuja compensação medicamentosa é difícil e, às vezes, quase impossível, terminando na 

demência epiléptica. 

 Os avarentos retomam mendigos, e toda inteligência aplicada censuravelmente em 

proveito pessoal político, pecaminoso ou pilhagem alheia, produz futuramente as 

oligofrenias. A gula estigmatiza e deforma o sistema digestivo perispiritual, ocasionando 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

204 

futuros distúrbios digestivos. Os viciados em entorpecentes, no passado, como heroína, 

morfina, ópio, haxixe ou cocaína e, atualmente, em maconha, mescalina, psiroliscibina, 

DMT ou LSD, tanto quanto os que abusam da inteligência em desfavor alheio, sempre 

retomam à vida humana compondo a fauna triste e infeliz dos retardados mentais ou 

psicopatas, cujas faces embrutecidas traem o estigma e o torpor do vício pregresso. 
15 

 

 15 - Nota do Médium - Vide conto esclarecedor sobre o assunto, da autoria de Irmão X, 
intitulado "Grande Cabeça", capítulo XXIII, da obra "Contos e Pontos", transmitido a Chico Xavier; 
idem, o conto reencarnacionista "Ergástulo de Carne", da obra "Semeando e Colhendo" ditada 
pelo espírito Atanagildo e sob o patrocínio de Ramatís. 
 

 Finalmente, durante algumas existências e encarnações acumula-se um fluido 

pecaminoso produzido pelos atos negativos do espírito, gerado sob os estados censuráveis 

de maledicência, calúnia, julgamento mau, injusto, pragas, feitiços mental, verbal e através 

de objetos ou ritos diabólicos. Trata-se de um fluido tão pernicioso e aderente ao 

perispírito, que a entidade, sob essa culpa, necessita de duas, três ou até mais encarnações, 

a fim de drená-lo de modo suportável e sobreviver sem o desespero da auto destruição. 

Comumente, os espíritos saturados desse fluido mórbido e que na vida espiritual afeta 

atrozmente o perispírito, precisam preparar-se preliminarmente em existência física 

anterior, inclusive rogar a proteção de amigos espirituais, a fim de os ajudarem a suportar a 

prova cruciante até o prazo fixado pela Lei. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a enfermidade cármica que resulta desse fluido 

mórbido, proveniente de atos negativos do espírito encarnado? 

 RAMATÍS: - Quando esse fluido enfermiço, produto dos maus pensamentos, 

das más palavras e dos atos físicos de prejuízo ao próximo, desagrega-se do perispírito 

imortal, atraído pelo magnetismo do corpo físico, então afeta o campo celular do homem, 

reduz a taxa de prana, diminui a oxigenação e aumenta o carbono, lesando o núcleo das 

células. Tratando-se de um procedimento cármico contra o princípio positivo e criativo da 

própria vida, do qual resultam impactos de cargas fluídicas negativas, que diminuem a 

assimilação prânica, então, se produz a conhecida anomalia cancerígena, o temido câncer, 

que tanto mais se alastra quanto a humanidade se atira famélica à pilhagem, ao prejuízo e à 

maldosa competição humana. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos mais objetivamente o assunto? 

 RAMATÍS: - No desespero de sobrevivência, as células do organismo humano 

entram num processo aflitivo de multiplicação desenfreada, a fim de aproveitar o oxigênio 

deficiente, uma vez que a redução de prana e a queda de voltagem etereofísica extingue-

lhes o "sopro da vida". Então, numa verdadeira atividade delirante em busca da vida, a 

finalidade de sua existência, elas se reproduzem, agrupam-se, desarmonicamente, e, depois, 

com a falta de nutrição adequada, extinguem-se exaustas na luta inglória pela 

sobrevivência. 

 Os médicos, no louvável esforço de debelar o câncer, após exaustivas pesquisas, 

têm aventado várias hipóteses e possíveis identificações da causa, atribuindo a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

205 

responsabilidade mórbida a vírus, enzimas, alteração metabólica, corrosividade química, 

fumo e outras origens enfermiças. Mas essas causas, malgrado certos êxitos de laboratório, 

são desencadeantes ou derivadas do câncer, cuja origem real é o fluido enfermiço e 

negativo, que desce do perispírito para o corpo físico. 

 Daí o motivo por que a ciência terrena, todos os anos, presume descobrir vacinas, 

células vivas, minerais absorventes, seivas de vegetais, ácidos, disciplinas nutritivas, 

bloqueios cirúrgicos, aplicação de cobalto e outros recursos da física nuclear, que semeiam 

a esperança nos cancerosos, mas em breve tudo volta à estaca zero. Afora os casos em que 

a toxicose perispiritual já se encontra em vias de se esgotar, diminuindo a drenagem 

enfermiça, e que ocorrem algumas curas cirúrgicas, terapêuticas e mesmo surpreendentes, 

em nada se alteram as estatísticas alarmantes. O câncer, de um modo geral, ainda continua 

enigmático. Aliás, assim como os micróbios só proliferam depois que surge o clima 

nutritivo propício à sua progênie, os diversos elementos químicos, orgânicos, enzimáticos 

ou viróticos encontrados como excrescências ou base das formações cancerígenas, são 

apenas efeitos secundários lesivos, e jamais a origem mórbida fundamental e autêntica do 

câncer. 

 Atingida a intimidade nuclear da célula pelo impacto do fluido mórbido negativo 

descido do perispírito, cai-lhe a vitalidade sem prana na oxigenação e conseqüente 

destruição. Justamente pelo fato de a anomalia cancerígena ser de base mais fluídica e 

menos física, muitos casos têm logrado êxito sob a terapêutica de orações, passes 

magnéticos ou de ordem mediúnica. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos alguns exemplos mais concretos, quanto 

aos prejuízos pecaminosos provenientes do homem na sua vestimenta perispiritual e que, 

então, promovem os nascimentos anômalos congênitos? 

 RAMATÍS: - Quando o espírito, por exemplo, violenta a si mesmo no ato 

tresloucado do suicídio, ele secciona, prematuramente, o "fio da vida" ou da conhecida 

"onda vital", que palpitante de prana fora prevista pela Técnica Sideral até certa idade 

física. 

 Nessa "onda de vida", inclui-se desde a energia mental dosada para fundamentar os 

pensamentos e os raciocínios humanos, como a substância astralina destinada a nutrir as 

emoções, paixões e os sentimentos do Espírito manifesto no mundo material. Em 

conseqüência, o suicida apenas muda a focalização de sua vivência psíquica, jamais a 

aniquila. Ele antes pensava, sentia e agia plasmando a sua atividade no turbilhão dos 

acontecimentos materiais; após o suicídio ou a morte prematura, essa fenomenologia não 

cessa e continua a projetar-lhe todos os efeitos mais intensos e drásticos na tela sutil do seu 

perispírito na vivência imprevista no Além- Túmulo. O ato tresloucado do suicida não 

extingue a vida do espírito desesperado; apenas desvia-lhe a projeção normal e proveitosa 

que fazia no cenário do mundo físico. E, inexoravelmente, fixa-lhe a última cena infeliz e 

aniquilante na sua intimidade perispiritual, que ali permanece focalizada, tanto tempo 

quanto ele ainda deveria permanecer encarnado na Terra. 

 

 

 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

206 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos melhor esse acontecimento? 

 RAMATÍS: - Supondo-se que determinado espírito pratica o auto-extermínio 

aos 40 anos de idade, quando sob o esquema sideral ainda deveria viver até os 60 anos, ele, 

então, há de sofrer, ininterruptamente, na tela mental do seu perispírito, a ideoplastia da 

última cena suicida, durante os 20 anos que ainda lhe faltariam para completar a existência 

terrena. Sob o impacto da "onda de vida", que permanece ativando o intercâmbio 

"psicofísico" violentado pelo suicídio, a última cena tresloucada permanece vitalizada, 

lembrando a cinta do filme cinematográfico em projeção, que se rompe e permanece 

focalizando permanentemente a mesma cena. 

 Assim, até cobrir o período interrompido de sua vida física, o enforcado revive, 

momento a momento, a cena do enforcamento final; o suicida por afogamento debate-se 

anos a fio sob a asfixia dessa morte inglória; quem se atira sob as rodas de um veículo, 

trem, ou salta de algum edifício na busca da morte tresloucada, vive, no campo mental e 

astral do seu perispírito, os rompimentos e as triturações dessa queda insana. Há suicidas 

que sofrem por longo tempo o pavoroso tormento de sentir em suas entranhas perispirituais 

o efeito atroz e corrosivo do formicida ou da soda cáustica; outros, a explosão incessante 

do tiro dilacerando os tímpanos, fraturando os ossos cranianos, ou, ainda, o punhal aguçado 

rompendo as fibras do coração. 
16 

 
 16 - Vide a obra "Memórias de um Suicida", de autoria deYvonne A. Pereira, 
principalmente o capítulo "Os Réprobos"; e, também, a obra "O Martírio dos Suicidas", de 
Almerindo Martins de Castro, ambas editadas pela Livraria da Fed. Espírita Brasileira. 

 

 

 PERGUNTA: - E que acontece aos espíritos suicidas, quando precisam se 

reencarnar novamente? 

 RAMATÍS: - Indubitavelmente, o credor principal dos suicidas é a própria 

Terra, orbe onde eles devem buscar a solução de sua anomalia e reajustar o perispírito, que 

alteraram no cumprimento da maior dentre as leis cósmicas: a Criação e a Vida. Assim, o 

suicida por enforcamento, por exemplo, modela no seu perispírito um indesejável estigma 

ou defeito técnico plasmado na forca, o qual permanece, mesmo depois de ele se reduzir à 

forma fetal imprescindível para caber no ventre perispiritual da mulher terrena e renascer 

na vida material. À medida que o perispírito do reencarnante vai-se preenchendo ou se 

desdobrando no fenômeno da gestação carnal, ele define a sua configuração física de um 

giboso ou corcunda, cujo estigma do enforcamento anterior aparece no corpo físico. Sob a 

lei de que "a cada um será dado segundo as suas obras", a vítima da insânia do 

enforcamento provoca séria anomalia na contextura delicadíssima do seu perispírito e, por 

isso, há de carregar durante a nova existência a gibosidade ou o ferrete cármico de obra tão 

ruim no passado. 
17

  

 
 17 - Vide a obra "Problemas do Ser, do Destino e da Dor", de Léon Denis no seguinte 
trecho: "Quanto aos suicidas, a perturbação em que a morte os imerge é profunda, penosa, 
dolorosa. A angústia os agrilhoa e segue até a sua encarnação ulterior. O seu gesto criminoso 
causa ao corpo fluídico um abalo violento e prolongado, que se transmitirá ao organismo carnal 
pelo renascimento. A maior parte deles volta enferma à Terra. Estando no suicida em toda a sua 
força e vida, o ato brutal que a despedaça produzirá longas repercussões no seu estado vibratório 
e determinará afecções nervosas nas suas futuras vidas terrestres".  



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

207 

 

 Diz a Lei que "a semeadura é livre, mas a colheita é obrigatória" e, por esse motivo, 

quem se suicida pelo afogamento na água, ou pela sufocação de gases, há de renascer sob o 

guante da terrível asma brônquica, cuja vida será uma incessante e desesperada busca do 

mesmo oxigênio que desprezou na vida pregressa. O suicida que se destrói sob a punhalada 

dilacerante no coração é o futuro cardiopata congênito, a suspirar minuto a minuto pela 

mesma vida que repeliu num momento de rebeldia espiritual. Assim, infelizes criaturas 

percorrem a "via-sacra" dos consultórios médicos e hospitais, buscando curar-se da úlcera 

do estômago ou esôfago, produzida pelo veneno cáustico do suicídio da vida anterior 

proveniente da fístula perispiritual; algumas caminham desditosas num balanço trágico 

causado pelos nervos flácidos e ossos deformados, na reminiscência física da morte 

pregressa, quando estraçalharam o corpo em quedas violentas, ou sob as rodas de trem, e 

outras, surdas-mudas, no silêncio cruel de não ouvir nem falar, curtem a imprudência 

espiritual pretérita, quando esmigalharam o crânio sob a ação fulminante da bala 

destruidora. 

 

 

 PERGUNTA: - Mas de que maneira uma carga fluídica mórbida, de 

determinado pecado, pode causar, também, certa doença específica na sua manifestação 

tóxica para o organismo carnal? 

 RAMATÍS: - A fim de elucidarmos quanto à vossa solicitação, entre as 

dezenas e dezenas de fluidos patogênicos, que fundamentam os estados pecaminosos do 

homem, escolhemos, como exemplo ou paradigma, o estudo da energia inferior, que é a 

base dinâmica do "egoísmo". 

 O egoísmo é um dos estados de espírito predominantes no âmago dos seres, 

porquanto é o alicerce ou fundamento da composição do próprio "ego humano" em sua 

trajetória educativa e preliminar da conscientização individual. Toda obra de evolução no 

Universo se reduz a desenvolver o amor nos indivíduos, motivo por que, ao buscar o 

exercício desse amor em potencial derivado de Deus, é justo que o homem principie a amar 

primeiramente a si próprio. É um amor egoístico, mas, sem dúvida, ainda inspirado no 

amor de Deus, que palpita indestrutivelmente no âmago de toda criatura. Embora o 

egoísmo seja estigmatizante, em confronto com a virtude do altruísmo, assim mesmo esse 

fanático amor do homem para si mesmo ainda é a base natural e lógica, que promove a 

gestação do futuro amor puro dos santos e dos anjos por toda a eternidade. 

 Porventura, a fruta saborosa e perfumada não é o produto da matéria desintegrante e 

apodrecida no seio da terra? Somente após o período de "autodestruição" da semente, é que 

ela, então, cresce e concretiza a sua vitória criativa sob o calor amigo do Sol. 

 Mas em nossa explicação presente, devemos considerar o egoísmo ainda na sua 

transitória função de "erro" quando já cessa a sua função criativa e prejudica todo aquele 

que o cultiva em excesso só para atender o seu "ego inferior" e olvida o próximo. Em 

conseqüência, o homem profundamente egoísta vive à parte e deliberadamente isolado da 

coletividade, num culto excessivo à sua própria individualidade, desinteressado de 

quaisquer problemas além do seu próprio bem. 

 O egoísta, espécie de verruga no corpo da humanidade, é o cidadão que atravessa a 

vida física num estado de espírito predominantemente pessoal e comodista, administrando 

exclusivamente o seu mundículo simpático. Mas desde que não há milagres, pois todos os 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

208 

acontecimentos e fenômenos da vida são sustentados ou mantidos por leis, princípios e 

energias, então, o estado de egoísmo permanente exige um consumo de combustível 

apropriado para a sua manutenção no mundo físico. Considerando-se que o egoísmo é 

manifestação inferior da vida animal ciosa de sua sobrevivência, obviamente, a energia 

utilizada para sustentar esse estado de egoísmo também há de ser mobilizada nas faixas ou 

camadas da vida inferior dessa animalidade. Mas há de ser um energismo que mancha o 

tecido delicado e sensível do perispírito humano, pois deixa um residual lesivo, que tem de 

ser drenado ou eliminado. 

 

 

 PERGUNTA: - O espírito do egoísta também drena o seu fluido 

característico para um corpo carnal, na próxima existência, ou ele o liquida no próprio 

Além-Túmulo? 

 RAMATÍS: - Em nosso atual exemplo, o espírito que peca pelo excessivo 

egoísmo também precisa drenar a sua intoxicação fluídica, especificamente egoísta e 

aderida ao perispírito, progressivamente, para um organismo físico na Terra. Qualquer 

residual perispiritual dificilmente seria esgotado no mundo espiritual, porquanto ele é 

sempre fundamentalmente caldeado da energia instintiva e própria da animalidade. Eis o 

motivo por que raras pessoas chegam a desencarnar vítimas específicas da velhice, pois 

tanto quanto o homem mais vive, ele também drena maior porção de sua carga fluídica 

onerosa do perispírito para o corpo carnal. O espírito só se libera das encarnações físicas 

quando o seu perispírito estiver absolutamente limpo e imaculado de quaisquer energias 

atrativas e imantadoras da vida material. Evidentemente, isso só acontece quando o ser 

espiritual já se consagrou na feliz vestidura da "túnica nupcial", simbolizada pela cor 

branca, representativa de pureza e paz. 

 

 

 PERGUNTA: - De que maneira o fluido tóxico perispiritual promove a 

enfermidade física, se apenas produz o clima mórbido no corpo carnal? 

 RAMATÍS: - É de senso comum que o homem possui em sua intimidade 

orgânica todos os tipos de germens, vírus e ultravírus responsáveis por todos os tipos de 

doenças no mundo. No entanto, tais coletividades microbianas só existem em "cotas 

mínimas", pacíficas e incapazes de romperem as defesas "psicofísicas", caso o espírito 

encarnado não produza o clima eletivo para a sua proliferação mórbida e perigosa. 

 Em verdade, os micróbios não são os causadores específicos das enfermidades, 

porém, eles surgem depois que se estabelece o terreno profícuo e favorável à sua 

proliferação descontrolada. Há muitos séculos, os velhos mestres do Oriente já sabiam que, 

de conformidade com a natureza do residual tóxico drenado do perispírito para o corpo 

físico, ele também provoca a proliferação de certa coletividade microbiana e, assim, causa 

a doença característica pela sua ação lesiva ao organismo. 

 Embora a ciência médica depois classifique em sua terminologia patogênica uma 

doença peculiar conhecida, a realidade é que o gérmen ou vírus só se multiplica ao 

encontrar o terreno favorável para o seu aumento demográfico. Sabe-se que a proliferação 

de moscas, baratas, pernilongos, percevejos ou pulgas aumenta quando as condições do 

meio são favoráveis, muitas vezes produzidas pela negligência de higiene e limpeza do 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

209 

próprio homem. A chuva pródiga em determinada região, atrai as multidões de criaturas 

flageladas pela tragédia da seca nas zonas de sua moradia habitual. O ouro descoberto na 

América do Norte foi o clima de fascínio e atração para os imigrantes cobiçosos, que 

terminaram causando prejuízos nos terrenos dos peles-vermelhas, massacrados e pilhados 

em seus bens. 

 Em conseqüência, o micróbio também pode emigrar para qualquer região do corpo 

humano, onde o fluido expurgado do perispírito cria o clima nutritivo e eletivo a certa 

progênie microbiana, que se reproduz livremente protegida pela própria lei de 

sobrevivência. Em suma, o espírito do homem pratica há longo tempo o pecado mais afim à 

sua natureza psíquica, sofre a aderência do fluido tóxico no seu perispírito, verte-o para o 

seu medianeiro "duplo etérico", o qual, à guisa de elemento revelador, o adensa e expurga 

para o organismo físico numa transformação enfermiça. 

 Não é preciso a Divindade promover cursos específicos de sofrimento, moléstias 

congênitas ou acidentes imprevistos, para o homem se retificar e libertar-se da matéria, em 

busca de sua angelização. O espírito do homem é o único responsável pelas suas desditas, 

angústias e vicissitudes, assim que contraria a lei do progresso eterno. Ele mesmo causa 

defeitos, deformações, intoxicações e anomalias no seu perispírito, cujo equilíbrio e 

conserto requer a oficina benfeitora da vida física. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é a doença provocada pelo fluido tóxico do egoísmo? 

 RAMATÍS: - O fluido espesso e mórbido, que se gera sob o forte estado de 

egoísmo, ao se desprender do tecido perispiritual para o corpo carnal, na próxima 

existência, proporciona um clima nutritivo para a multiplicação dos bacilos de Koch e 

resulta a tuberculose. Conforme seja o sistema, a região ou órgão de maior vulnerabilidade 

hereditária no homem, ali também se concentra o "fluido egotista" exsudado do perispírito 

e causa a tuberculose pulmonar, renal, intestinal, óssea ou de pele. 
18 

 
 18 - Nota de Ramatís. - Como a Divindade não pune, mas reeduca e corrige o pecador, a 
Lei do Carma apenas se encarrega de ajustar o faltoso às condições técnicas e venturosas da vida 
espiritual. Daí o caso do egoísta, que isolando-se da humanidade numa vivência exclusiva 
pessoal, alheio às obrigações e ao concurso fraterno junto aos demais companheiros encarnados, 
então gera o fluido que na próxima existência alimenta a proliferação de bacilos de Koch e a 
conseqüente tuberculose. Assim, o egoísta apenas "colhe exatamente o que semeou", pois tendo 
fugido da vivência útil e cooperadora coletiva, depois é isolado pela própria humanidade, que o 
teme pelo contágio perigoso. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis citar-nos algum exemplo comparativo de que o 

homem é, originariamente, revestido de um perispírito, que preexiste ao seu nascimento 

físico e sobrevive à sua morte corporal? 

 RAMATÍS: - Uma simples regra de três, conhecida de qualquer ginasiano 

terreno, é suficiente para comprovar que o homem é produto da materialização de um 

perispírito existente antes de ele renascer na Terra. Considerando-se, por exemplo, que um 

jovem de 25 anos de idade, deve medir 1,70 metros de altura, é evidente que, sob a fórmula 

lógica e matemática de uma simples regra de três, esse mesmo jovem deveria alcançar a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

210 

estatura de 3,40 metros, ao completar 50 anos, e, sucessivamente, 5,10 metros, ao atingir 75 

anos. 

 Mas em face da realidade existente do perispírito, que atua no homem à guisa de um 

cartucho fluídico, o qual impede o crescimento além do tipo esquematizado na Terra, um 

moço de 25 anos com 1,70 metros de altura, continua até o fim da existência física sob tal 

estatura, graças à ação limitativa perispiritual. 

 

 

PERGUNTA: - Mas não seria o impulso hereditário ou atávico, pela ação 

dos genes e cromossomos, os responsáveis fundamentais pela estatura humana? 

 RAMATÍS: - É facilmente comprovável que existem famílias de alta estatura, 

cujos filhos tiveram o crescimento reduzido, enquanto outras medianas geram descendentes 

altos e espigados, desmentindo até os aspectos físicos dos seus ancestrais. Apesar de a 

genética explicar pelos princípios dos caracteres recessivos, sabemos que isso é ditado pelo 

perispírito. 

 

 

 PERGUNTA: - E como se justifica a presença de certos gigantes, que podem 

atingir até 2,50 metros de altura, enquanto alguns anões mal ultrapassam 80 centímetros 

de estatura? 

 RAMATÍS: - Entre os pesquisadores reencarnacionistas, é de senso comum 

que existem inúmeros orbes habitados além da Terra, conforme o próprio Jesus se referiu, 

ao dizer: "Na casa de meu Pai há muitas moradas". 

 Conseqüentemente, há um incessante intercâmbio migratório entre os espíritos de 

outros orbes habitados, que se revezam em reencarnações educativas, devidamente 

controlados pelas autoridades siderais, e responsáveis pelo povoamento de todas as 

latitudes do Cosmo. Os mundos físicos, além de escolas de educação espiritual, ainda são 

verdadeiros laboratórios de pesquisas criativas, a fim de o Alto conseguir novos tipos 

humanos mais sadios, estéticos e afins a novos meios físicos. Em conseqüência, os orbes 

oferecem toda espécie de ensaio psicofísico, no sentido de o gênero humano alcançar as 

configurações mais sensíveis e favoráveis, com a finalidade de se manifestar mais a 

sabedoria e poder criativo do espírito eterno. Há um incessante intercâmbio entre os 

espíritos de todos os mundos, o que justifica a presença excêntrica de encarnados num 

mesmo orbe, cuja estatura pode ser além ou aquém do tipo comum e tradicional dos seus 

habitantes. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis clarear-nos o assunto, com um exemplo afim? 

 RAMATÍS: - Supondo-se que homens do planeta Júpiter, cujo perispírito lhes 

permite a estatura até de 3 metros de altura, devam encarnar na Terra, é evidente que 

poderão alcançar até 2,50 metros, ou mais, e ultrapassar a medida comum terrícola na 

figura de excêntricos gigantes. Mas, também, há satélites, cujos habitantes, embora 

inteligentíssimos, lembram sagüis, mal atingindo 30 centímetros de altura, e, outros, não 

alcançam 80 centímetros de estatura, os quais, numa transmigração encarnatória para a 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

211 

Terra, causariam profundo espanto ante a figura física de anões, em contradição à peculiar 

estatura média dos terrícolas. 

 Embora todo o espírito do homem seja sempre uma "centelha" emanada do Espírito 

Cósmico Divino, e, potencialmente, dotado da mesma capacidade criativa, a sua forma, 

estatura ou constituição biológica, nos vários orbes habitados, podem diferir ao infinito, em 

face das afinidades eletivas aos diversos fatores mesológicos de cada orbe. Não importa se 

um jupiteriano atinge 3 metros de altura, um habitante de Arcturo, além de possuir um 

corpo quase diáfano, alcança 5 metros de estatura, ou criaturas do satélite de Ganimedes, de 

Júpiter, não ultrapassam a 30 centímetros no seu crescimento. O certo é que a capacidade 

criativa e a memória perispiritual definitiva são independentes da configuração ou estatura 

da vestimenta física, a qual é transitória. O corpo, alto ou baixo, magro ou gordo, preto ou 

branco, é tão-somente a instrumentação necessária para a entidade imortal fazer as suas 

experiências evolutivas criativas nos mundos materiais. Em verdade, o sentido profundo e 

específico do espírito é lograr mais cedo a sua definitiva conscientização espiritual. 

 E mesmo quando a terminologia médica assinala os vários tipos humanos extremos, 

produtos do excessivo ou reduzido trabalho da hipófise em relação ao crescimento, isso 

ainda é secundário. Em verdade, o gigante ou anão são resultantes da presença oculta do 

perispírito, que operando através do eixo hipotalâmico-hipofisário comanda o crescimento 

físico numa atividade organicamente resultante de fatores neuroendocrínicos até os limites 

prefixados. O perispírito, a veste sideral, que define ou individualiza o espírito em sua 

trajetória infinita, afina-se e apura-se em sua existência livre no seio das energias sublimes 

do reino divino, depois de emergir da ação educativa e criativa das forças do mundo 

animal. E quando da sua estrutura perispiritual desprende-se a última partícula sombria, 

fruto da vida gravitacional humana, então, jorra-lhe da intimidade a luz imortal e o espírito 

consagra-se, em definitivo, no destino de maravilhosa lâmpada divina. E pode participar do 

"Festim de Bodas" do Senhor, graças ao glorioso direito adquirido e à credencial de possuir 

a imaculada, a eterna "túnica nupcial". 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

212 

Capítulo 16 

 

O trigo e o joio 

 
Mateus, 13:24-30,36-40 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o significado esotérico da parábola do trigo e do joio? 

 RAMATÍS: - A parábola do trigo e do joio ajusta-se correlatamente à parábola 

do Semeador, que simboliza o filho do homem semeando a boa semente do Evangelho. Os 

apóstolos e discípulos de Jesus, então, lembram a instrumentação viva operando no campo 

imenso da humanidade, no seu esforço de semear a boa semente, que desabrochará a planta 

útil na época de frutificar o trigo para produzir o pão. O ensinamento educativo ajuda a 

regenerar o homem bem-intencionado, que se assemelha à boa semente quando encontra o 

solo humano propício e, assim, ela transforma a vida do homem e da própria sociedade. A 

semente germina e produz a árvore, que distribui a sombra amiga e gera novas sementes 

benfeitoras, representando, neste evento, a origem de toda a vida. Daí o simbolismo do 

trigo nutritivo, a germinar e proliferar, produzindo a abençoada farinha, tanto quanto a 

palavra divina alimenta os homens para a vivência no reino dos Céus. 

 

 

 PERGUNTA: - Que significa o joio? 

 RAMATÍS: - Embora o joio seja uma gramínea da mesma família do trigo, é 

considerado uma planta de má qualidade, pois sempre sufoca ou prejudica a espécie útil. 

Há mesmo, entre os homens, sentenças populares que definem essa anomalia do mesmo 

tipo de gramínea, quando se diz: "Cá isto é trigo sem joio", ou "É padre, mas é joio de 

Igreja, e não trigo de Santuário". 
1 

 
 1 - Frase de Castilho, na obra "Avarento", II, 7, página 151, edição 1871. 
 

 O joio oferece aspectos tão semelhantes ao trigo, que é muito difícil distingui-Io 

durante o seu crescimento. Quando começa a germinar é facilmente confundido com o 

trigo, pois lembra certas criaturas que, apesar de sua figura convencional e aparentemente 

correta, minam sub-repticiamente as atividades produtivas e benfeitoras dos outros seres. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual o sentido íntimo e espiritual que levou Jesus a socorrer-

se do exemplo do trigo e do joio para a sua exemplificação evangélica? 

 RAMATÍS: - Sob a visão sábia e sublime de Jesus, o joio simboliza toda reação 

e interferência nociva, que se faz na semeadura da palavra de Deus. É a própria atividade 

mistificadora de sacerdotes, lideres religiosos, mestres espiritualistas, chefões de seitas ou 

condutores de homens, que proliferam e crescem na mesma seara do bem, mas, na verdade, 

ali florescem, negativa e fraudulentamente, sufocando o próprio trigo que procura vicejar 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

213 

ao seu lado. É de bom senso que, se não fosse a fraude do joio no seio de todas as 

atividades espiritualistas, tanto quanto tem acontecido desde os tempos pagãos até os dias 

atuais, a palavra do Senhor já teria dominado toda a face da Terra. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis informar-nos qual foi o acontecimento que atraiu 

Jesus para compor a parábola do trigo e do joio? 

 RAMATÍS: - Jesus recorreu ao exemplo do trigo sadio e do joio nefasto, talvez 

evocando certo acontecimento muito comum no Oriente, quando, por motivos de ciúmes, 

vingança ou maldade, o lavrador inconformado e vingativo mandava os seus agregados 

semearem ocultamente o joio no meio da seara de trigo plantada pelo vizinho concorrente. 

Isso era feito à noite, às escondidas, quando dormiam os lavradores prejudicados, jamais à 

luz do Sol. O joio era semeado de modo tão sorrateiro, que as vítimas da indigna façanha só 

percebiam o prejuízo mais tarde, quando já havia crescido a erva nociva, e produzido os 

frutos inúteis. 

 A surpresa tomava os camponeses prejudicados e, por vezes, verificava-se que os 

próprios empregados podiam cometer tal delito a soldo dos outros vizinhos vingativos. 

Isso, então, era considerado uma "segunda semeadura", porém, sub-reptícia, solerte e 

avassaladora, que minava a boa seara e anulava o labor sacrificial e correto dos bons 

lavradores. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais foram outras ilações educativas, que Jesus efetuou 

sobre a ocorrência dos maus lavradores, quando semeiam o joio ocultamente na seara do 

trigo de seu vizinho? 

 RAMATÍS: - Jesus servia-se, prodigamente, do assunto dessa parábola, que 

descreve a vingança e o despeito do mau vizinho, quando semeia o joio na seara do seu 

competidor, porque ela retrata excelente lição, capaz de ativar a mente humana para melhor 

compreender as noções da vida espiritual. O mau vizinho é sempre o homem que contraria 

as leis do mundo e incorre na ação antifraterna e censurável à luz do espírito; ele age de 

modo indigno ao semear o joio, que depois se infiltra, prejudicialmente, entre as raízes do 

trigo benfeitor. Trata-se de uma criatura censurável, diante do sentimento superior de 

espiritualidade, pois dominada pelo ciúme, pela inveja, ambição e perversidade, semeia a 

maledicência, calúnia e o desprestigio contra o irmão mais bem favorecido. Os efeitos 

daninhos da má plantação do joio entre o trigo sazonado equivalem ao prejuízo na seara 

espiritual, quando os homens operam, negativamente, semeando críticas e forças 

destrutivas, que depois se infiltram no campo da atividade benfeitora alheia, à guisa de um 

joio mental. 

 O semeador, então, surpreende-se ante a evidência da má ação praticada pelo 

vizinho invejoso, que ainda agiu covardemente à noite, quando ele dormia. Assim, 

comprova-se que o mal age sorrateiramente e infiltra-se ante o menor descuido dos 

próprios semeadores de trigo bom. Sob tal disposição, e com a conclusão dessa ação 

fraudulenta material, que é o plantio oculto do joio na seara benfeitora, verifica-se que 

podem resultar danos irreparáveis ao lavrador, caso ele seja descuidado e invigilante. 

Através desse tema tão explícito e comparativo da vida espiritual, Jesus extrai ilações 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

214 

definitivas, advertindo-nos que, apesar de o homem devotar-se ao bem, nem por isso ele 

deve descurar-se dos perigos das infiltrações malévolas na sua seara benfeitora. Não basta 

somente a euforia íntima do homem, que opera corretamente na lavratura da seara do 

Senhor; mas é indiscutível que deve vigiar, incessantemente, e proteger o plantio benfeitor, 

porque o inimigo é traiçoeiro e costuma operar à noite, aproveitando as sombras para se 

ocultar. 

 

 

 PERGUNTA: - O que ainda poderíeis dizer-nos, quanto à significação de 

natureza espiritual, que oferece essa parábola no símbolo da plantação do trigo 

prejudicado pelo joio semeado pelo mau vizinho? 

 RAMATÍS: - Realmente, a parábola do trigo e do joio, tão explícita por Jesus, é 

de profunda significação espiritual, porque ela aborda um tema em que o prejuízo se sucede 

a um período de invigilância, descuido e até negligência do lavrador. Esclarece e insiste 

quanto ao fato de que todo tarefeiro ou discípulo do Senhor, embora se devote sincera e 

honestamente à divulgação dos preceitos sublimes da espiritualidade, jamais ele deve 

abdicar da sensatez e lógica da razão, evitando o sentimentalismo improdutivo. 
2 

 
 2 - Nota do Médium - Talvez seja por isso que Allan Kardec foi cognominado o "bom senso 
encarnado", ao codificar a doutrina espírita que resiste às criticas mais ferrenhas e injustas, 
obrigadas a silenciar ante a impossibilidade de encontrar qualquer conceito aberrativo ou 
postulados infantis, como é o Espíritismo. Kardec jamais abdicou da razão e da análise corajosa, 
quando da codificação do Espiritismo. 
 

 Aquele que pretende expor a palavra do Senhor, além de ser um mensageiro 

completamente desvestido de quaisquer interesses humanos, ainda precisa vigiar a obra, 

com a mesma assiduidade com que o lavrador permanece de sentinela enxotando as aves e 

os insetos daninhos. Ele é um semeador, portanto, um intermediário responsável pelo 

plantio do trigo espiritual, cumprindo-lhe garantir a fiel e perfeita colheita para o Senhor. 

 Não lhe cabe qualquer indenização nem mesmo a exigência de um reconhecimento 

superior; ao aceitar em sã consciência transmitir a mensagem do reino divino, é semelhante 

ao lavrador, que planta o trigo bom sem se preocupar a quem ele irá beneficiar. É uma 

tarefa sacrificial e de suma importância, porque é uma realização humana incomum. O 

mensageiro da espiritualidade deve consumir todos os minutos disponíveis de sua vida, a 

fim de conseguir o êxito absoluto da semeadura, que se propôs realizar sob a confiança do 

Senhor. 

 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que o joio é planta da mesma família do 

trigo, qual é o motivo fundamental de ela servir de mau exemplo, nessa parábola de 

Jesus? 

 RAMATÍS: - Sabe-se que o joio é uma gramínea como o trigo, porém, 

considerada como praga e, por esse motivo ele oferece o excelente simbolismo de que o 

mal pode assemelhar-se ao bem. As diferenças, no entanto, provêm de ser fruto de culturas, 

ocasiões e pessoas. Por isso, todo serviço e empreitada sadia do bem, embora sejam por si 

mesmos garantia de uma tarefa superior, devem ser vigiados e fiscalizados, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

215 

incessantemente, pelos seus próprios responsáveis, a fim de evitar as proliferações daninhas 

de doutrinas irracionais. A verdade pode ser imitada, fraudulentamente, e apresentar-se 

como uma cópia, mas adulterada. 

 É o caso do trigo e do joio, que por serem plantas gramíneas semelhantes, se 

confundem facilmente pela sua aparência. Assim, é difícil verificar-se a íntima separação e 

diferença de qualidade existente entre ambos, durante o crescimento, o que só é possível 

comprovar-se depois da frutificação das sementes. Baseado na profunda semelhança do 

trigo e do joio, e que não se define ainda na fase da sementeira, Jesus, então, observa que 

na produção do bem e do mal, só é possível distinguir um dos extremos, quando chegam à 

completa maturidade. Daí o fato de o joio, que é planta daninha, servir de excelente 

exemplo para Jesus, pois esclarece que o próprio homem, embora seja produto de uma 

espécie superior e sadia, regride às reações primitivas do animal, quando pratica o mal. 

 

 

 PERGUNTA: - Qual é o esclarecimento espiritual baseado no fato de que 

não se deve extirpar o joio antes do seu crescimento, a fim de também não arrancarmos 

o trigo? 

 RAMATÍS: - Jesus sempre advertia aos seus discípulos, que "há tempo para 

tudo, isto é, tempo de semear e tempo de colher!" A impaciência, ainda tão própria do ser 

humano, é sempre um defeito, que pode impedir a realização de um ensinamento espiritual 

ou de qualquer outra iniciativa superior, mas ainda imatura. Em todas as épocas, dirigentes 

políticos, líderes religiosos e tiranos julgam solver o problema do mal ou da heresia pela 

censurável decisão de matar o delinqüente, ou herege. No entanto, jamais Jesus concordou 

com semelhante solução simplista e contrária aos princípios da Vida e da Evolução 

espiritual, porque ceifando quem pratica aquilo que é julgado como um mal, nem por isso 

liquida-o em definitivo. Uma idéia somente pode ser combatida com outra melhor e mais 

produtiva, nunca a morte resolve tal equação. Aliás, no simbolismo da rebeldia do próprio 

Satã, Deus não o mata, mas apenas o desterra para uma região de aflições e dores, onde o 

anjo mau teria tempo de pensar, refletir e até se regenerar. É de senso comum que o Senhor 

não quer a morte do pecador, mas apenas a sua regeneração. 

 Daí o fato de o Mestre Jesus esmiuçar de modo salutar e fraterno a parábola do trigo 

e do joio, por ter encontrado nela os mais expressivos fundamentos das próprias ações boas 

e más praticadas pela humanidade. Mas ele sempre visualiza e distingue entre o bem e o 

mal, o autêntico e o falso, a verdade e a fraude, a doutrina da Verdade, que balizam o 

processo de crescimento de ambas as sementes no simbolismo do trigo e do joio. Daí a sua 

conclusão indiscutível e de alto gabarito espiritual, quando adverte que "há tempo para 

tudo", semear e colher, porque na hora de colher o joio, ou distinguir o mal, há de se prestar 

muita atenção para não se perder o trigo, ou seja, o próprio bem. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos melhor esse ensinamento? 

 RAMATÍS: - Repetimos que os lavradores de trigais sabem que de início é 

muitíssimo difícil distinguir-se o trigo do joio. A semelhança entre ambas as gramíneas é 

muito grande, quando ainda estão em crescimento; ademais, no subsolo, elas entrelaçam as 

raízes tão fortemente, que o joio extirpado, prematuramente, também causará o 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

216 

arrancamento das raízes do próprio trigo ainda tenro. É, então, de bom senso . esperar-se 

que ambos atinjam o amadurecimento final, a fim de se fazer a separação correta e sensata, 

na hora exata da colheita, quando são identificados pela frutificação. 

 Baseando-se em imagem tão sugestiva, Jesus desaconselha a destruição imperativa 

e violenta do mal, porque isso também pode resultar em prejuízo do bem. Em verdade, o 

mal não desaparece diante do bem, mas desenvolve-se com ele. O mal só deve ser 

extirpado na hora da colheita inclusive do bem, como acontece com o trigo e o joio, 

quando, então, é possível e fácil de se distinguir o tipo e a qualidade de ambos. É de velho 

aforismo que "conhecereis as árvores pelos seus próprios frutos". 

 

 

 PERGUNTA: - Sob tais considerações de Jesus, deduz-se que o mal é 

transitório, mal grado a sua manifestação tão prejudicial? 

 RAMATÍS: - Os estudiosos da verdadeira gênese do homem e da constituição 

da humanidade sabem que todo "mal" é apenas relativo, e com o decorrer do tempo faz-se 

evidente o adágio popular: "Deus escreve certo pelas linhas tortas". O mal, em síntese, nada 

mais é do que o próprio fruto das conceituações humanas, na sua busca de progresso ou do 

bem. 

 Aos olhos dos civilizados, os selvagens são nefastos e tão perigosos, que deveriam 

ser destruídos sumariamente, conforme é o entendimento de certos políticos simplistas. No 

entanto, isso é contrário aos princípios cósmicos da criatividade Divina, pois os mesmos 

selvagens daninhos são os fundamentos vivos e humanos dos quais se gerou a própria 

civilização. O lobo das florestas, depois de habilmente domesticado, transforma-se no 

devotado amigo do homem, como é o cão. A laranja doce e saborosa é a metamorfose da 

antiga fruta silvestre azeda; a rosa ainda desabrocha mais sadia e linda, plantada nos 

monturos de detritos indesejáveis. Nenhum símbolo de que o mal pode se transformar num 

bem louvável é tão convincente e impressivo, como a conversão do fanático doutor do 

Sinédrio, Saulo, no heróico divulgador do Cristianismo depois conhecido por Paulo. 

 Só as criaturas, em cujo íntimo vibram os instintos e paixões inferiores, é que 

realmente vêem em todas as coisas razões para censuras e críticas. Em verdade, os espíritos 

de graduação superior e responsáveis pela evolução dos homens, jamais condenam o que é 

inferior, porque sabem que todas as coisas são veredas para Deus, e que louvável 

metamorfose ocorre na sucessão do espaço e do tempo. Os anjos, por exemplo, são os bons 

lavradores, que ceifam na lavoura espiritual e separam, amorosamente, tanto o trigo como o 

joio. Além de separarem os feixes de trigo e do joio, avaliando as culpas de cada ser no 

momento exato da frutificação, eles praticam a sábia e afetuosa enxertia, que ainda 

converte o mal em bem. 

 Sendo o bem a base de toda criação de Deus, jamais o joio da malignidade infestará 

toda a seara do mundo. Os bons ceifadores estarão atentos à espera do momento adequado 

para, então, operar de modo salutar em favor dos justos, bons, mansos, humildes e 

pacíficos, enquanto amparam os injustos, maus, vingativos e belicosos, no curso de 

redenção espiritual e da promoção ao bem. O Senhor jamais condena à morte, ou promove 

o desaparecimento dos iníquos e pecadores, mas ele os conduz à reeducação espiritual, 

criando circunstâncias e situações adequadas. Depois apura-lhes a contextura embrutecida e 

primária, desgastando-lhes os impulsos destruidores da animalidade, para catalisar a luz 

íntima do espírito imortal na síntese da redenção angélica. Aliás, é de conceito sideral e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

217 

transmitido pelo próprio Jesus, que não pode existir o mal e os pecados eternos, em face de 

sua promessa de que "não se perderá uma só ovelha do aprisco do Senhor". 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, essa separação entre o trigo e o joio, também 

poderia simbolizar o famigerado "Juízo Final", que segundo a profecia milenária já 

estamos vivendo atualmente na Terra? 

 RAMATÍS: - Realmente, o próprio Jesus profetizou que na "hora dos tempos", 

e sob o regime de "Juízo Final", a humanidade materialista seria substituída por outra 

espiritualizada, onde predominaria a igualdade, a fraternidade e a liberdade. Em face dos 

acontecimentos insólitos, que ocorrem dia a dia no vosso mundo, não resta mais dúvida de 

que já estais vivendo, atualmente, os eventos preditos pelos mais abalizados profetas 

bíblicos e modernos. Diz a profecia milenária, em síntese, que na "hora dos tempos", os 

"cabritos" e o "joio" seriam separados das "ovelhas" e do "trigo", enquanto os bons sentar-

se-ão à direita do Cristo, e os maus à sua esquerda. 

 Os "direitistas" do Cristo farão jus a uma vivência física futura bem melhor, em 

concomitância com a sua natureza espiritual eletiva e terão direito a um curso educativo 

superior, com novos e belos ensejos de aperfeiçoamento. No entanto, os espíritos 

classificados à esquerda do Cristo, no atual "Juízo Final", abrangendo o conjunto de almas 

rebeldes e indisciplinadas contra as leis da vida espiritual, serão exilados para um mundo 

equivalente à sua índole inferior, em cujas encarnações poderão recapitular as lições 

negligenciadas na Terra. 

 

 

 PERGUNTA: - Nessa separação do "trigo" e do "joio" terrícola, qual seria 

a soma de espíritos situados à esquerda do Cristo e, também, a porcentagem dos 

"direitistas", baseando-nos em nossa atual população? 

 RAMATÍS: - Sob o vaticínio da estatística sideral, presume-se que dois terços 

de vossa atual humanidade formarão o conjunto de espíritos reprovados à esquerda do 

Cristo, os quais deverão emigrar para outro orbe inferior, onde os seus habitantes ainda 

situam-se na era da pedra lascada. O outro conjunto, constituído pelos direitistas, e 

compreendendo um terço de vossa população até o fim deste século, poderá retomar em 

novas encarnações no próprio orbe terráqueo, e a partir do próximo milênio. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, não é um presente de grego, o fato dos espíritos 

aprovados no atual "Juízo Final" e à direita do Cristo, ainda voltarem a se encarnar na 

Terra, onde já sofreram tantas dificuldades, sacrifícios e decepções físicas? 

 RAMATÍS: - Em face da verticalização do eixo da Terra, a qual se processa, 

lentamente, mas já comprovada na atualidade pela variação incomum dos climas 

tradicionais, das alterações de ambientes físicos e do forte degelo dos pólos, então, o vosso 

planeta apresentará melhores condições de habitabilidade no próximo milênio. O tema de 

"fim de tempos" ou "tempos chegados", logicamente previsto no cronograma sideral da 

vossa constelação solar, além de prever e executar a melhoria geofísica e geodinâmica do 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

218 

orbe terráqueo, também age concomitantemente com a necessária seleção e classificação 

espiritual da humanidade. 

 Até o presente momento, a Terra ainda se classifica no magistério sideral como um 

orbe físico de educação espiritual primária e, por esse motivo, é habitada por espíritos 

instintivos, rebeldes, sensuais, ambiciosos, perversos, agressivos e fortemente apegados às 

necessidades animais. Conforme diz a máxima popular, "cada casa com seu dono"; mas, 

nós, então, diríamos, "cada escola com seu aluno", em que a melhoria do homem terrícola 

implica na melhoria do seu orbe, tal qual a melhoria da moradia requer melhor inquilino. 

 Em conseqüência, um planeta primário é agreste e instável, porque é jovem; o seu 

clima sofre abruptas variações; a sua constituição geológica é afetada por terremotos, 

vulcões, tempestades, furacões, chuvas violentas em épocas impróprias, que assolam 

causando inundações catastróficas. Em sentido oposto, as secas demoradas crestam as 

lavouras e anulam o esforço do homem obrigando-o a ativar o raciocínio na solução do 

problema aflitivo rural, porém, importante, porque representa os recursos primários de 

alfabetização e educação dos alunos indisciplinados, instintivos, malcriados, preguiçosos, 

irresponsáveis, daninhos, astutos e briguentos, os quais zombam até dos preceitos cívicos e 

morais ministrados pelos professores. Entretanto, lenta e progressivamente, sob o jugo das 

dificuldades encontradas no seu planeta ainda jovem, eles terminam entendendo a meta da 

vida humana e assinalando os conceitos superiores da vida eterna. 

 É o caso do planeta Terra, no qual, por força da oscilação do seu eixo inclinado, 

ocorrem condições críticas, em que o extremo calor do verão favorece a proliferação de 

germens patogênicos, enquanto noutro extremo é preciso a gelidez entorpecente do 

inverno, a fim de se reduzir o excesso de micróbios indesejáveis. Mas quando o orbe 

terráqueo elevar ainda mais o seu eixo, e assim proporcionar uma rotação mais vertical e 

equilibrada, também devem se reduzir as diferenças de temperaturas, em face da 

predominância de duas estações mais amenas e duradouras, semelhantes ao outono e 

primavera. 

 A nova Terra, mais verticalizada sob melhor estabilidade climática, tende a reduzir, 

por um efeito natural de equilíbrio, os resfriados, as bronquites, asmas, pleurisias, 

pneumonias, pleurites, enfisemas, coqueluches, e demais moléstias específicas das vias 

respiratórias, que atualmente se agravam pelas variações demasiadamente violentas da 

atmosfera. Assim como há regiões e países cujo clima agradabilíssimo, límpido e 

ozonizado, são até recomendados pela medicina, como recursos terapêuticos de 

recuperação de moléstias das "vias respiratórias", a Terra também oferecerá melhores 

condições de saúde física, após a elevação do seu eixo. 
3 

 
 3 - É o caso do Líbano, com seu eterno céu azul, sua atmosfera límpida e tão sadia, que 
os melhores frutos do mundo são da lavoura libanesa, onde o homem goza mais saúde por força 
desse ambiente acolhedor e especificamente sadio. 

 

 

 PERGUNTA: Apenas a elevação do eixo terráqueo será suficiente para que a 

Terra se torne um paraíso? 

 RAMATÍS: Não se tratará de um paraíso terrestre, apenas por efeito da 

elevação do eixo do planeta. É de senso comum que também existem condições cármicas 

espirituais confrangedoras, que superam toda e qualquer influência climática ou natureza 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

219 

geológica de um orbe, e as quais impedem o espírito encarnado de agir livremente. Quem 

nasce deformado anatomicamente, ou portador de enfisema, asma brônquica, lesão 

pulmonar ou tuberculose congênitas, não iria libertar-se dessa bagagem mórbida 

perispiritual, tão-somente por força da verticalização do seu orbe. Mas, evidentemente, o 

sofrimento é sempre mais moderado, quando existem condições salutares, que podem 

reduzir as crises, como no caso de enfermidades das vias respiratórias em relação aos 

climas saudáveis. 

 Mas não podemos deixar de vos assinalar que a pedagogia divina tem por finalidade 

a evolução e o progresso. Nenhum ser ou coisa mantém-se em condição inferior absoluta, 

embora o aperfeiçoamento e o progresso se deva fazer de modo lógico e lento, sem os 

saltos miraculosos, que desmentiriam a coerência das próprias leis do Cosmo. Assim, todos 

os planetas primários também evoluem para condições cada vez mais estéticas e 

agradáveis, a fim de atender os diversos tipos de espíritos, que ali deverão aprimorar os 

sentimentos e desenvolver a sabedoria na sua individualização. Repetimos que, melhorando 

o habitante, também se deve melhorar a moradia, assim como a promoção do aluno exige 

melhor professor. 

 

 

 PERGUNTA: - Baseando-nos na pedagogia humana, qual seria a graduação 

do planeta Terra, após a sua verticalização? 

 RAMATÍS: - Malgrado a descrença de alguns espiritualistas, que subestimam 

a influência do meio sobre a criatura, a Terra submete-se, atualmente, em sua intimidade 

geológica e situação astronômica, a importante reforma que objetiva a sua promoção de 

escola de espíritos primários para a categoria de um educandário destinado a alunos 

terrícolas mais adiantados nas encarnações dos próximos anos. Sob o esquema da 

Administração Sideral, vinculado ao "Grande Plano" ou "Manvantara" do atual Cosmo 

materializado, chegou o "momento" e a "hora" de a Terra libertar-se da rotina comum de 

singelo planeta de alfabetização espiritual, configurado pelos Dez Mandamentos, para 

tornar-se um orbe físico e educativo, onde o desenvolvimento da sabedoria criativa e o 

senso de responsabilidade plena serão os principais objetivos. 

 Em conseqüência, os alunos terrícolas maus, daninhos, ciumentos, desleixados, 

negligentes, tolos, destruidores e irresponsáveis em reprovação no atual "Juízo Final", ou 

exame de um curso espiritual educativo iniciado há 28.000 anos, na Atlântida, devem 

transferir-se para outra escola planetária primária e afim, onde possam recapitular as 

mesmos lições subestimadas por desleixo, ignorância ou rebeldia na Terra. 

 

 

 PERGUNTA: - E que dizeis dos alunos ou espíritos aprovados para as 

encarnações terrenas no próximo milênio? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, os espíritos "direitistas", aprovados sob a égide 

do Cristo, que é o Amor Universal, são os discípulos obedientes, pacíficos, escrupulosos, 

fraternos, responsáveis, humildes e laboriosos, que precisam de melhores apetrechos 

escolares e condições de vida física mais amena e eletiva ao seu maior progresso educativo. 

 Embora a Terra verticalizada no próximo milênio ainda não lhes ofereça uma 

vivência absolutamente feliz, porque é um planeta sujeito às transformações climáticas, 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

220 

que, entretanto, não serão tão variáveis no futuro. Após as atuais e importantes reformas 

geofísicas, ela será um ambiente mais saudável aos tipos de almas pacíficas, fraternas, 

serviçais e respeitosas às leis universais, a que aí deverão encarnar. O próprio degelo nos 

pólos, 
4
 que se acentua com a verticalização da Terra, descobrirá uma região fértil 

protegida pela imensidade do gelo, a fim de compensar as terras áridas e feridas pelas 

bombas atômicas, que são estupidamente lançadas pelos atuais alunos primários e 

irresponsáveis. 

 
 4 - Nota do Médium - Alguém indagou a Nhô Quim, entidade espiritual que comparece aos 
nossos trabalhos mediúnicos, a sua opinião sobre atual degelo nos pólos, e que se presume 
descobrirá terra fértil para a humanidade do III Milênio. Através do seu tradicional modo simples e 
humorístico, Nhô Quim assim respondeu: "Os atuais pólos carregados de gelo, que já começa a se 
desmanchar, são o providencial refrigerador, em que Deus conserva as terras nutridas para as 
plantações sadias dos futuros moradores escolhidos à direita do Cristo, pois os doidos estão 
secando todo o chão com as bombas atômicas". 
 

 Os futuros habitantes da Terra, promovidos no atual "Juízo Final", em face de sua 

contextura psíquica mais aprimorada e espírito criativo superior, hão de cooperar na 

modificação do seu novo ambiente e solucionar todos os problemas difíceis e onerosos, que 

ainda pesam ou agravam a vida terrícola. Muitos desses espíritos bons e classificados à 

direita do Cristo já se devotam sincera e afetivamente à solução de vários problemas, que 

ameaçam cada vez mais a saúde e a vivência dos terrícolas, como a poluição, o vício dos 

tóxicos e o alcoolismo. 

 

 

 PERGUNTA: - Há, também, alguma alusão bíblica sobre o caráter ou o tipo 

dos espíritos situados à esquerda do Cristo, e que deverão emigrar para outro orbe físico 

inferior? 
5
  

 
 5 - Apesar de tão criticada pelos espíritas, a Bíblia oferece certas passagens, que são hoje 
verdadeiras notícias de jornais. A atual poluição da atmosfera, que tanto preocupa os governantes 
da Terra, já foi prevista pelo profeta Isaías, o qual assim diz: "E ficou a Terra tão infeccionada 
pelos seus habitantes, que por esta causa a maldição devorará a Terra" (Isaías, 24: 5 e 6). Sem 
dúvida, o profeta aludiu claramente à temerosa poluição que já envenena a humanidade terrena, a 
qual age toxicamente sobre as germinações de plantas, de frutas e até na criação de aves e 
animais, causando enfermidades estranhas e que a medicina luta para solucionar ou prevenir. 

 

 RAMATÍS: - Diz João Evangelista, (Apocalipse, 21:8): "mas, quanto aos 

medrosos, aos incrédulos, aos abomináveis, e aos homicidas, e aos adúlteros, e aos 

feiticeiros, serão lançados no lago ardente de fogo e enxofre, que é a segunda morte". 

 Eis, definido, o tipo espiritual primário, reprovado no atual exame de "juízo final", e 

que ficará impossibilitado de cursar novamente a escola terrena, uma vez que a Terra será 

transformada num "educandário ginasial". O profeta João é bastante explícito e indicativo, 

quando, além de identificar os espíritos esquerdistas do Cristo, e apontar-lhes a natureza 

das maldades, asperezas e turbulências, ainda deixa-nos entrever que eles serão afastados 

do orbe terrestre, ou seja, "lançados" no lago ardente de fogo e de enxofre. Sabe-se que o 

fogo e o enxofre têm sido ternas fundamentais, que na tradição espiritual identificam os 

locais de purificação e de sofrimento no Além-Túmulo. É, enfim, um ambiente inferior e 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

221 

primário, onde dominam o fogo ardente e as forças destrutivas sufocantes e repulsivas, 

símbolo de um mundo em formação e tipo antediluviano. Embora não haja no seio de Deus 

nenhum propósito punitivo, quem for "lançado" em tais regiões há de sofrer uma ação 

dolorosa, mas purificadora pelas próprias energias agressivas e primárias. O "lago ardente 

de fogo e enxofre" poderia lembrar algo do lodo medicinal, que a terapêutica adequada usa 

para a limpeza das excrescências e resíduos antiestéticos da pele das mulheres, ou os 

chamados "charcos purgatoriais" do mundo astral primário. 

 O apóstolo João serve-se habilmente das imagens que julgou mais apropriadas para 

descrever a região ou condição de vida inferior e desagradável, capazes de definir o mundo 

de exílio dos terrícolas reprovados à esquerda do Cristo. Diz João que eles serão 

"lançados", ou sinonimicamente "despejados" da Terra, tal qual acontece com os inquilinos 

caloteiros e indesejáveis, que deixam de cumprir as obrigações assumidas com os seus 

locadores. 

 

 

 PERGUNTA: - Considerando-se que o espírito é a base imprescindível e 

indestrutível da própria personalidade humana, assim mesmo devem se apagar da mente 

dos exilados, as recordações de suas vidas na Terra? 

 RAMATÍS: - Em verdade, o perispírito, que é a vestimenta configuracional do 

espírito eterno, lembra um avançado e indestrutível "video-tape", que assinala e grava até a 

"queda de um fio de cabelo da cabeça do homem", conforme diz o aforismo popular. Mas é 

de bom senso distinguir-se entre o "gravar" e o "reproduzir" perispiritualmente, pois, 

enquanto "gravar" é participar de imediato dos acontecimentos e fenômenos em foco, 

"reproduzir" já exige a evocação mais difícil desses fatos. Portanto, devem faltar aos 

espíritos exilados as condições similares e eletivas, num meio tão agreste e primitivo, para 

o melhor êxito de sua memorização das vivências terrícolas anteriores. 

 Embora eles possuam, em estado latente, as reminiscências de suas vidas na Terra, a 

emigração e encarnação num orbe inferior é pesada cortina a vedar o acervo da memória 

perispiritual, a qual só vibrará com algum êxito nos momentos de forte saudosismo 

espiritual. Mas como o olvido do passado, em cada nova encarnação, é regra espiritual 

imperativa, a fim de o homem viver liberto de complexos e frustrações pregressas, os 

exilados terrícolas apenas conservarão alguma recordação subjetiva de que já viveram num 

mundo melhor e mais agradável. Comparando o desconforto e o primarismo das cavernas, 

eles hão de criar novamente a lenda de "anjos decaídos" de um mundo melhor, ou de Adão 

e Eva (o primeiro casal expulso do Paraíso pelo abuso da árvore da ciência do Bem e do 

Mal). 

 E a nova humanidade troglodita, temperada com os exilados da Terra, há de 

percorrer novamente o extenso caminho das alegorias, dos dogmas, ritualismo e 

superstições religiosas, na incessante escalonada da idéia de Tupã até a conceituação 

moderna e conceptual de que Deus é a Suprema Inteligência, ou a Suprema Lei do 

Universo. Apesar de se ajustarem biologicamente li vestimenta hirsuta dos originais 

trogloditas, que serão elevados à condição de parentes consangüíneos, há de lhes vibrar no 

subjetivismo da alma a idéia de que se encontram lançados num mundo infernal, no "lago 

ardente de fogo e enxofre", e que por sua estultícia espiritual terão de "comer o pão 

amassado com o suor do rosto". 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

222 

 

 PERGUNTA: - E qual seria a figuração da serpente, nessa lenda de Adão e 

Eva? 

 RAMATÍS: - A serpente da lenda de Adão e Eva, responsável pela tentação de 

Eva comer a maçã proibida, caracteriza, justamente, um dos poderes mais criativos e ao 

mesmo tempo destrutivos, que é a posse do espírito imortal. Trata-se do fogo serpentino, 

conhecidíssimo dos ocultistas, rosa-cruzes, iogues, teosofistas e budistas, o qual sobe pela 

coluna vertebral, partindo do centro de forças etéricas, ou "chacra cundalíneo", situado na 

extremidade da espinha, que controla o sexo, irriga o cerebelo e ativa as energias mentais 

concretas. A força poderosa que ali se armazena lembra o fogo da brasa dormida. Sob um 

controle espiritual superior, modela um Jesus poderoso na liderança e socorro às almas 

sofredoras; mas desperto por espírito ambicioso, inescrupuloso e mau, produz um Hitler. E 

assim como o "chacra cundalíneo" consagra um santo pela aplicação benfeitora de sua 

energia tão poderosa, ele também destrói no seu vórtice flamejante o infeliz que lhe 

subverte o sentido criativo. Tanto ativa e cria, como escraviza e destrói, sob a sua fabulosa 

energia em eclosão. 
6 

 
 6 - O chacra cundalíneo e fundamental do "duplo etérico", que se situa na base da 
espinha, região do sacro, é o centro condutor mais potente da vida física primária. Atua mais 
propriamente no "gânglio prostático", ou na próstata, gânglio intersticial de ação importante nos 
fenômenos genitais, como ovulação na mulher e produção de hormônio testicular no homem. O 
fluxo energético cundalíneo é dócil, como o animal domesticado, sob o controle de uma vontade 
digna e superior: mas, num cobiçoso, libertino ou ambicioso, "amarra" o ser às formas 
escravizantes da matéria. 
 

 Aliás, quando Miguel Arcanjo empunha a espada flamejante e impede o retorno de 

Adão e Eva ao Paraíso, após o pecado original e a perfídia da serpente, ele simboliza o 

princípio de Justiça Sideral, a fim de neutralizar o espírito do homem, quando subverte os 

valores criativos do Universo para o seu exclusivo bem. Enxotados do Paraíso, Adão e Eva 

simbolizam os espíritos exilados de um orbe superior para outro inferior, como um 

afastamento justo e necessário num sentido reeducativo, embora sob uma vivência física 

mais inglória e difícil. Quando as almas ameaçam o equilíbrio coletivo de um orbe, pelos 

seus requintes degradantes, de paixões, vícios e destruição, que invertem o sentido superior 

da vida, elas precisam emigrar para ambientes inferiores, onde a terapêutica da dor e do 

sofrimento funciona como a medicação salutar e redentora. 

 

 

 PERGUNTA: - O que subentende-se por seletivo, nessa classificação à 

direita e à esquerda do Cristo? 

 RAMATÍS: - O Cristo simboliza o Amor, em sua essência cósmica; é uma 

vibração sideral infinita, a qual distingue no ser o estado amoroso incondicional e 

infinitamente criativo. O espírito "crístico" é aquele que já ultrapassou a fronteira da 

egolatria, desfez a sua personalidade de "homem velho", ainda cultuada tão vigorosamente 

nos mundos físicos pelas criaturas ignorantes da realidade espiritual. 

 O amor é a natureza real de Deus. O homem só toma conhecimento da autenticidade 

divina do Amor Absoluto, através de sua própria manifestação crística. É um estado sideral 

superior e exclusivo dos anjos, que amparam os homens e, particularmente, aos arcanjos 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

223 

que vitalizam os planetas, as constelações e galáxias. São essas entidades transbordantes de 

amor que, em sua consciência sideral, incentivam, impelem e orientam as humanidades nos 

seus educandários de aperfeiçoamento planetário. Significam as fontes vivas de 

concentração e doação desse Amor Cósmico, que filtram na dosagem acessível às vidas 

menores. Lembram algo de transformadores siderais, que baixam a voltagem da Usina 

Divina para assim nutrir os astros e os seres. 

 

 

 PERGUNTA: - E qual é a diferença entre o homem cristão e o homem 

crístico? 

 RAMATÍS: - O homem cristão é um seguidor da doutrina cristã baseado na 

vida e no Evangelho divulgado por Jesus de Nazaré, no advento do Cristianismo. Enquanto 

o homem cristão ainda se exterioriza na defesa de uma crença ou seita de sua simpatia, seja 

Catolicismo, Protestantismo, Adventismo, Umbanda e, mesmo, Espiritismo, que não é 

doutrina sectária. O homem crístico, pelo seu espírito sem definições particularizadas ou 

preferências religiosas, absorve e catalisa em sua intimidade a essência interior do seu 

Cristo, ou Arcanjo Planetário, cujo estado espiritual abrange todo o orbe e até as 

constelações. O Amor Cósmico de Deus manifesta-se através dos seus arcanjos e anjos, na 

voltagem sideral adequada às humanidades encarnadas e sob o aprendizado espiritual. Os 

arcanjos atuam no sentido de plasmar a Luz Criativa da Vida Cósmica, de acordo com as 

necessidades do consumo dos orbes e sistemas planetários. Assim, quando os marcianos, 

jupiterianos, saturninos ou terráqueos já estiverem vivendo em si mesmos o amor do seu 

Cristo Planetário, cuja segunda vinda é através da "via interna" do coração, eles serão 

homens crísticos, cujo amor é um fluxo incessante sem fronteiras ou separação. 

 Enquanto o homem crístico se transforma na miniatura da manifestação do Amor 

Cósmico de Deus, que ele concentra em si através do seu Cristo Planetário, vivendo esse 

princípio sublime acima de quaisquer simpatias, participações, preferências religiosas ou 

espiritualistas, o homem cristão ainda é um diferenciado no orbe. Em verdade, ele se move 

e age sob o controle remoto de sua crença, doutrina ou filosofia espiritualista, cujas ações e 

reações espirituais só decorrem através do filtro específico, mais ou menos extenso do 

credo que cultua e condicionou-se. Vive de modo a não ultrapassar o pensamento, a 

opinião ou concepção avançada dos seus sacerdotes católicos, pastores luteranos ou 

adventistas, líderes umbandistas ou espíritas. Ele ainda se diferencia frontalmente do 

muçulmano, budista, mosaísta, taoísta, confucionista, bramânico, hermetista, hinduísta ou 

tibetano, pois considera os postulados religiosos ou espiritualistas a que se simpatiza e 

cultua, como os mais certos e verdadeiros. 

 

 

 PERGUNTA: - O homem crístico, então, seria o homem universalista? 

 RAMATÍS: - Naturalmente, tudo é questão de palavras, porque o homem 

crístico já é uma pulsação humana divinizada pelo Cristo do seu orbe, sem fronteiras e sem 

peias religiosas, sem premeditações ou códigos espiritualistas; mas uma realização viva e 

incessante do próprio Amor Cósmico, manifesto na face do planeta. Sem dúvida, é de 

índole universalista, porque não se particulariza nem se submete a quaisquer lideranças 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

224 

doutrinárias. Nada poderá diferenciá-lo numa crença à parte, uma vez que seita é realmente 

uma verruga no corpo do Cristo, o qual é manifestação de um só Amor. 

 O homem crístico ama e respeita, serve e ampara todos os credos, movimentos 

espiritualistas e igrejas religiosas, porque entende que os demais homens também buscam o 

verdadeiro Amor de Deus e que ele, venturosamente, sente em si. É um amor tão sublime e 

inesgotável, como a fonte de água pura, que mais se purifica, tanto quanto mais lhe tiram o 

líquido do depósito. Em conseqüência, o sacerdote católico, pastor protestante, líder 

espírita ou chefe de Umbanda são cristãos, porque o fundamento de suas doutrinas é o 

Cristianismo, e suas fontes inspiradas na vida de Jesus. Mas eles só serão crísticos quando 

puderem viver a manifestação absoluta do Cristo, que se plasmou através do seu médium 

Jesus, e não apenas o fundamento de suas doutrinas religiosas. 

 

 

 PERGUNTA: - Ainda sobre a questão do trigo e do joio, que simbolizam, 

respectivamente, os espíritos classificados à direita e esquerda do Cristo, são as profecias 

bíblicas a única fonte de esclarecimento desse acontecimento? 

 RAMATÍS: - Realmente, os "Tempos Chegados", o "Juízo Final" e o reinado 

da "Besta do Apocalipse" de João, cujo acontecimento já estais vivendo na atualidade, são 

profecias e predições bíblicas da autoria dos grandes profetas, como Isaías, Daniel, 

Jeremias, Ezequiel e outros, além dos profetas menores como Joel, Abdias, Jonas, Zacarias 

e Nahum. E mesmo posteriormente à Bíblia, outros profetas mais modernos interpretaram e 

ratificaram as predições milenárias, em que Nostradamus foi o mais genial com suas 

centúrias, seguido de outros como Maximino Giraud, Santa Odila, Frei Johannes, Cura 

d'Ars, Catarina de Emmerik, Frau Silbiger, Mãe Schipton, e ainda ultimamente Ernest 

Izgur, Lyndo e Jeane Dixon. 

 Trata-se de uma operação incomum, que a Divindade atribui às criaturas já dotadas 

de certa faculdade de predição, no sentido de a humanidade ir conhecendo os 

acontecimentos que devem ocorrer em épocas adequadas e a cada mudança de condição 

psíquica humana. 

 

 

 PERGUNTA: - Porventura, essas profecias de "Tempos Chegados", "Juízo 

Final" ou da "Besta do Apocalipse" não poderiam ser apenas produtos de um excesso 

de imaginação, que se verifica comumente nas passagens bíblicas? Há relatos, na Bíblia, 

que ultrapassam até o bom senso, ou então, demasiadamente, altiloqüentes. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - É evidente que a Administração Sideral do vosso orbe há de ser 

bem mais disciplinada e coerente do que qualquer empreitada dos administradores dos 

mundos materiais. Assim, apesar das críticas severas contra a Bíblia, cujas narrativas e 

acontecimentos algo censuráveis são atribuídos à palavra de Deus, a verdade é que se trata 

de um louvável roteiro a orientar tanto quanto possível os espíritos encarnados. 
7 

 
 7 - Vide o capítulo 5, "O Valor da Profecia", da obra "Mensagens do Astral", de Ramatís, 
12ª edição, da Editora do Conhecimento. 
 

 Na composição da Bíblia, operaram inúmeros médiuns de alto gabarito espiritual, 

abalizados profetas já mencionados anteriormente, em que João é o mais avançado, quando 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

225 

predisse a sua mensagem apocalíptica. Alguns desses profetas ou médiuns do Velho 

Testamento já retomaram à Terra mais algumas vezes, a fim de ajustar as velhas profecias 

ao nível das realizações científicas e do progresso da tecnologia moderna. 

 Mas seria flagrante injustiça e até incoerência os puristas e exegetas da atualidade 

exigirem que, há mais de 2.000 anos, o Alto já pudesse transferir mensagens mediúnicas 

para a Terra, sem qualquer resíduo humano dos seus intérpretes, como realmente aconteceu 

na Bíblia. Sem dúvida, foi um esforço bem-intencionado e incomum para a época, 

porquanto sob as tropelias, perversidades, vinganças e os costumes censuráveis da narrativa 

bíblica, também semeiam-se apelos, roteiros espirituais e exortações, que visam ao melhor 

comportamento espiritual da humanidade. Aliás, alhures, já vo-lo dissemos noutra obra: "se 

a vossa civilização pretendesse escrever a sua Bíblia, adotando a mesma franqueza e 

simplicidade infantil, com que o povo judeu escreveu a sua, redigiria o mais imoral e 

bárbaro tratado de história humana, pois relataria mazelas bem piores e ignomínias 

religiosas praticadas em nome de Deus, de fazerem arrepiar os cabelos. 
8
  

 
 8 - Capítulo 10, da obra "A Missão do Espiritismo", edição da Editora do Conhecimento, de 
autoria de Ramatís. 
 

 Em conseqüência, a Bíblia deve ser admitida como um veículo gráfico de 

comunicação do Senhor, através dos próprios homens. E por ser uma confecção humana, 

embora inspirada por Deus, são compreensíveis os defeitos, as mazelas e as perturbações 

da própria vida física. E o aspecto algo incoerente, excêntrico ou aberrativo, que 

transparece nas enunciações proféticas bíblicas, ainda são defeitos resultantes da carência 

de imagens eletivas, elos ou acontecimentos necessários para se completar de modo 

compreensível a predição futura. Eles ainda não dispunham das conexões hoje conhecidas 

para encenar positiva e sensatamente os quadros preditos. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis oferecer-nos algum exemplo mais concreto dessa 

carência de imagens eletivas, conexões ou acontecimentos necessários para se completar 

de modo sensato a predição dos profetas? 

 RAMATÍS: - É algo semelhante à predição que fizemos há alguns lustros sobre 

a aproximação de um astro intruso, capaz de influir na elevação do eixo da Terra, e que 

também foi considerado ao "pé da letra" e numa concepção basicamente física, quando 

ainda se trata de um vaticínio sob um véu cabalístico. 
9 

 
 9 - Nota do Médium - Vide o capítulo "O Astro Intruso e a Sua Influência Sobre a Terra", da 
obra "Mensagens do Astral", de Ramatís, cujas primeiras publicações datam de 1949, sob o título 
de "Conexão de Profecias". Alguns críticos confundiram um acontecimento, cuja lógica ainda 
dependia de descobertas futuras na pesquisa dos campos astronômicos magnéticos, como um 
fenômeno exclusivamente de um orbe físico. Atualmente, essa predição, que parecia aberrativa, já 
se mostra cada vez mais coerente e autêntica, graças às últimas descobertas pela astronomia 
terrícola. 
 

 Assim, um acontecimento corretamente profetizado ainda guarda de modo 

cabalístico o desenvolvimento gradativo de fatos ou descobertas, que devem se verificar 

através de séculos e até milênios, para então delinear a sua configuração sensata e 

definitiva. As profecias ainda são incompreensíveis na época do seu vaticínio, pois em face 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

226 

de certos elos, conexões e preenchimentos de hiatos, elas só principiam a ser positivadas ou 

conhecidas conforme o progresso e as novas descobertas científicas e técnicas do mundo. 

Muitas profecias não oferecem base para uma análise séria e, então, provocam zombarias e 

até protestos, quer devido à sua simbologia muito excêntrica, que vela a realidade, como 

em face do arrojo prematuro para a época. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis explicar-nos melhor o assunto? 

 RAMATÍS: - Quando há dois mil anos João Evangelista predisse que no "Fim 

dos Tempos", ou no "Juízo Final", as carroças e os barcos voariam, isso sacudiu de risos os 

próprios conterrâneos doutos, racionalistas da época e falhos de qualquer percepção 

intuitiva. Os críticos positivos ou científicos, habitualmente modelados como ratos de 

laboratório apalpando os fenômenos transitórios da matéria, jamais poderiam admitir a 

incrível aberração de cavalos, carroças e barcos poderem voar entre as nuvens, de modo tão 

simples, como faziam os papagaios de papel. 

 Mas a profecia de João Evangelista, fisicamente impossível na época, ocultava-se 

sob um véu cabalístico, dependendo apenas de certos elos ou elementos intermediários 

futuros, mas lógicos, para ajustar-se à sua futura e autêntica descrição. À medida que esses 

elos ou conexões intermediárias fossem descobertos e assentados pela ciência do mundo, 

também a profecia se tornaria positiva e cada vez mais sensata e plausível, em face da 

coerência aproximando os seus extremos milenários. 

 

 

 PERGUNTA: - Como poderíamos entender a natureza desses elos ou 

conexões capazes de tornarem a profecia de João Evangelista cada vez mais coerente e 

concreta? 

 RAMATÍS: - Sob as descobertas científicas e incessantes experimentos 

técnicos, a velha carroça se despojou de sua configuração primária e impossível de voar, à 

medida que o homem descobria novos meios de propulsão, desde o aproveitamento do 

vapor de água até a descoberta da moderna gasolina. Em breve, graças ao motor à base de 

combustível de petróleo, os seus HP, ou cavalos de força, terminaram por substituir os 

tradicionais cavalos de carne e ossos das carroças. A pequena hélice, que apenas servia 

para aliviar a temperatura interior dos veículos motorizados, graças ao talento de Santos 

Dumont, passou a girar no exterior sob vigoroso potencial energético e, pouco a pouco, a 

carroça elevou-se do solo e se pôs a voar na figura da aeronave, tão exatamente como João 

Evangelista havia previsto 2.000 anos antes. E o barco, por sua vez, firmado no mesmo 

sucesso da carroça em sua metamorfose para o avião, após se transformar num bote 

motorizado e singrar os rios, também liberou-se da água e voou na figura alada e pitoresca 

do hidroavião. 

 E João deixou de ser um profeta visionário ou delirante para ser reconhecido como 

um homem incomum e atuado pela "Voz do Senhor", capaz de prever, com absoluta 

segurança, o evento da carroça e do barco transformados em avião e hidroavião. Os tolos 

foram justamente aqueles críticos que, pela sua intuição deficiente, julgaram insensato e 

excêntrico, em sua época, o vaticínio que o profeta João havia concebido por força de sua 

peculiar percepção psíquica incomum. É o que também sucede com as predições de "Fim 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

227 

de Tempos", "Juízo Final" e a "Besta do Apocalipse", já em franca atividade, porque os 

elos e as conexões intermediárias faltantes, atualmente, já preenchem muitos hiatos 

duvidosos e positivam esses acontecimentos trágicos dos vossos dias. 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis expor-nos algum exemplo sobre esse assunto, ou 

seja, algum fato positivado que comprove alguma predição? 

 RAMATÍS: - Há 2.000 anos, os profetas e principalmente João Evangelista, 

num dos seus vaticínios mais importantes e acontecíveis na "hora dos tempos", expunham 

que o fogo choveria do céu, o que deve ter causado muita zombaria e desconfiança, uma 

vez que do céu só pode chover água, jamais o fogo. Mas em face do progresso da física e 

da química, aliado aos eventos eletrônicos e metalúrgicos, a ciência terrena confeccionou a 

bomba atômica e, sem dúvida, a profecia já se realizou através de todas as explosões 

nucleares. 

 

 

 PERGUNTA: - Em vossas enunciações anteriores, com referência ao exílio 

de espíritos classificados à esquerda do Cristo, ser-vos-ia possível citar alguma passagem 

bíblica tradicional e conhecida, que possa confirmar esse acontecimento? 

 RAMATÍS: - Existem diversas alusões ao mesmo assunto, tanto no "Velho" 

como no "Novo Testamento", e que seria fastidioso esmiuçar nesta obra. Mas acreditamos 

que a conhecida parábola do "Festim de Bodas", a qual já consideramos, em capítulo 

especial nesta obra, também pode servir de paradigma para comprovar a emigração dos 

espíritos "esquerdistas" do Cristo, para um mundo físico mais inferior do que a Terra. 

 Sob sucinta análise, relembramos que na parábola do "Festim de Bodas", Jesus faz 

alusão direta à necessidade de todos os homens sanarem o seu perispírito de quaisquer 

impurezas e resíduos, a fim de se manterem em equilíbrio na freqüência sutilíssima do 

campo angélico edênico. Em conseqüência, as almas classificadas à esquerda do Cristo são 

as portadoras de perispíritos ainda obscuros, sobrecarregados de muitas toxinas, resultantes 

de uma vivência muito animalizada. Elas estão bem simbolizadas no "Festim de Bodas", na 

figura do intruso, que ainda não possuía a graça da "túnica nupcial". 

 É muito significativo o trecho final dessa parábola, quando assim diz: "O festim de 

bodas está inteiramente preparado; mas, dos muitos que para ele foram chamados, só 

poucos eram dignos de serem escolhidos". Isso reflete, perfeitamente, a seleção de "Juízo 

Final", em que dois terços da humanidade terrícola serão exilados para outro orbe primário, 

restando apenas um terço "escolhido", com direito às futuras reencarnações na própria 

Terra. O "Festim de Bodas" define claramente o exílio dos espíritos reprovados à esquerda 

do Cristo, quando o rei ordena que o intruso seja lançado nas "trevas exteriores", isto é, 

sinonimicamente, "afastado", "despejado" ou mesmo "exilado" para outro orbe. 

 

 

 PERGUNTA: - Muitos estudiosos do Espiritismo estranham essa emigração 

de espíritos terrícolas para um orbe inferior, o que lhes parece uma retrogradação 

ilógica, ou inferiorização insensata, que altera o esquema da evolução espiritual do 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

228 

homem. Alegam que as almas já graduadas para viver na Terra, jamais deveriam decair 

pela encarnação em plano inferior. Que dizeis? 

 RAMATÍS: - Os espíritos exilados da Terra não retrocedem em sua contextura 

íntima e graduação espiritual, nem serão rebaixados, só pelo fato de renascerem em novos 

corpos mais rudes e habitarem ambiente mais primário. Eles apenas transferem-se de uma 

condição transitória terrícola para igual condição educativa noutro orbe físico, embora para 

viver existência mais dificultosa e compulsória. O general que enverga o macacão de 

algodão para ajustar algum defeito mecânico no seu veículo, não decai do seu tino militar 

nem é rebaixado de posto, só porque desveste o seu uniforme hierárquico e cuida de tarefas 

mais rudes. Einstein tanto pode colher flores no cume dos Alpes, como partir lenha na 

floresta negra alemã, sem que por isso ele deixe de ser o famoso matemático autor da 

Teoria da Relatividade. A simples mudança de ambiente, de moradia ou de traje, não 

modifica o conteúdo íntimo do ser, nem o degrada para condições inferiores. 

 Os espíritos terrícolas transferidos para outro mundo físico inferior, cuja 

humanidade ainda se situa no limite da animalidade dos trogloditas, apenas terão de 

armazenar o seu conhecimento e a sua experiência adquiridos na Terra, em face do seu 

reajuste num ambiente mais rústico e um gênero humano imaturo. Mas embora devam 

envergar trajes carnais hirsutos e primitivos, como filhos dos homens das cavernas, nem 

por isso há de apagar-se a sua memória perispiritual, a qual lhes é acervo definitivo e 

elaborado através de múltiplas vidas pregressas 

 

 

 PERGUNTA: - Mas essa emigração de espíritos terrícolas para um mundo 

inferior e muito aquém do que já usufruíram na Terra parece-nos mais punitiva do que 

mesmo reeducativa. Estamos certos? 

 RAMATÍS: - As vidas nas faces dos orbes físicos são apenas ensejos ou 

recursos educativos, no sentido de se plasmarem as consciências individuais dos espíritos 

recém-saídos da energia psíquica cósmica. Através das inúmeras situações e "testes" 

pedagógicos dos mundos materiais, as centelhas espirituais promovem a sua própria 

conscientização, adquirindo a noção de "existir", e o "saber" pelo pensar. Ademais, as 

próprias forças sublimadas da vivência animal, acasalando-se com as energias sutilíssimas 

atraídas dos planos superiores, constituem-se na substância fundamental da estrutura e 

configuração do perispírito do homem encarnado. Em conseqüência, o perispírito se 

organiza no limiar das forças refinadas da animalidade e, também, pelas energias 

"descidas" da fonte sidérea divina. 

 Mas durante esse intercâmbio ou ativação entre o espírito e a matéria, no sentido de 

se desenvolver a consciência espiritual do homem, o seu perispírito também se imanta do 

residual inferior produzido pelo campo vigoroso e instintivo da contribuição animal. 

Tratando-se de um veículo definitivo e que opera normalmente nos planos superiores da 

angelitude, o perispírito, então, precisa submeter-se a uma terapia ou saneamento 

energético, a fim de o espírito desencarnado conseguir alcançar os campos de forças mais 

sutis da vida espiritual. Mas o processo que sublima e purifica o perispírito e o liberta do 

residual inferior conseqüente às suas experiências vividas na matéria, que o diafaniza para 

a espiritualidade, atua à semelhança de um "lixamento" em todos os interstícios 

perispirituais, cujo atrito, então, repercute no campo nervoso do encarnado, causando-lhe a 

reação conceptual da "dor" ou do "sofrimento" tão indesejáveis. Trata-se de algo 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

229 

semelhante a um circuito no campo físico, mas que atinge de modo aflitivo e desagradável 

o campo psíquico. É, enfim, a cota de sacrifício, que resulta durante a elaboração da 

consciência espiritual do "novo indivíduo", modelado no seio de Deus. 

 Em conseqüência, os mundos físicos funcionam como verdadeiras "lixas" de áspera 

granulação, que extirpam, compulsoriamente, da veste perispiritual a crosta dos resíduos e 

das paixões da animalidade instintiva. E quando os espíritos matriculados no curso 

primário dos mundos físicos são reprovados no exame escolar ou de "Juízo Final", porque 

ainda lhes predomina a instintividade animal sobre a freqüência sidérea perispiritual, então, 

só resta à Administração Sideral despejar os "maus inquilinos" para outra moradia agreste, 

mas eletiva para eles recapitularem as lições negligenciadas. Não se trata de nenhuma 

punição ou castigo de Deus, mas simplesmente uma operação retificadora, cuja finalidade 

essencial é promover a ventura do ser. 

 

 

 PERGUNTA: - Ainda sob o tema do "Festim de Bodas", quais são as 

imagens ou configurações alusivas, que nos indica especificamente o acontecimento dos 

espíritos reprovados serem alijados para outro mundo inferior? 

 RAMATÍS: - Na parábola do "Festim de Bodas" é muito significativo quando o 

rei indaga ao "intruso", que se encontra em situação ilegal no banquete divino: "meu 

amigo, como entraste aqui sem a túnica nupcial?" Sem dúvida, o Senhor ali figurado como 

o rei refere-se ao fato de o convidado apresentar-se sem a "túnica nupcial", ou conforme já 

vo-lo dissemos, sem o perispírito devidamente higienizado ou "imaculado". 

 É fácil de aperceber-se que o "intruso" não oferece as condições autênticas exigíveis 

para poder-se ajustar em equilíbrio com o ambiente superior e, conseqüentemente, deve ser 

dali "expulso". Ele vivia satisfatoriamente condicionado num ambiente inferior e, por lei 

vibratória, então, até deve sentir dificuldade em mudar-se para um nível superior. É de lei, 

no mundo físico, que o sapo viva no pântano nauseabundo, que lhe é o ambiente 

apropriado, enquanto o colibri esvoaça entre os odores das flores. Cada ser vive de acordo 

com a sua eletividade ambienta! e, por esse motivo, o colibri sucumbe asfixiado no mesmo 

lodo onde o sapo coaxa eufórico. 

 O tema dessa parábola, portanto, presta-se muitíssimo para também explicar e 

comprovar o exílio dos espíritos reprovados na seleção de "Juízo Final" da Terra. A figura 

do "convidado intruso" do "Festim de Bodas" simboliza o conjunto de espíritos que devem 

ser alijados da face da Terra, porque eles não conseguiram aprender o ABC do Amor e, 

portanto, não possuem as condições necessárias para se reencarnarem no próximo milênio 

no orbe em prosseguimento ao seu desenvolvimento consciencial. Isso porque a Terra, já 

devidamente reformada e ajustada geologicamente, será um planeta sem ódios e sem 

guerras, onde há de predominar a busca da sabedoria e das atividades criativas, através da 

arte e da ciência sublimadas pela fraternidade. 

 A parábola do "Festim de Bodas" não só identifica o tipo espiritual terrícola 

reprovado no "Juízo Final", e simbolizado na figura do hóspede intruso, como ainda 

assinala o exílio dos "esquerdistas" do Cristo para as "trevas exteriores", onde há "prantos e 

ranger de dentes". Essa figura ajusta-se perfeitamente ao simbolismo de um mundo físico 

primário, ainda povoado por uma vida animal selvática e feroz. Só num mundo físico de 

natureza agreste é que realmente pode existir "ranger de dentes e prantos", como símbolo 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

230 

da animalidade, e onde ainda grassa a violência, guerra e ferocidade na luta pela 

sobrevivência, tão comuns à maioria dos atuais terrícolas. 

 Qualquer discípulo de filosofia espiritualista, baseado no pensamento oriental, sabe 

que, ao buscar o "reino dos Céus", o candidato deve trilhar a "senda interna" do espírito, 

apurar a sua sensibilidade psíquica e aperceber-se do que é divino. Deste modo, as "trevas 

exteriores", mencionadas por Jesus, nada mais são do que o "caminho exterior", transitado 

pela alma encarnada, através do seu invólucro físico. Em conseqüência, os espíritos que 

negligenciarem o seu aprimoramento espiritual, desprezando a "senda interna", deverão 

recuperar o tempo perdido e recapitular suas lições ao longo do "caminho externo", numa 

vida física ainda mais dificultosa e mais dolorosa, porque se trata de uma verdadeira 

restauração para o nível do qual decaíram na Terra. 

 

 

 PERGUNTA: - Que dizeis quanto à referência mencionada no "Festim de 

Bodas" de que "muitos serão os chamados e poucos os escolhidos"? 

 RAMATÍS: - Até o fim do século atual, período em que se processa o 

profético "Juízo Final", e época dos "Tempos Chegados", provavelmente devem ser 

convocados à reencarnação mais de 5 bilhões de espíritos na erraticidade, para aí no mundo 

físico darem o testemunho da evolução espiritual. Antigos magos negros serão chamados a 

militar na magia branca de Umbanda, e muitos retomarão às antigas práticas em prejuízo 

do próximo, ainda estimulados pela sua deficiência espiritual. Entre antigos inquisidores, 

líderes sombrios da Idade Média, polemistas de dissensões religiosas e mesmo políticas, 

serão convidados a participar da renovação espiritual do mundo, embora muitos deles ainda 

devam prosseguir preferindo as discussões estéreis à ação crística. Mas, conforme as 

estatísticas da "Administração Sideral", apenas um terço da vossa humanidade deverá ser 

escolhido à direita do Cristo e gozar da concessão de voltar a encarnar-se na Terra, no 

próximo milênio. Os dois terços restantes compreendem os "feixes" de joio, que "atados de 

pés e mãos", e pela sua irresponsabilidade espiritual, serão classificados à "esquerda" do 

Cristo e obrigados a emigrar para um mundo primitivo, onde o homem ali mal consegue 

amarrar machados de pedra. 

 São esses espíritos escravos do "mundo de César", que preferiram, exclusivamente, 

a "porta larga" dos prazeres, vícios, das ignomínias, paixões e facilidades humanas, 

desprezando a "porta estreita", que simboliza o dever, estoicismo, paciência e resignação. 

 

 

 PERGUNTA: - E quais são as características fundamentais dos espíritos 

classificados à direita do Cristo e ajustados ao conceito evangélico dos "poucos 

escolhidos"? 

 RAMATÍS: - Os "direitistas" do Cristo abrangem aquele povo tão 

tradicionalmente explícito pela Bíblia, e que o Senhor assim exorta através das palavras de 

Mateus: "eu farei passar a terça parte pelo fogo, e eu a queimarei como se queima a prata e 

a provarei como se prova o ouro, pois tu és o meu povo bem-aventurado, o que leva a 

vestidura do Cordeiro para ter parte na árvore da vida e entrar na Nova Jerusalém pelas 

portas oficiais". 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

231 

 É evidente que o Mestre só poderia referir-se à Nova Jerusalém após a premissa 

lógica de que deveria ter existido anteriormente uma Velha Jerusalém. Realmente, no 

esquema sideral, a terra inclinada em seu eixo simboliza a "Velha Jerusalém", enquanto a 

nova terra, já verticalizada, corresponde à enunciação simbólica da Nova Jerusalém. 

Evidentemente, os espíritos que podem entrar na Nova Jerusalém, pelas portas oficiais, são 

justamente as entidades aprovadas no "Juízo Final" e credenciadas para novas encarnações 

terrícolas no Terceiro Milênio, cujas características estão definidas anteriormente. 

 A entrada pelas "portas oficiais" significa a encarnação para fins criativos, sem a 

morbidade e teratologia do atual mundo. A Terra, então, há de ser um planeta de prazeres 

sadios e de cooperação mútua, em face da harmonia e alto índice de afinidade e propósitos 

dos novos inquilinos. No entanto, os reprovados à esquerda do Cristo, cuja baixa 

freqüência espiritual ainda é conseqüência de sua imantação pelo instinto animal, hão de 

ser rejeitados por se tratar de entidades que perturbam os da Nova Jerusalém, que ainda não 

oferecem a suficiente resistência espiritual contra as tendências inferiores. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais são outras particularidades características do "povo de 

Deus", que é provado como se prova o ouro e a prata? 

 RAMATÍS: - O simbolismo da queima da prata significa o sacrifício, o perdão, 

a renúncia, humilhação e injustiça tão comuns na vida física; e a prova do ouro, indica que 

apesar da ganga dos vícios, pecados e paixões, o povo de Deus elimina essa impureza e 

sobrepaira acima das mazelas humanas. 

 Conseqüentemente, o povo de Deus compreende os espíritos amorosos, honestos, 

caritativos, frugais, sinceros, puros, fiéis, tolerantes, resignados, humildes, pacientes e 

pacíficos, cuja freqüência angélica já os imuniza contra os impactos inferiores do instinto 

animal. E conforme afirma o apóstolo Mateus, ao reviver as palavras de Jesus, "o povo de 

Deus herdará a Terra", ou seja, liberados de quaisquer julgamentos ou dores, pois quem 

herda recebe um bem, do qual pode dispor como melhor lhe aprouver.  

 

 

 PERGUNTA: - Mas essas profecias implacáveis de "Juízo Final" e "Fim de 

Tempos" não comprovam o fatalismo de uma deliberação antecipadamente punitiva, e 

que assim desmente algo da Bondade, justiça e Magnanimidade de Deus? 

 RAMATÍS: - Como explicamos alhures, os atributos de Deus são 

extrapolações humanas por falta de melhores explicações. Assim, Deus é o conjunto de leis 

e princípios feitos para que os homens se ange1izem independentemente de quaisquer 

deliberações punitivas. A Lei não castiga, mas apenas reajusta e aprimora no sentido de 

harmonia sideral. Somente depois que os espíritos persistem na delinqüência espiritual e 

causam prejuízos a outrem, ou a si mesmos, é que surge a providência sideral corretiva e, 

sobretudo, educativa. 

 Aliás, há exemplos na própria Bíblia, que demonstram essa tolerância divina e a 

sustação de conseqüências funestas à última hora, porque o homem se converteu ao bem. É 

o caso de Nínive, a cidade corrupta dos assírios que, apesar de predito o seu aniquilamento 

total, deixou de ser destruída, graças à conversão sincera e imediata de sua população. Os 

habitantes de Nínive integraram-se completamente aos bens morais do espírito, repudiaram 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

232 

o vício, fizeram penitência purificadora catalisando as energias espirituais pela modificação 

interior, assim que os profetas anunciaram-lhes a destruição de sua cidade. 

 No entanto, noutro exemplo exposto, a Bíblia noticia que os profetas e os sacerdotes 

prediziam a terrível catástrofe do Dilúvio, mas o povo gozador e descrente ria e dançava, 

no simbolismo de quem não dá importância aos conselhos e advertências superiores, pela 

tradicional negatividade humana. E o Dilúvio, então, ocorreu, sem que houvesse proteção e 

salvação daquela gente apanhada de surpresa, exceto Noé e seus parentes, salvos em seu 

tradicional palácio flutuante, e que a lenda transmitiu sob a figura simbólica de uma arca 

lotada por aves e bichos. 

 Igualmente, na atualidade, também existem advertências claríssimas e de suma 

importância para os bons entendedores, que já comprovam a positivação das Profecias, 

quanto à inexorável sucessão de acontecimentos dramáticos de "Fim de Tempos". Aliás, 

repete-se novamente a velha cena das advertências do tempo de Noé sobre as catástrofes 

que se sucederão, mas a humanidade terrícola "dança" e "ri", enquanto o mundo submerge-

se no caos social, político, econômico e existencial, vivendo o mais severo e trágico exame 

de sua história. Mergulhados no mar das paixões, poucos homens se apercebem dos 

proféticos sinais que já se concretizam no cenário da terra e marcam o "Juízo Final" em 

processo seletivo desde o ano de 1950. Ao desfolhar do calendário terreno, a Lei Divina 

classifica o trigo à "direita" e o joio à "esquerda" do Cristo, confirmando profecia 

milenária. 

 Enquanto isso, absolutamente despreocupada, a humanidade terrícola vive 

perigosamente a "era da Besta", do vaticínio de João Evangelista, pelo seu Apocalipse, e se 

engolia na prática de atos e iniciativas tão inferiores, que a subjugam e a imantam cada vez 

mais à linhagem inferior da animalidade. 
10

 É por isso que Jesus sempre advertia: "há 

homens que têm olhos e não vêem, que têm ouvidos e não ouvem", os quais subestimam as 

profecias e o aviso da espiritualidade, enquanto perdem excelentes ensejos de renovação e 

libertação dos mundos materiais. 

 
 10 - "A Besta apocalíptica representa, pois, a alma global e instintiva de todas as 
manifestações desregradas; ela age sorrateiramente sobre as criaturas negligentes e sempre lhes 
ajusta as emoções contraproducentes, a fim de as incentivar para a insanidade, a corrupção e 
imoralidade geral. O reinado, da Besta, como de Satanás, implica na existência de súditos que são 
os gozadores das bacanais lúbricas dos sentidos humanos e das paixões aviltantes do animal" - 
Trecho extraído do capítulo 7, "A Besta do Apocalipse", da obra de Ramatís, "Mensagens do 
Astral". 

 

 

 PERGUNTA: - O que ainda poderíeis dizer-nos sobre o fato de já estarmos 

vivendo esse severo exame de "Juízo Final", profetizado desde os tempos bíblicos? 

 RAMATÍS: - Em certa passagem evangélica (Apocalipse, 22:11), Jesus alude 

a essa situação caótica que já estais vivendo, quando assim exclamou de modo imperativo e 

enérgico: "aquele que faz injustiça, faça ainda, e aquele que está sujo, suje-se ainda, e 

aquele que é justo, justifique-se ainda, e aquele que é santo, santifique-se ainda". 

 Sob tal conceito, parece-nos que o Mestre Jesus, referindo-se à humanidade sempre 

indefinida entre o bem e o mal, indicou que na época do "Juízo Final" e "Fim de Tempos", 

há extremos tão antagônicos, que o "sujo" poderá ficar mais sujo, enquanto o santo ainda 

encontra ensejos para ficar mais santo. Deve haver oportunidades opostas e sob tal 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

233 

efervescência, em que o caos proporcionará o máximo de sujidade aos desajustados, tanto 

quanto mais santidade para os que resistirem aos instintos e aos vícios, a indolência e à 

frontal inversão de valores. Lembra, então, a parábola do trigo e do joio, em que ambos 

crescem juntos e com as raízes entrelaçadas de tal modo, que só podem ser separadas sem 

mutilação quando atingem a perfeita maturidade. 

 É por isso que, enquanto a humanidade terrícola consagra-se pelo feito incomum de 

pousar na Lua, que enriquece a atividade humana com os requintes dos computadores e 

robôs; e ainda domina a fabulosa energia atômica, também, ocorre o paradoxo de dois 

terços de homens retomarem mental, psíquica e fisicamente para os costumes e a vivência 

das cavernas. 

 

 

 PERGUNTA: Poderíeis explicar-nos melhor essa situação tão antagônica? 

 RAMATÍS: - Realmente, toda atividade e produção humana, na atualidade, 

atingem os extremos mais paradoxais em todos os setores da ciência, filosofia, política, 

arte, moral, relação social e mesmo terapêutica. Há um magnetismo nos seres, que os 

obriga a se procurarem eletivamente, pois se sentem na mesma faixa vibratória fescenina 

ou pérfida. Simultaneamente, há um clima e ensejos tão antagônicos e excêntricos, que as 

criaturas regradas podem atingir o extremo da santidade, enquanto as epicuristas dos vícios, 

paixões e sexo, alcançam a mais ignominiosa degradação. 
11 

 
 11 - Nota do Médium - Para não esmiuçar demasiadamente essa situação apontada por 
Ramatís, bastaria analisarmos o sucesso que fez a obra e o filme "O último Tango em Paris", que 
recebeu até elogios pelo suposto arrojo libertador, onde um ator sofisticado, mas de certa 
responsabilidade, e uma jovem ninfomaníaca, rebolaram-se nas cenas mais libidinosas e 
degradantes, a fim de comunicar uma mensagem cinematográfica de arte.... Ademais, na 
atualidade, as livrarias são verdadeiras enxurradas de obras pornográficas anunciadas à guisa de 
libertação sexual. 
 

 Surge uma atmosfera tão apaixonante e oportunidades tão requintadas para os 

corruptos, viciados e pecadores, que eles podem entregar-se às maiores baixezas e sórdidas 

atividades, sob o sofisma de existencialismo. É a completa inversão de valores, que 

conc1ama os homens à absoluta liberdade de conceitos em relação à vivência numa 

consagração sem censuras de tudo que é vil e degradante, cuja generalização no mundo 

atinge rapidamente até as etnias mais conservadoras. O afrouxamento dos costumes pela 

liberação dos instintos entusiasma e confunde atraindo num retrocesso apressado às 

cavernas, todos os imprudentes e abomináveis, no dizer da própria Bíblia. É animália que 

pouco a pouco impõe a sua linhagem inferior, sufocando as forças superiores do espírito 

em consonância com o estado vibratório atual, onde justificam-se as aberrações, 

corrupções, perversidades e vícios num censurável esquecimento da beleza (ia vida 

espiritual. É enfim, o reinado da "Besta" na satisfação das sensações imediatistas, como, 

por exemplo, o sexo degradado. Sob rótulos pitorescos, terminologias brilhantes e 

concepções filosóficas sub-reptícias, as maiores discrepâncias de ordem moral são aceitas 

como liberação psicológica do ego, no sofisma de se criar uma nova doutrina superior. É o 

momento em que os costumes, as convenções e tradições, tão duramente conquistadas e 

que demarcam o pudor e a sensatez, são arrasadas à conta de concepções obsoletas e de 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

234 

preconceitos tolos, em que a anárquica emancipação humana do século é confundida sob o 

conceito de autenticidade. 

 

 

 PERGUNTA: - Quais seriam alguns exemplos mais convincentes, que nos 

expliquem melhor essa situação excêntrica de retorno às cavernas? 

 RAMATÍS: - A humanidade materialista atingiu um "teto" limitado pelo 

excessivo culto das formas e dos prazeres, que já se esgotam sob o demasiado desgaste do 

sensualismo da vida animal e epicurismo artificial do intelecto. A técnica e a ciência do 

mundo proporcionaram uma vivência tão confortável, agradável e refinada do corpo carnal, 

delegando ao esquecimento o motivo espiritual e essencial da existência humana. As 

próprias religiões do mundo transformaram-se em instituições de negociatas e conchavos 

políticos, cujos componentes se digladiam e subvertem os princípios fundamentais na luta 

inglória pela predominância hierárquica, ou na busca do poder para o cultivo específico dos 

bens materiais. 

 Em face dessa saturação provocada pela mediocridade da vida para a satisfação 

somente das sensações do físico e ausência de motivos superiores da espiritualidade, decai 

o bom senso humano que, então, é dominado pelas excentricidades e pseudonovidades. 

Assim, o cidadão terrícola atual inverte os valores tradicionais e extingue a linha 

demarcatória do genial e do vulgar, do autêntico e da falsidade, do certo e do errado, do 

belo e do espalhafatoso, do sadio e do enfermiço, do pudor e da libidinosidade. Na esfera 

da pintura, a obra sublime de Ticiano, Rubens, Da Vinci ou Murillo é tachada de 

anacrônica, fotográfica e acadêmica, subestimada pelo entusiasmo dos tolos pegureiros da 

nova arte teratológica das deformações anatômicas. Assim, os espíritos primários, sem 

qualquer aprendizado de desenho, passam a ser considerados gênios na sua arte semelhante 

à do homem das cavernas numa indesejável patogenia pictórica. Evidentemente, confunde-

se primitivismo com a expressão livre da arte. 

 A música sublime e harmônica de um Mozart, Liszt, Beethoven, Bach ou Chopin, 

deteriora-se sob improvisações mercenárias, ou se nivela à histeria dos sons gritantes sem 

melodia, enquanto os seus intérpretes multiplicam os esgares circenses do corpo suarento. 

As filosofias, desde Sócrates, Platão, Spinoza e outros, têm se dedicado às especulações 

superiores e sobre a origem e destino dos entes criados por Deus. No entanto, são superadas 

na atualidade por cínicos e excêntricos filósofos modernos, que numa linguagem 

escatológica apregoam o culto de um existencialismo sexual e lascivo, que anula os valores 

Íntimos da família, e conduz os descendentes ao vício do tóxico, a fim de compensarem a 

vacuidade e inutilidade aparente da vida física. A ciência, cujo dever é amparar o cidadão e 

velar pela higidez do orbe, em face da ambição mercenária, promove as guerras para o 

consumo de armas, modela e cria novos robôs eletrônicos, que esfrangalham milhões de 

criaturas e entusiasmam hierarquias militares, pela glória das efêmeras condecorações de 

ferro fundido e baeta. Surgem psicólogos como cogumelos em dia de chuva, convencendo 

a sociedade para se aviltar nas práticas grupais até lascivas de certas psicoterapias, quando 

elegem o ato criador da procriação como avançada terapêutica humana. 

 A figura serena e majestosa de Jesus, o homem sublime e incomum, é alterada para 

outro extremo pela caricatura cinematográfica de um líder subversivo e famigerado 

paraninfo das filosofias "hippies". Sob o fascínio da "Besta", predita por João Evangelista, 

as mais absurdas sugestões e noções são recebidas com crescente entusiasmo para os 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

235 

realistas do século atômico. A emancipação espiritual passa a significar a libertação do 

instinto animal e, em conseqüência, multiplicam-se os antros de prazeres fesceninos e do 

jogo aviltante; proliferam as indústrias alcoólicas, desbraga-se a carne moça recém-saída da 

escola primária, na exposição provocante dos contornos anatômicos, ressaltados pelos 

costureiros cínicos. Enriquecem-se os fotógrafos especialistas de ângulos lascivos da 

mulher; desintegra-se a família por falta de vivência íntima e afetiva; os desgraçados 

sofrem na vizinhança dos banquetes aristocráticos, onde predominam o caviar e o faisão 

importados; as mulheres pobres tremem de frio diante dos trajes decorados de jóias e 

ostentados por criaturas em ricos chás beneficentes, a fim de ajudar os deserdados da sorte. 

Enquanto isso, os psicólogos e filósofos sentenciosos ironizam a "ingênua" beleza moral 

apregoada pelo Evangelho e propalam precioso tecnicismo de fascinação aos incautos, que 

estamos na época da emancipação do homem e de sua libertação das virtudes que nada 

mais são do que preconceitos obsoletos e tolos de antanho. No entanto, tais libertadores da 

instintividade inferior ignoram ou descuidam-se de que já estão sendo visualizados e 

comprovados todos os "sinais de tempos", assinalados e preditos pelos profetas desde os 

evos bíblicos. A humanidade terrícola, atualmente, já vive no vórtice turbilhonante do "Fim 

de Tempos", "Juízo Final" e da "Besta do Apocalipse". 

 

 

 PERGUNTA: - Poderíeis descrever-nos esses "sinais dos tempos" preditos há 

mais de 2.000 anos, e que nos provem a exatidão dos "Tempos Chegados", do "Juízo 

Final" e o advento da "Besta do Apocalipse", de João? 

 RAMATÍS: - Em face de já termos esmiuçado em obra anterior mediúnica, o 

assunto 
12

 de "Tempos Chegados", então, apenas assinalaremos os principais sinais ou 

motivos que melhor identifiquem os acontecimentos fundamentais do período cabalístico 

de "Fim do Mundo", ou da modificação da humanidade e do reajuste do planeta terrícola. 

Assim, as profecias bíblicas e profanas dizem que na hora apocalíptica devem se produzir 

os seguintes sinais, ou comprovações implacáveis de que estão em curso positivo todas as 

predições e vaticínios anteriores: "quando os pássaros de aço desovarem ovos de fogo; 

quando os homens dominarem os mares e os ares; quando os mortos ressuscitarem; quando 

o fogo descer dos céus e os homens do campo não puderem alcançar as cidades, e os da 

cidade não puderem fugir para os campos; quando estranhos sinais se fizerem no céu e 

coisas extravagantes forem vistas da Terra; quando crianças, moços e velhos tiverem 

visões, premonições, e fizerem profecias; quando os homens se dividirem em nome do 

Cristo; quando a fome, a sede, a miséria e a doença e as ossadas substituírem as populações 

das cidades; quando os irmãos de sangue se matarem; quando a Terra estiver infeccionada; 

quando os judeus voltarem para a Palestina; quando Satã for desamarrado e praticar 

estranhas mortes; quando a tempestade sacudir e rasgar o véu do Templo; quando os três do 

Cristo forem coroados; quando as estrelas caírem e houver uma nova Terra; quando os 

filhos desconhecerem e zombarem dos pais; quando as mulheres pejadas criarem monstros; 

que o Evangelho for pregado a todas as gentes, o povo adorar a Besta, então, os "tempos 

são chegados" e também o "Fim do Mundo". 

 
 12 - Vide a obra "Mensagens do Astral", de Ramatís, publicada em 1956 e já na 12ª 
edição, da Editora do Conhecimento, principalmente nos capítulos "Os Tempos Chegados", o 
"Juízo Final" e a "Besta do Apocalipse", que, tendo sido considerada profecia na sua época, hoje é 
já consagrada por abalizados críticos e estudiosos do assunto como "notícias de jornais". 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

236 

 

 É evidente que tudo isso já está em franca ocorrência e realização na época em que 

viveis, conforme a síntese que vos oferecemos em paralelo com a enunciação acima. Em 

verdade, os pássaros de aço, ou aviões, desovam bombas de fogo nos campos e nas cidades 

inimigas; os homens, realmente, já dominam os ares voando além da estratosfera, enquanto 

os submarinos navegam até debaixo das calotas polares. Os mortos ressuscitam, todos os 

dias, na figura dos espíritos materializados, ou operando através de médiuns, enquanto o 

fogo desce dos céus produzido pela famigerada bomba atômica; na hora cruciante da 

explosão atômica, "os homens da cidade não conseguem alcançar os campos, e os dos 

campos não alcançam as cidades". Os estranhos sinais, ou as coisas extravagantes que 

serão vistas no céu, aí estão concretas na figura dos satélites artificiais, que circulam em 

órbita ao redor da Terra, ou, ainda, nos inusitados "discos voadores", que tanto 

surpreendem os homens. Ainda corroborando as profecias, as crianças, os jovens e os 

velhos, sob a ação de faculdades mediúnicas, fazem predições, curam e produzem fatos 

incomuns no contato com o mundo oculto; em face da prodigalidade de seitas religiosas, 

que surgem como fungos em dias chuvosos, elas se atritam e se massacram sob o ódio e o 

fanatismo, confirmando que os "homens se dividirão em nome do Cristo" no fim dos 

tempos. Quanto à fome, miséria, sede, as doenças e cidades de ossadas, basta lembrarmos 

os campos de concentração dos nazistas, onde milhões de judeus foram mortos de inanição 

e miséria, formando pilhas de ossos, predito pelos profetas. E a Terra ficará "infeccionada", 

ou "contaminada", conforme texto bíblico (Isaías, 24:5-6), e o que o próprio noticiário 

jornalístico na hora atual confirma ante o perigo da "poluição". Ademais, os judeus já 

retomaram à Palestina, constituindo o novo "Estado de Israel", sob o patrocínio da ONU, 

conforme decisão em 15 de maio de 1948. Satã será desamarrado por pouco tempo a 

praticar estranhas mortes, o que se verifica pelos crimes bárbaros, aberrativos e sem 

motivos plausíveis, como no caso da atriz Sharon Tate; a subversão, rebeldia e o descaso 

do sacerdócio no seio da Igreja Católica demonstram, realmente, que "a tempestade sacode 

e rasga o véu do Templo". E os três que seriam coroados, no simbolismo profético, 

evidentemente se refere a João, Paulo e Pedro, em parte já confirmado pelos papas João 

XXIII e Paulo VI, prevendo-se, ainda, a eleição do próximo Papa com a sigla de Pedro II. 

Ainda, prosseguindo, repetimos que "as estrelas e as potestades do céu cairão", conforme 

vaticinaram Jesus e João, provável alusão à mudança de visão de cada povo, no seu 

tradicional horizonte sideral, à medida que a Terra irá se verticalizando em seu eixo, 

sugerindo uma queda virtual dos astros. Os filhos, atualmente, parecem "desconhecer os 

pais", as suas virtudes e tradições, quando os consideram "quadrados", ou "coroas", num 

flagrante desrespeito e desvalorização ao amparo e orientação paterna; infelizes mulheres 

estão gerando "monstros", na figura de filhos focômelos, ou sem braços, deformados e 

hipertrofiados, compondo uma fauna teratológica sob o impacto das radiações atômicas. E 

o fim chegaria, quando o Evangelho fosse pregado a todas as gentes, conforme palavras do 

Cristo-Jesus, predição que enquadra-se perfeitamente no atual e obstinado fenômeno do 

"biblismo", em que as seitas e instituições religiosas distribuem bíblias a mancheias, na 

pressa de converter o homem de modo compulsório à angelitude. 

 E a humanidade terrícola, alucinada, lasciva e desbragada, inverte todos os valores 

tradicionais da ética humana, e atira-se, febricitante, no culto incondicional e até grupal do 

aviltamento sexual, corroborando a altiloqüente profecia de João, quanto às proezas, 

ignomínias, abominações e ao cinismo da Besta no "Fim dos Tempos". 

 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

237 

 

 PERGUNTA: - Sob a vossa visão espiritual, ainda existem outras predições 

que também comprovem a nossa incontestável vivência dos "Tempos Chegados", ou do 

"Fim de Tempos"? 

 RAMATÍS: - Evidentemente, em face de nosso contato mais íntimo com o 

esquema espiritual da humanidade terrícola, poderíamos alongar-nos bastante sobre as mais 

inusitadas predições, que se referem a todos os setores da vida humana em transformação 

profética. Entretanto, atendendo-vos à solicitação expomos-vos uma síntese panorâmica, 

que pudemos extrair dos tradicionais "arquivos akáshicos", ou "registros etéricos", com 

referência a algumas fontes proféticas e concretizando-se dia a dia na face do orbe. 

 Diz essa síntese, num resumo de vaticínios: "quando for a hora dos tempos, e que o 

homem sair em julgamento de sua obra e de sua vida eterna, então, acontecerão essas 

coisas: os homens caminharão de costas, a voz do Cristo entrará pelos telhados, o espírito 

caminhará à frente do homem, haverá falsos magos e falsos homens; o espírito oculto 

poderá conduzir os homens; as máquinas pensarão; quem quiser estará nos quatro cantos do 

mundo; os mortos farão os vivos viverem; o que Deus não pintou no céu, o homem 

representa na terra; o que Deus proibiu na terra, o homem fará no céu". 

 As comprovações dessas predições aí estão se concretizando nos vossos dias, graças 

ao progresso científico e técnico do mundo, conforme se pode verificar. Assim, os "homens 

caminham de costas", quando viajam em aeronaves no sentido inverso dos fusos horários, e 

que os obriga até a acertar as horas nos seus relógios; os falsos magos já surgiram na 

indústria excêntrica dos "gurus" orientais, ou mesmo nos mercenários da doutrina espírita, 

ou de Umbanda; quanto ao espírito oculto que conduzirá os homens, é evidente a sua 

comprovação no controle "remoto", ou manejo do "radar"; os falsos homens é assunto 

corriqueiro, depois do advento dos robôs, e, mesmo, quanto à predominância de "travestis" 

na sua inexplicável patologia, acrescido, ainda, das operações especificas e aplicação de 

hormônios adequados, quando a medicina transforma homens em mulheres e mulheres em 

homens. As "máquinas pensarão", tema profético de fácil identificação no progresso 

cibernético dos "computadores"" e quem quiser "estará"nos quatro cantos do mundo, basta-

lhe percorrer com a televisão, auxiliada pelo recurso moderno dos satélites, as várias 

latitudes geográficas da Terra. A era dos transplantes, através de enxertos de rins, coração, 

pâncreas e intestinos explica, racionalmente, a predição de que "os mortos farão os vivos 

viverem", assim como as tradicionais operações mediúnicas ainda mais confirmam tal 

profecia. O vaticínio de que "Deus não pintou no céu, mas o homem representa na terra", se 

comprova na descoberta do "vídeo-tape", que na forma de uma memória fotográfica sonora 

grava os acontecimentos sem Deus os pintar no céu. Finalmente, o homem alcançou a 

glória de descer na Lua, numa demonstração adulta de libertação do solo terráqueo, 

comprovando perfeitamente a predição de que "Deus proibiu na terra, mas o homem fará 

no céu", ou seja, sem possuir asas ou proibido de voar na Terra, conseguiu construí-Ias na 

forma de cápsulas e foguetes para ir à Lua. 

 

 

 PERGUNTA: - Conhecemos uma profecia, que diz: "quando a hora chegar 

e o Crescente invadir a Europa, o Papa casar-se-á com um homem que tem nome de 

mulher". Poderíeis informar-nos algo a respeito dessa predição tão excêntrica ou 

cabalística? 



O Evangelho à Luz Do Cosmo   Hercílio Maes    Ramatís 

238 

 RAMATÍS: - Presume-se, conforme as profecias, que até o final deste século 

os chineses e certa porcentagem de povos árabes deveriam invadir a Europa, penetrando 

através do Tibete e Mandchúria, depois atacando Paris, Roma e Londres. Evidentemente, 

quando isso acontecer, o Papa em vigência no Vaticano, há de buscar outro país para 

continuar a gerir o seu comando católico, uma vez que os invasores cultuam doutrina 

religiosa antagônica à Igreja Católica. Impossibilitado de permanecer na Europa, ou sediar-

se em qualquer país não-católico, será o Brasil fundamentalmente religioso a esperança e a 

solução mais recomendável. Em face da violência e do tumulto revolucionário, tão 

freqüentes nos países da América Latina, e da predominância do protestantismo na 

América do Norte, o povo brasileiro, essencialmente fraterno e afetivo, então, há de 

oferecer o clima desejado para a futura sede do Vaticano. 

 Evidentemente, quando isso acontecer, também deverá comprovar a profecia 

excêntrica de que "na hora dos tempos o Papa casar-se-á com um homem que tem nome de 

mulher", ou seja, transfere-se para o Brasil, que tem nome de homem, ou masculino, e 

situa-se em Brasília, que tem nome de mulher, ou feminino, e, conseqüentemente, o local 

mais bem escolhido por se tratar da capital federal brasileira. 

 


